

#### يه كتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.



منجانب.

سبيلِ سكينه

يونك نمبر ٨ لطيف آباد حيدر آباد پاكستان

www.ziaraat.com



۷۸۲ ۱۱-۱۲ پاصاحبالة مال ادركق \*



Bring & Kin

نذرعباس خصوصی تعاون: رضوان رضوی اسملا می گتب (اردو) DVD ویجیٹل اسلامی لائبریری ۔

SABIL-E-SAKINA Unit#8, Latifabad Hyderabad Sindh, Pakistan. www.sabeelesakina.page.tl sabeelesakina@gmail.com

Presented by www.ziaraat.com

# SELJIA ILA

درترجمه عدة الداعي ونجاح الساعي



والم علام كي

سيدضيا الحسن عوى المجفى

# جمله حقوق تجق مترجم محفوظ ہیں

نام كتاب: هداية الواعي

درترجمه عدة الداعى ونجاح الساعي

علامه کی

سي*د*ضيا الحسن نفوى الخفى

سيدحن رضا

,2008

معراج دين پرنشرز لا مور

-/300روپي

مۇلف:

: کیونگ

ايريشن سناشاعت:

مطع:

قرت.

# 

الحمد لله رب العالمين و صلى الله على سيدنا ونبينا محمد و اهل بيته المعصومين ولعنة الله على اعدائهم اجعمين امابعد فقد قال رب العالمين "ادعوني استجب لكم".

قار کین کرام کے ہاتھوں میں موجود یہ کتاب علامہ حلی رحمۃ اللہ علیہ کی مشہور ومعروف تصنیف 'عدامۃ الداعی ''کا ترجمہ ہے اور جہاں تک علامہ حلی کی شخصیت اور آپ کی تصانف کا تعلق ہے۔ وہ کسی تعارف کی مختاج نہیں ہیں۔

اینها ہمہ راز است کہ معلوم عوام است

ادعیہ کی متعدد کتب مختلف ادوار میں گونا گوں اسلوب سے آراستہ ہو کر منصرَ شہود پر آتی رہیں ہیں اور ہمارے جیرعلماء کرام ان کتب کے آسان وسلیس تراجم کا شرف حاصل کرتے ہیں۔ان میں دومعتر مجموعے

1- مفاتيح الجنان شيخ عبال في

در حیفہ کا ملہ قابل ذکر ہیں۔ البتہ انہی ہیں سے آیک کتاب بذاہمی ہے جو پھے وحد قبل صیفہ دعا کے نام سے ترجمہ ہو کرمنظر عام پر آئی مگر نہایت اختصار و اجمال کی وجہ سے مونین کرام کی عرفانی و روحانی تشکی و بیاس بجھانے سے قاصر رہی۔ جہاں تک پہلے دو دعاوں کے جموعوں کا تعلق ہے۔ وہ فقط دعاوں کے ذخیرہ کی صد تک ہی تھیں مگر بہت سارے عماوین ابواب اور موضوعات جن کا تعلق دائی اور دعا کی کیفیت و شرائط سے ہوتا ہے کے بیان سے خالی تھیں۔ لبذا پر ادر جزیرہ تم جناب مولا نا السید ضیاء الحسن نقوی خبی نے اپنی مساعی جمیلہ سے اس کتاب جمیل و شریف کا انہائی احسن انداز سے سلیس اور آسان زبان ہیں ترجمہ و تشریخ فرما کر ایک عظیم احساس فرمایا جزاک اللہ احسن الجزاء یہ کتاب جہاں سریع الا جابہ دعاوں پر مشمل ہے۔ اس طرح دعا تی اہمیت مرورت آداب و شرائط دعا کا انداز اور کیفیت و خاص اسلیقہ وطریقہ دعاکن اور کی کیفیت نو تاریمن کرام کی خدمت میں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ اس کتاب جلیل القدر میں آیات قرآنیہ کے از کار واور اواور واور اور ویگر اذکار کا کرے کہ اس کتاب جلیل القدر میں آیات قرآنیہ کے انکار واور اواور واور ویگر اذکار کا کار مین کرام کی خدمت میں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ اس کتاب جلیل القدر میں آیات قرآنیہ کے انکار واور اواور واور واور وارد وردگر کا کار کی کر جا کہ اس کتاب جلیل القدر میں آیات قرآنیہ کے انکار واور اور اور وارد وردگر کر کہا کہ کار کی کیفیت نو کار کی کر جا کہ کو کو میں کتاب جلیل القدر میں آیات قرآنیہ کے انکار واور اور اور اور اور اور وردگر کر کے کہ اس کتاب جلیل القدر میں آیات قرآنیہ کے انکار واور اور اور اور اور اور وردگر کر کے کہ اس کتاب جلیل القدر میں آئی کی کو خود کی کساس کی کیا کہ کتاب کتاب کتاب کو کیا کہ کار کو کو کہ کارے کہ کہ کار کیا کہ کار کی کر میں کر کے کہ اس کتاب کی کیا کہ کار کیا کہ کار کیا کہ کار کیا کہ کار کیا کہ کی کیا کیا کہ کو کیا کی کشت کی کیا کیا کہ کی کیا کیا کہ کر کے کہ کر کے کہ کار کیا کہ کو کیا کہ کو کر کے کہ کو کیا کیا کہ کو کیا کہ کو کو کو کی کو کر کے کہ کر کی کیا کی کو کر کے کہ کی کو کر کے کہ کیا کیا کہ کی کیا کیا کہ کو کر کیا کو کر کو کر کے کہ کیا کیا کہ کو کر کے کہ کر کے کہ کیا کیا کہ کی کو کر کے کہ کی کو کر کے کہ کر کو کر کے کر کے کر کر کے کہ کر کے کر کو کر کے کر کر کے کر کر کے کر کر کے کہ کر کر کے کر کر کے کہ

تسبیحات ٔ اساء حنیٰ ی تشریحات فضائل اور فوائد بھی انبیاء کرام اور چیمعصومین علیه الصلاق والسلام سے اس طرح واضح وروثن انداز سے رقم کیے گئے ہیں کہ

جوانسانی زندگی کے ہر کھن کمحات 'مضطرب حالات مصائب ومشکلات میں ممدومعاون اور اُخروی نجات کے ضامن ہوں۔ الابذ کو الله تطمئن القلوب اور

#### تقدیر برلتی ہے دعاؤں کے اثر سے

آخر برفر مان معصوم "من لم یشکو المخلوق لم یشکو النحالق" کے تحت جیسا کہ ہم مترجم موصوف کے شکر گزار ہیں اور وہ اپ اس عظیم فعل پرلائق ستائش بھی ہیں۔ اس طرح جنہوں نے اس کار خیر میں دائے در بے نیخے قد مے مد دفر مائی اور حوصلہ افزائی کی بلاخص مولانا سید حسن رضا مولانا جعفر علی اور مولانا ظفر علی کے انتہائی مشکور ہیں۔ پرور درگار عالم محسن محمد وآل محمد ان سبب کی توفیقات میں خیر میں اضافہ فرمائے اور ہا کھوص مترجم موصوف کی توفیقات میں اضافہ فرمائے اور ہا کھوص مترجم موصوف کی توفیقات میں اضافہ فرمائے اور ہا کھوص مترجم موصوف کی توفیقات میں اضافہ فرمائے اور ان کی اس خدمت وینی کوقبول فرمائے۔

أمين بارب العالمين

محتاج دعا سيد مجم الحسن نقق تي

مرت حوزه علميه جامعة المنتظر Hبلاك لا بور

قارئين ساستداعا بكه!

جمله موتين مرحومين مومنات مرحومات كيليخ اور بالخصوص!

سید کریم ثاه (مرحوم) مدینه سیدان سید سردار شاه کریم شاهی (مرحوم) مدینه سیدان دا کشرغلام بانی جمشید (مرحوم) گژه مهاراجه مولوی احمد دین ملانه (مرحوم) گژه مهاراجه

سید معصوم علی شاه (مرحوم) سیداسادات سیداحمد علی شاه (مرحوم) سیواسادات زوار مشاق احمد ملانه (مرحوم) گژهه مهاراجه نوردین ملانه (مرحوم) گژهه مهاراجه

كة جن كالصال واب كيلتي يكاب شائع كى كى بصورة فاتحة الأوت فرما تين شكريدا

|   |       |    | <br>5. | 5.5 |
|---|-------|----|--------|-----|
|   |       | ė  |        |     |
| ك | مارست | ,9 |        |     |

| سفحه     | عنوان                                               | صفحه                                          | عنوان                                                                        |
|----------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| 12       | رابع                                                | 1                                             | 1-مؤلف کے حالات زندگی                                                        |
| 12       | ني مس                                               | 1                                             | نام ونسب شريف                                                                |
| 12       | لنادى                                               | 1 1                                           | ولا دت و پرورش                                                               |
| 12       | ليابع                                               | 1                                             | علاء کی طرف سے مؤلف کی مدح                                                   |
| 13       | وا ہم فائدے                                         | 1 2                                           | اماتذه                                                                       |
| 14       | شكال اور جواب                                       | 2                                             | مۇلف كۆدى گئى اسناد كا ذكر                                                   |
| 14       | 0,0,0,0                                             |                                               | مؤلف کے شاگرد                                                                |
| 16       | الجواب الثاني<br>غاط س                              | <b>'                                     </b> | مؤلف کی تالیفات وتصنیفات<br>مؤلف کی تالیفات وتصنیفات                         |
| 17       | دعامیں علطی کے بارے میں                             |                                               |                                                                              |
| 17<br>20 | ايكاشكال اورجواب                                    | 1 2 1                                         | تاریخ وفات                                                                   |
| 23       | مصنف کی رائے و تحقیق<br>تا خیر                      |                                               | مرقدمبارک                                                                    |
| 24       | قصهٔ نحوی<br>حضرت بلال می فضیلت می مورکش            |                                               | مؤلف کا ہم نام                                                               |
| 26       | اعتراض اورجواب                                      |                                               | 2-مقدمه                                                                      |
| 26       | يېلا جواب<br>ايېلا جواب                             |                                               | دعا کی تعریف اور دعا گی ترغیب احادیث کی روثنی میں                            |
| 1        | پ،<br>دوسراجواب                                     |                                               | يہلاباب                                                                      |
| 26       | اليسراجواب                                          | 11                                            | دعارتشولق کے ہارے میں                                                        |
| 26       | چوتھا جواب                                          | 11                                            | تشویق دعا پرادله عقلیه<br>ایس سرس شزید                                       |
|          | يا نجوال جوأب                                       | 12                                            | آیات مباد که کی روشنی میں<br>آیة مجیدة ''اذاسا لک عبادی الخ چندامور پر دلالت |
|          | سنيبيه                                              | 1                                             | ائیۃ جیرہ اوا مالک عبادل سان پیدر اور پارٹا ک<br>کرتی ہے                     |
| 33       | نفيحت                                               | 12                                            | رق ہے<br>الاول                                                               |
| 37       | دوسری شم کی دلیل نفتی<br>روایات واحادیث کی روشن میں | 12                                            | الثاني                                                                       |
| 110      | روایات واحادیث کی روتنی میں                         | 12                                            | الثالث                                                                       |
|          |                                                     |                                               |                                                                              |

| صفحه | عنوان                                                | صفحه | عنوان                                    |
|------|------------------------------------------------------|------|------------------------------------------|
|      | كونسااسم اعظم آصف بن برخياك                          | 42   | 4- دوسراباب                              |
| 59   | ا پاس تھا؟                                           | 42   | تبوليت دعا كے اسباب                      |
| 60   | مخصوص الفاظ كانخصوص حاجات كي قبوليت مين موثر هونا    |      | یہلاسبب جووقت دعاہے متعلق ہے             |
| 61   | ادائیگی قرض کی دعا                                   | 43   | الجمعه كى رات اوردن كودعا كى فضيلت       |
| 61   | کشاوگی رزق کی دعا                                    |      | الفيحت                                   |
| 62   | ظالم کے خوف سے بچاؤ کی دعا                           | 50   | مصنف کا کلام                             |
| 62   | ادا ئىگى قرض كى دعا                                  |      | فا مُده                                  |
| 63   | حافظه کی دعا                                         | 51   | دوسراا ہم وقت دعا کے لیے                 |
| 63   | پڑوی کی اذیت سے بیخنے کی دعا                         | 51   | شب قدر کی نضیات                          |
| 63   | قبولیت دعاکے اسباب جودعا اور زمان نے مرکب ہیں        | 51   | تیسرادفت بیداری کی راتیں                 |
|      | دعاسات روز جمعه کے آخری وقت                          | 52   | چوتھاونت _ یوم عرفه                      |
| 64   | میں پڑھنا                                            | 52   | ديگرمهم اوقات كاذ كر                     |
| 64   | اسباب قبوليت دعا جومكان ودعائے مركب بيں              | 53   | قبوليت دعامين مكان كي ابميت              |
| 65   | سراقدس امام حسین کے قریب دعا مانگنا                  | 53   | وادى عرفات                               |
| 65   | حضرت امام علی نقی علیه السلام کی قبراقدس کے قریب دعا | 53   | متجد الحرام اور كعبه كي فضيلت            |
|      | ما نگلنے کی فضیلت                                    | 54   | مساجد کی نضیلت                           |
| 67   | محبت اہل میت قبولیت دعا کی شرط                       | 55   | روضه امام حسين عليه السلام               |
| 68   | اسباب تبوليت دعاجوان احوال مصنعلق بين جن بين دعا     |      | قبوليت دعا كاسباب جومضمون دعا محتعلق بين |
|      | ما نگی جار ہی ہے                                     | 57   | خصوصيات اسم الله                         |
|      | فریضه نماز کے بعد دعا کرنا                           | 57   | البيلي خصوصيت                            |
| 69   | صدقه کی فضیلت اور آواب صدقه                          | 57   | دوسری خصوصیت                             |
| 71   | حضرت عيسى كاقصه فضيلت صدقه مين                       | 57   | تيسري خصوصيت                             |
| 71   | قصہ                                                  | 59   | تفيراً يت                                |
| 72   | صدقه کی اقسام                                        | 59   | عرش بلقيس كييه حاضر بوا؟                 |
|      |                                                      |      |                                          |

| صفحه | عنوان                                                   | صفحه | عنوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------|---------------------------------------------------------|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 104  | علم وعمل كا تلازم                                       | 72   | صدقه کی پانچ قشمیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 104  | الدكوره حديث سے حاصل امور                               | 73   | المدرية بالموادرة الموادرة ال |
| 106  | واقعه                                                   | 73   | علمي كي رفضيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 106  | قصہ                                                     | 78   | ا عالم کے قلم کی سیا ہی شہید کے خون سے افضل ہونے کاراز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 108  | افصل                                                    | 79   | مرح علماء میں نازل ہونے والی آیات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 108  | الوگوں ہے سوال کرنے کی مذمت                             | 82   | نصل استادے ہاں شاگردے آواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 109  | واقعه                                                   | 83   | افصل اقسام علم کے بارے میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 110  | أفص                                                     | 83   | أ داب كب ومعاش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 110  | سوال کرنے اور روکرنے کی کراہیت کے بارے میں              | 86   | اضول خرچی پررسول خداکی ندمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 113  | واقتير                                                  | 86   | اہل وعیال پرخرچ کرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 114  | خرج کرنے کے آ داب                                       | 87   | احتر ام والدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 115  | القسم الثاني عد كفايت سے ذائدرزق كے بارے ميں            |      | افصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 119  | واقعه                                                   | 90   | حضرت امام زين العابدة بن كاطريقه كار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 120  | ا فصل                                                   | 91   | رسول اسلام کی تنهیمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 120  | ا حکمت                                                  | 92   | واقعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 123  | اعتراض الجواب                                           | 92   | بٹی کی ولادت برکت ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 124  | جنت کی بعض نعمات کابیان                                 | 93   | قصہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 125  | ا شر م احديث                                            | 95   | ملدرحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 127  | حضرت على عليه السلام كى زندگى كا ايك مختصر شمه          | 95   | افصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 128  | فصل                                                     | 95   | اكت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 129  | فقر کے فوائدوعوا ئدقر آن وحدیث کی روشن میں              | 97   | تو کل کامعنی اوراس کی فضیلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 131  | ا واقعه                                                 | 99   | ا قصه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 135  | ا نبیائے کرام اور اولیائے عظام کی دنیاوی زندگی کے مختلف | 102  | مصنف کا تبصره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | المحات                                                  | 103  | تو کل علی الله کے ارکان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      |                                                         |      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| صفحہ | عنوان                                                                                                             | صفحه | عنوان                                                   |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|---------------------------------------------------------|
| 163  | القسم الثاني                                                                                                      | 135  | حضرت موی علیه السلام کی غربت بھری زندگی                 |
| 163  | جن لوگوں کی دعامشجاب نہیں ہوتی                                                                                    | 136  | حضرت عيسى عليه السلام كى زندگى كامختصر جائزة            |
| 165  | سخت دل اور لا برواه کی دعا کے بارے میں                                                                            | 137  | حضرت نوح عليه السلام كى ساده زندگى                      |
| 165  | وعامیں جلداور پہل نہ کرنے والے کے بارے میں                                                                        | 137  | حضرت ابرا ہیم علیہ السلام کی زندگی کا شمہ               |
| 165  | گنا ہوں پرمصرر ہنے والے کی دعائے بارے میں                                                                         | 138  | سيدالعارفين حضرت على عليه السلام كى زندگى كامختضر جائزه |
| 166  | مال حرام کھانے والے کی دعا قبول نہیں ہوتی                                                                         | 139  | ا قصه                                                   |
| 167  | لوگوں پرظلم و جبر کرنے والوں کی دعا کے بارے میں                                                                   | 140  | فصل                                                     |
| 170  | و تقاباب چوتقاباب <sub>-6</sub>                                                                                   | 143  | فا ئده                                                  |
| 170  | کیفیت دعاکے بارے میں                                                                                              | 143  | سخاوت على عليه السلام                                   |
| 170  | دعائے تین شم کے آداب                                                                                              | 144  | تاریخی و ثیقه                                           |
| 170  | القسم الاول دعاہے پہلے کے آداب                                                                                    | 144  | ا ملا خطه                                               |
| 172  | افصل                                                                                                              | 145  | اضل                                                     |
| 172  | رجائے خداکے بارے میں                                                                                              | 145  | دعا کے جلد قبول ہونے کے اوقات                           |
| 172  | الكتة المناسبة | 145  | وعاما تکنے والے کی حالت کے بارے میں                     |
| 174  | مومن کے حق میں دعا کرنا                                                                                           | 148  | فصل مریض کی دعاعیادت کرنے والے کے لیے                   |
| 175  | ا شرح آیت                                                                                                         | 150  | روز ه کی حالت                                           |
| 176  | أتبصره                                                                                                            | 150  | ا نصل<br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • •          |
| 183  | حضرت ابراہیم کےخوف البی کاذکر                                                                                     | 153  | 5- تيسراباب                                             |
| 183  | حضرت علیّ بی بی زهر آاورامام حسنّ کے خوف اللی کابیان                                                              |      | دعاما نگنے والے کے بارے میں                             |
| 185  | . افصل                                                                                                            | 153  | دعا ما نگنے والا انسان دوشم کا ہے                       |
| 185  | آ داب دعا                                                                                                         | 153  | القسم الاول۔وہ انسان جس کی دعا قبول ہوتی ہے             |
| 186  | القسم الثاني                                                                                                      | 157  | فصل تو كل خدا كااجر                                     |
| 186  | وقت دعا کے آ داب                                                                                                  | 157  | تنبيه                                                   |
| 186  | الاول وعالفهر مظهر كرمانكنا                                                                                       | 162  | الملافطة                                                |
|      |                                                                                                                   |      |                                                         |

| صفحه | عنوان                                     | صفحه | عنوان                                              |
|------|-------------------------------------------|------|----------------------------------------------------|
| 232  | 50                                        | 189  | الثاني دعامين اصرار كرنا                           |
| 234  | الخامس عشر: دونون ہاتھ اٹھا کر دعا کرنا   | 189  | الثالث حاجت كانام لے كردعا مانگنا                  |
| 237  | انتباه: حدیث کی شرح اور بیان اسرار حدیث   | 189  | الرابع: خفيه طور پر دعا كرنا                       |
| 238  | علفاء كي تضيحت                            | 190  | الخامس عمومي دعا كرنا                              |
| 239  | القسم الثالث _دعاكے بعد كآ داب            | 191  | الساوس أجتماعي طور بردعا كرنا                      |
| 239  | اللاول:استمرار دعا                        | 191  | الذشيب                                             |
| 242  | منصورالصيقل كالمام جعفرصادق كيساته مكالمه | 191  | السابع دعاكے وقت خشوع وخضوع كرنا                   |
| 244  | ا نفيحت                                   | 194  | الثامن قبل ازسوال حمد خدا كرنا                     |
| 246  | اشكال                                     | 197  | التاسع قبل از دعامحمر وآل محمد بر درودوسلام بھیجنا |
| 246  | الجواب                                    | 201  | العاشر ٔ حالت دعامین رونا                          |
| 246  | انسان کے دشمن                             | 207  | آسان امر                                           |
| 249  | ا اعلیٰ منزل                              | 208  | الفيحت                                             |
| 249  | ا توضیح و تندیبه                          | 210  | تنبید خداہ جھوٹا ڈرنے کے بارے میں                  |
| 250  | آتصہ                                      | 212  | الحادى عشر قبل از دعا گناہوں کااعتراف کرنا         |
| 251  | مدرح على بن البي طالب در بارمعاويه بين    | 215  | الثانى عشر نوجة كبى                                |
| 252  | الثانى بعداز دعابالتمول كوچهره پر پھيرنا  | 216  | الثالث عشر قبل از حاجت دعا کرتے رہنا               |
| 253  | الثالث اختتام دعاپر در د د پڑھنا          | 217  | الرابع عشر بھائيوں كے ليے دعاكر نا                 |
| 253  | الرابع وعاكے بعد ماشاء الله كهنا          | 220  | "ينبية                                             |
| 254  | الخامس: بعد إز دعا كار خير كرنا           | 222  | فصل مومن ہے مومن کی محبت کرنا                      |
| 256  | افعلَ گناہوں ک <u>آ</u> ثارونیانج         | 227  | مومن کی حاجت برآ وری کرنا                          |
| 256  | وه گناه جن پندامت ہوتی ہے                 | 229  | امام حسن عليه السلام كاحاجت برآ ورى كرنا           |
| 257  | انعمات ختم کردینے والے گناہ               | 230  | ا فصل                                              |
| 258  | رزق دمقسوم کود ورکرنے والے گناہ           | 231  | رکایت                                              |
| 258  | ا<br>پردہ فاش کرنے والے گناہ              | 232  | تبجره                                              |
|      |                                           |      |                                                    |

|      | . (                                                                                              | <b>3</b> ) |                                     |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------------------------|
| صفحہ | عنوان                                                                                            | صفحه       | عنوان                               |
| 272  | ندموم                                                                                            | 258        | وه گناه جود شمنول کےغلبہ کا سبب ہیں |
| 273  | اشكال                                                                                            | 258        | وه گناه جوموت کی جلدگی کا سبب ہیں   |
| 273  | الجواب                                                                                           | 259        | خداے ناامید کرنے والے گناہ          |
| 274  | ريا گاري كاعلاج                                                                                  | 259        | وه گناه جوظلم کی فضا قائم کرتے ہیں  |
| 278  | واقعه                                                                                            | 259        | ب نقاب کرنے والے گناہ               |
| 282  | ریا کاری کے خاتمہ کے لیے علی دوا                                                                 | 259        | وغا کور دکرنے ذالے گناہ             |
| 282  | الذنيب                                                                                           | 259        | قصل مباہلہ                          |
| 285  | וטט                                                                                              | 263        | اول: ریا کاری بیان ماهیت ریا کاری   |
| 285  | الغجب                                                                                            | 266        | ریاء کے خطرے                        |
| 287  | مقيقت عجب                                                                                        | 266        | اول                                 |
| 287  | اشكال جواب                                                                                       | 266        | ا ا                                 |
| 288  | عجب(خود پیندی) کاعلاج                                                                            | 266        | اثالث                               |
| 289  | انقيحت                                                                                           | 268        | افكال                               |
| 290  | المحافكريي                                                                                       | 268        | الجواب                              |
| 292  | التبيه                                                                                           | 268        | الوجبدالاول .                       |
| 292  | کایت                                                                                             | 268        | الوجهاڭ ني                          |
| 292  | معاذین جبل کی روایت                                                                              | 269        | الوجهالثالث                         |
| 298  | بإنجوال باب                                                                                      | 270        | اخكال                               |
| 298  | الركيبارية بين                                                                                   | 270        | جواب                                |
| 298  | از کریرادله عقلیه                                                                                | 271        | المتحقيق النيق                      |
| 298  | ا بيل بيل                                                                                        | 271        | محمود 😅                             |
| 298  | <i>y</i>                                                                                         | 271        | الاول                               |
| 299  | ا دومري دين                                                                                      | 272        | ١٠٦نى                               |
| 299  | ذکرکے بارے میں<br>زکر پرادلہ عقلیہ<br>پہلی دلیل<br>دوسری دلیل<br>ذکر پرادلہ تقلیہ<br>آیات قرآنیہ | 272        | الثالث                              |
| 799  | ایات/انی                                                                                         |            |                                     |

| صفحہ       | عنوان                                                              | صفحه | عثوان                                  |
|------------|--------------------------------------------------------------------|------|----------------------------------------|
| 339        | چھاباب                                                             | 300  | اسنت                                   |
| 339        | تلاوت قرآن کے بارے میں                                             | 300  | التنبيه 💮 🐷                            |
| 339        | پېلې وجه                                                           | 306  | افصل                                   |
| 339        | دوسری وجه                                                          | 206  | استحباب ذكرتمام اوقات مين              |
| 339        | ا تیسری وجه<br>این                                                 | 307  | ا فا نگره                              |
| 339        | ] چونھی دجہ<br>ا                                                   | 308  | افصل                                   |
| 339        | ا پانچو یں دجہ                                                     | 308  | محفل كاذ كرخدا سے خالی ندہونا          |
| 343        | افعل نیندے پہلے تلاوت قرآن کرنا<br>افعاد میں سے ساتھ کیا ہے۔       | 309  | فصل غافل لوگون میں اللہ کاذگر          |
| 343        | فصل قرآن مجید کا گھر رکھنااور تلاوت کرنا<br>افغان                  | 310  | فصل اوقات ذکر                          |
| 344        | ا فصل پابندی ہے تلاوت کرنا<br>افعاد تا میں دیا ہوت                 | 311  | فصل: ذكركوچھپانا                       |
| 345        | لقس قران مجيد بطور شفاء و تعويز                                    | 312  | فصل ذکری اقسام                         |
| 346        | القسم الأول قران بياريوں كاعلاج<br>القسر ماثور فران بياريوں كاعلاج | 312  | التم<br>التحميد                        |
| 346        | القسم الثاني قرآن كاحفاظت كرنا<br>القسم الثاني من السرار المتعلقة  | 313  | تتحليل وتكبير                          |
| 350        | العسم الثالث الحابت دعائے متعلق<br>فصل خواص آیات وسور              | 314  | النبيج اور تحميد<br>النبيج اور تحميد   |
| 351        | ن خوان ایک وسور<br>اختیام اورنصیحت                                 | 315  | تبیجات اربعه                           |
| 355<br>358 | ارمنیا مهروریت<br>تقویلی کی تفسیر                                  | 317  | استغفار                                |
| 359        | رون بر<br>مدت تقویٰ قرآنی آیات میں                                 | 319  | فصل: ذکر کے بہترین اوقات               |
| 360        | وضاحت                                                              | 320  | فصل بعض اوقات کی خاص دعا ئیں           |
| 363        | نصل: تقوی اور شدا کدیے بچاؤ                                        | 324  | دعا کے فوائد                           |
| 366        | ا تبقره                                                            | 326  | فصل دعاسے علاج                         |
| 373        | اساءالله الحسني                                                    | 330  | دوسری شم مشکلات سے بچاؤ کے لیے دعا کیں |
| 374        | ا ساء حسنی کی شرح                                                  | 334  | تیسری شم امان کی دعا ئیں               |
|            |                                                                    |      |                                        |

#### بسم الله الرحمن الرحيم

## مؤلف کے حالات زندگی

يوً لف كا نام ونسب شريف: - حضرت مؤلف كا نام جمال الدين ابوالعباس احمد بن شمس الدين محمد بن فهد الحلي اسدى ہے-

مؤلف کی ولا وت و پرورش: \_حضرت مؤلف ً باختلاف روایت ۷۵۲ س جمری یا ۷۵۷

سن هجری کوعواق کے معروف شہر حلہ سیفیۃ میں پیدا ہوئے آپ نے اپ وقت کے آگابر اور عظیم علاء کرام جن کا ذکر بھی آئے گائے ہاں علم کے حصول کے لیے زانوئے تلمذ تہہ کیا اور آپ ایک مدت تک حلہ ہی کے ایک مدرسہ جس کا نام میرسہ زینبیہ ' تھا میں تدرلیں کے فرائض سرانجام دیتے رہے پھر آپ کر بلاء معلیٰ منتقل ہوگئے اور پھر وہیں رہے کر بلاء علیٰ میں حوزہ علمیہ کی بنیاد ڈالی اور آپ کے کر بلاء معلیٰ منتقل ہونے سے وہاں کی علمی حرکت جراغ کی طرح جیکنے گی اور پھر کر بلاء معلیٰ میں حوزہ کے حوزہ علمیہ کا شارنجف، حلہ، بغداد و کاظمین کی طرح بہت بڑے مراکز علمیہ میں ہونے لگا۔

# علماء اعلام کی طرف سے مؤلف کی مدح و ثناء

(۱) کتاب امل آمل کے مؤلف الشیخ محمد ابن الحن الحرالعاملیؓ نے اپنی اس کتاب میں حضرت ابن فہد الحلی کو فاضل عالم اور ثقة، صالح وزہد، عابد، صاحب تقوی اور جلیل القدر کی صفات سے ذکر کیا ہے

(۲) صاحب ریاض العلماء المیر زاعبدالله الا فندی الاصبهائی نے بھی سابق الذکر صفات سے مشابہدالفاضل العالم، العلم، العلم، العالم، العالم،

العام العلامة العامة العامة العديد المرابع المرابع العامة محمد باقر خوا نساري في حصرت ابن فهد الحلى كواشخ العالم العارف الملى اوضات البنات مين اس كمؤلف علامة محمد باقر خوا نساري في حضرت ابن فهد الحلى كواشخ العالم العارف الملى اور كاشف امرار الفعائل بالمحمد الحلى المحمد كو واضح اور صاف فهم طريقة سے ظاہر كرف والے القاب سے يادكيا ہے مصاحب روضات البحات حصرت بن فهد الحلى كى مدح كرتے ہوئے فرماتے بين كه آپ فضل و تقوى كے اعلى مرتبوں برفائز ہونے كے ساتھ مشھور تھے۔

اس طرح آپ صاحب ذوق اور عرفان ، زہد واخلاق اور اللہ سے ڈرنے اور اس جیسی دیگر اچھی اور اعلیٰ صفات کے ساتھ مشہور تھے۔

بھرآ گے رقم طراز ہوتے ہیں کہ علامۃ ابن فھد الحلی علوم معقول (منطق وفلے نفہ)اورعلوم منقول دونوں کی ایک جامع شخصیت تھیں ایک ہی وفت میں ایک بہترین عظیم فقیہ اور اصولی تھے

#### اساتذ

(۱) الشيخ فخر الدين احمد بن عبدالله بن سعيد بن الهوج البحراني (۲) جمال الدين بن الاعرج الحميدي (۳) الشيخ جلال الدين عبدالله بن شرف شاه (۴) الشيخ زين الدين على بن الخازن الحارَى (۵) السيد المرتضى بهاء الدين على بن عبد الحميد النهاي الحارَى (۵) السيد المرتضى بهاء الدين على بن عبد الحميد النهاي الحارَى (۵) الشيخ الفقيه ضياء الدين على بن عبد الحميد النهاي الحارَى (۵) الشيخ الفاضل المقداد بن عبد الله الحل صاحب لمعه كے بيني (۸) الشيخ ظهير الدين على بن يوسف بن عبد الحميد النهايي (۹) الشيخ الفاضل المقداد بن عبد الله السيوريّ \_

### بعض اساتذہ کی طرف سے آپ کو دی جانے والی اسناد

(۱) الشیخ علی بن محمد بن عبد الحمید النبیلی النبیلی النبیلی النبیلی النبیلی النبیلی کودی جانے والی سند میں خطبہ شریف کے بعد حضرت ابن فھد الحلی کو ان الفاظ میں ذکر کرتے ہیں جن سے حضرت مؤلف کی عظمت اسا تذہ کے ہاں کس قدر تھی معلوم ہوجاتی ہے۔

اکشیخ عبلی فرماتے ہیں کہ ۔ذات کردگارے استخارہ کرنے کے بعد میں بہت زیادہ جلالت وقدر والے شیخ اور وہ جو کہانی نظیر میں مثال نہیں رکھتے ، امتواج ،علم وعمل کی مثال ،فضل و کمال کی بلندی پر فائز ، صاحب تقوی اور محقق علماء کا

' سرمامیہ ، افتخار وعزت ، فضلاء وعلاء کا مرکز ، سلف صالحین کا بقیہ اور اس زمانے مین ان کی مثال اور درخت صالح ک شاخ، جاج کرام اور عمرہ کرنے والوں کی زینت وفخر دین مبین حق ند ہب کے لیے باعث عزت اور قوم و ند ہب کے حق کا

کرام میں ان جیسوں کی کثرت فرمائے) کو پیرمیں سند دیتا ہوں ( اس کے بعد پیسند بحار الانوار ۴۲ ما ۲۱۵ میں دیکھا جاسکتا ۔ )

(۲) حضرت ابن فہد الحلی کے ایک اور بزرگ استاد الشیخ علی بن الحسن بن محمد الخازن خطبہ حمد و درود محمد و آل محمد صلی الله علیہ والہ وسلم کے بعد سند مبارک میں یوں ارشاد فرماتے ہیں کہ

الله تبارك وتعالی كی طرف محتاج ، اس كی درگز راور مغفرت كی پناه كا طالب بنده ، اور اس كے فضل و كرم كی اميد ر كھنے والا

3

آپ کے شاگرو: آپ کے صلقہ درن میں بعض عظیم، نضلاء شاگردوں کے اساء کا ذکر ذیل میں کرتے ہیں:

- (۱) الشيح فخر الدين احمد بن محمسبعي
- (۲) يشخ حسن بن حسين الجزائري
- (m) الثينع عز الدين حسن بن على المعروف الكركي العاملي
- (م) الشيخ رضي الدين حسين القطفي (يعني سعوديه كے رہنے والے)
  - (۵) الشيخ عبدالسيع بن فياض الاسدى الحلي
  - (٦) السيدرضي الدين عبدالملك بن ممس الدين اسحاق العمي
    - (2)الثينع على بن فضل بن بيكل ألحلى
      - (٨) الشيخ على بن بلال الجزائر ي



(٩) الشيخ زين الدين على بن محمد بن طي العاملي

(١٠) السيدمحدين فلاح بن محمد الموسوى الحويزي الواسطى

(۱۱) السيدمخد نور بخش

(١٢) الشيخ مفلح بن حسن الصيري

حضرت كى تاليفات اور تقنيفات

(١) الأدعيه والخوم (٢) انتخراج الحوادث

(س) بغیة الراغبین فی ما اشتملت علیه مسئله الكثرة فی سعوالمصلین (بیكتاب نماز مین كثر ت سعو كے بارے میں ہے)

(م) تاريخ الأعمة (٥) الخصين في صفات العارفين

(٢) ترجمة الصلاة في بيان معاني افعالها واقوالها (٧) التواريخ الشرعية عن الائمة المحديير (٨) جوابات المسائل البحرامية

(٩) جوابات المسائل الشامية الاولى

(١٠) جوابات المسائل الشامية الثانية (١١) الخلل في الصلاة (١٢) الدر الفريد في التوحيد

(١٣) الدر النضيد في فقه الصلاة (١٣) رسالة وجيزة في واجبات الحج (١٥) رسالة الى الل الجزائر (١٤) رسالة في تخل العبادة عن الغير

(١٨) رسالة في السحو في الصلاة (١٩) رسالة في عبادات الحمس (٢٠) رسالة في نظل الجماعة (٢١) رسالة في كثير الشك

(۲۲) شرح الالفية للشهيد الاول (۲۳) شرح الارشاد

(۲۲)عدة الداعي ونجاح الساعي (يدكتاب جو بهارے باتھوں ميں ہے)

(٢٥) اللوامع (٢٦) المهذب البارع في شرح الخضر النافع (٢٧) نبذة الباغي في مالا بدمنه من آواب الداعي (بياس كتاب كا خلاصه ب)

(٢٨) الهدايد في فقه الصلاة (٢٩) مصباح المبتدى وهدلية المقتدى (٣٠) كفاية المحتاج في مناسك الحاج (٣١)رسا لة في منا فيات مية الحجيد

اس کے علاوہ اور بہت ساری ان کی تألیفات ہیں ان میں سے کافی کا ذکر کتاب الذریعہ میں مل جاتا ہے۔

آپ کی تاریخ وفات اور مدت عمر مبارک

آپ ۸۸۷ س هجری میں وفات پا گئے اس وقت آپ کی عمر مبارک ۸۸ سال تھی ایک اور روایت میں ملتا ہے کہ جب آپ کی وفات ہوئی تو آپ کی عمر ۵۸ برس تھی

#### آپ کا مرقد مبارک

كتاب (مراقد المعارف) ميں ملتا ہے كہ آپ كى قبر مبارك كر بلاء مقدسہ ميں آپ كاس كھر كے قريب ہے كہ جو حضرت امام صین علیه السلام کے مرقد اطهر کے قبلہ کی جانب تھا آپ کے مرقد مبارک کے اردگرد آپ کے گھر کامحن ہے جس میں امام حسین علیہ السلام کے زواروں کے لیے کمرے بنائے گئے ہیں وہاں مولا کے زائرین آرام فرماتے تھے اور اس گر کے پاس حفرت ابن فعد الحلی کا باغ بھی تھا۔ جسے آپ نے اپنے گھر کے ساتھ مولاحسین علیہ السلام کے زائرین کے لیے وقف کرویا ہے اور گرمیوں میں امام حسین علیہ السلام کے زائرین تھر تے ہیں اور یہ باغ (بستان بن فعد الحلی) کے نام سے معروف ہے۔

#### آپ کا ہم نام

حضرت ابن فھد الحلی کے ساتھ نام میں ان کے ہی عصر میں اور وقت کا عالم شریک ہے اور وہ شھاب الدین احمد بن فهد بن حسن بن محمد بن اوريس بن فهد الاحسائي بين ليكن ابن فهد الاحسائي اس كتاب كے مؤلف بن فهد الحلي الاسدى كے بعد بھى زندہ رہا۔اوروہ ٩هجرى تك زندہ رہا اوراحمائى كى أيك كتاب " خلاصة التي " ہے اور عجب يہ ہے كه ہر دوعلاء نے لینی بن فھد الحلی اور بن فھد الاحسائی نے علامۃ حلی کی معروف کتاب'' ارشادالا ذبان' کی شرح بھی لکھی ہے۔ بسم اللدالركمن الرحيم

الحمدلله سامع الدعاء ودافع البلائو مفيض الضياء وكاشف الظلماء وباسط الرجاء وسابغ النعماء و مجزل العطاء ومردف الآلاء وسامك السماء وماسك البطحاء

والصلاةعلى خاتم الانبياء وسيدالاصفياء محمد المخصوص بعموم الدعاء وخصوص الاصطفاء والحجة على من في الارض والسماء وعلى آله الفائزين بخلوص الانتماء و وجوب الاقتداء ما اظلت الزرقاء و أقلت الغبراء صلوة باقية الى يوم البعث والجزاء وبعد

الله تبارک و تعالی نے اپنی بے پناہ کرم کے ناطے ہمیں دعا کی تعلیم دی ہے اور اسے مستحب قرار دیا ہے سوال كرنے كاطريقة سكھانے اوركرنے كے ساتھ ساتھ اس پر تاكيد فرمائي ہے۔اللہ تبارك و تعالى نے مخلوق كواپنے خالق كے ساتھ سوال کے ذریعہ معاملہ کرنے کی ترغیب دی ہے۔اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ تنہائی میں راز و نیاز کی ہاتیں کرنے کو خالق نے مخلوق کی نجات کا سبب قرار دیا ہے۔

اور ای طرح خالق کا نئات نے جہاں اپنے سے سوال کرنے کو ہدایات ادر عنایات کی مفاتیح قرار دیا ہے وہاں پر دعا کا سے سوال کرنے کو ہدایات ادر عنایات کی مفاتیح قرار دیا ہے وہاں پر دعا کا سے سوال کے مستجاب ہوتی ہونے کے اسباب بھی بیان فرمائے ہیں کہ کس وقت دعا مستجاب ہوتی ہونے وارس جگہ کو دعا کے جلد مستجا بہونے میں اثر و دخل ہے اور اس طرح دعا ما ملکنے والوں کی صفات کیا ہونی چاہیں اور دعا کن امور پر مشتمل ہوتو ان متمام اسباب کی خالق کا نئات نے اپنی صفت کرم کے وسیع ہونے کی بناء پر ہمیں تعلیم فرمائی ہے۔

ہم نے اس اپنے مختصر رسالۃ اور کتاب کو آنھیں امور اور اسباب کے ذکر میں تحریر کیا ہے اور اس کا نام'' عدۃ الداعی ونجاح الساعی''یعنی'۔ دعا مائنگنے والے کے وسائل اور سعی کرنے والے کی نجات رکھا ہے۔

اور بیرکتاب اور رسالة ایک مقدمة اور چھابواب پر مشتمل ہے۔

مقدمه

تعریف دعا اور اس کی ترغیب احادیث کی روشی میں

مقدمہ:۔سب سے پہلے یہاں پر دعا کی لغت اور اصطلاح ہر دواعتبار سے تعریف کرتے ہیں۔

دعا کے لغوی معنی کے لغت عربی میں دعا کو بکارنا، طلب کرنا، مدد جا بہنا وغیرہ کے معانی میں استعال کیا جاتا ہے مثلاً آپ کہتے ہیں کہ (دعوت فلانا) جب آپ کی کو یکارتے اور نداء دیتے ہیں۔

دعا کے اصطلاحی معنی نے علماء اخلاق کی اصطلاح میں '' کسی ادنی اور چھوٹے کا اپنے سے بڑے اور اعلیٰ سے عاجزی اور اعساری کے ساتھ کسی کام کے طلب کرنے کو'' دعا کہتے ہیں۔

اس كتاب كے تحرير كرنے كا ہدف اور مقصد بيتھا كدوعا كى ترغيب دى جائے اوراس پرشوق اور تاكيد كى جائے اللہ جائے اللہ جائے اللہ جائل پرحسن ظن كرنے كے ساتھ جواس كے پاس ہے اس كوطلب كيا جائے ہے

پی جان لو که آئمه اطهار علیم السلام سے دارد شدہ اخبارات بھی اس معنیٰ کی تاکید کرتی ہوئی نظر آتی ہیں جے ہم نے بیان کیا ہے۔ اور اس معنیٰ پردلالت کرنے کے ساتھ ساتھ اس میں ترغیب اور شوق دلاتی ہوئی رہنمائی کرتی ہیں۔ (۱) اشیخ الصدوق علیہ الرحمۃ اپنے خاص سلسلہ روایت جو کہ آئمہ اطہار علیم السلام تک ملتا ہے سے روایت کرتے ہیں کہ "ان میں سلفہ شی من الحیر فعمل به کان له من الثواب ما بلغہ و ان لیم یکن الامر کما نقل الیہ" لیمیٰ جس ھنص نے خیر کو سنا اوراچھی چیز پرممل کیا تو اسے اس اچھی چیز کا ثواب ملے گا اگر چہ حقیقت میں ایسا نہ ہوجیسا اس کی طرف نقل کیا گیا ہے۔

(۲) ای طرح ایک اور روایت میں شیخ صدوق علیہ الرحمہ اپنے سلسلہ روایت سے صفوان راوی کی طرف سے حضرت امام جعفر صادق سے روایت کرتے ہیں کہ "من بلغه شی من النحیو فعمل به کان له اجر ذالك وان كان دسول الله صلی الله علیه و آله وسلم لم یقله بلخی اگر کوئی شخص جب سی اچھی بات اور عمل کوئن کراس پر عمل کرے تو اسے اس کا اجر ملے گا اگر چہ رسول خداصلی الله علیه و آله وسلم نے اسے نہ کہا ہو۔

(۳) محمد بن یعقوب علی بن ابراہیم مختلف راویوں سے نقل کرتے ہوئے ہشام بن سالم کے واسط سے امام جعفر صادق علیہ السلام کا فرمان نقل کرتا ہے کہ امام علیہ السلام فرماتے ہیں کہ

"من سمع شیئا من الثواب علی شیء فصنعه کان له احره وان لحدیکن علی ما بلغه "یعنی ۔اگرکسی نے ایسے امرکا ثواب سنا اور پھراس کو انجام دیا تو اے اس کا رخیر کا ثواب ملے گا اگر چہ وہ ثواب اس طرح نہ ہوجس طرح اے خبر ملی لیکن پھر بھی اے وہ سنا ہوا ثواب ملے گا۔

عامد یعنی الل سنت والجمّاعت کے سلسلہ روایت سے عبد الرحمان حلوائی نے جابر بن عبد الله کی طرف نبیت دیتے ہوئے ایک روایت نقل کی ہے کہ جابر ابن عبد الله انصاری کہتے ہیں کہ رسول خداصلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا که "من بلغه عن الله فضیلة فاحد بها و عمل بها فیها ایمانا بالله ور جاء ثوابه اعطاه الله تعالیٰ ذالك وال لحریکن بلغه عن الله فضیلة فاحد بها و عمل بها فیها ایمانا بالله ور جاء ثوابه اعطاه الله تعالیٰ ذالك وال لحریکن کے ناللہ سنتی اگر کسی کوایک کام کی فضیلت اور اجر معلوم ہوتا ہے اور وہ خداکی ذات پر ایمان رکھتے ہوئے اس پمل کرتا ہے اور خدا ہے ثواب کی امید رکھتا ہے تو اللہ تبارک وتعالیٰ اس کو بی ثواب دیتا ہے اگر چہ وہ حقیقت میں اس طرح نہ جسی ہو ہوں ہو۔

ان مذکورہ بالا روایات سے ثابت ہوتا ہے کہ کسی کام اور عمل خیر کے تواب کوئن گراس پڑعمل کیا جائے تو اسے اس کا ثواب ملتا ہے میدیات دونوں فریق (شیعہ اور سی) کے درمیان متفق علیہ اور غیر متنازع ہے۔

 $\mathbf{v}_{k}^{(n)} = (v_{k}^{(n)})^{n}$ 

#### الياب الاول

#### دعا پرتشویق کے بارے میں

عقل فقل ہردو کی طرف سے نہ فقط دعا مائکنے پر ادلہ موجود ہیں بلکہ عقل دعا پر برا پیختہ کرتی ہے جس طرح نقل ایعنی آیات قرآنیہ اور احادیث معصومین علیم السلام سے اس معنی تشویق کا استفادہ ہوتا ہے۔

#### تشويق دعا يرادله عقليه

ید دلیل عقلی دوامور پر مشتل ہے:۔

انسان پرواجب ہے کہ وہ اپنے آپ سے ضرر اور نقصان پہنچانے والی اشیاء کو دور رکھے اور اپنے آپ کو ضرر سے بچاہے جب تک کداس میں اس امر کی قدرت ہواور وہ ضرر کو دور ہٹانے پر طاقت رکھتا ہواور جب ہم یہ بھی جانتے ہیں کہ اس دنیا میں انسان کے لیے کی ضرر اور نقصان کا حاصل اور واقع ہوتا بر بھی اور ضرور کی امر ہے جو کسی برہان و دلیل کا مختاج خصیں ہے۔ کونکہ ہر انسان اس چیز سے جدا اور منفصل نمیں ہوسکتا جو اس کے نفس کو تشویش میں ڈالے اور اسے ضرر دے اور اسے ضرد دے اور اسے ضرور کے عام رس کو صور اور اس کی عقل کو مشغول کردے اور اسے شرو دے اور اسے ضرور کے عام شہونے سے اس کی طبیعت اور مزان متاثر ہواور نتیجہ میں وہ یہ اس کی داخلی طبیعت اور مزان متاثر ہواور نتیجہ میں وہ انسان دھو کہ میں پڑ جائے یا بیشر رو تو گئی انسان کے خارجی با حول سے حاصل ہو مثل کی غالم نے آذیت دی ہویا اسے انسان دھو کہ میں پڑ جائے یا بیشر رو تو گئی انسان کے خارجی بولگ سے حاصل ہو مثل کی خالم نے آذیت دی ہویا اسے ضروری خیس ہو میں ساتھی یا پڑوی سے کوئی تا پہندیدہ عمل کی اذبت ہوئی ہواگر چہ وہ تمام امور کہ جو ضرر دیتے ہیں حال میں واقع ہوتا سے خور رہ نہ کہ ضروری خیس ہو میں انسان بولگ نانسان بولگ نانسان ہو تا ہوں کہ جو گئی استقر ارخیس ہے اور یہ کیسے خیس ہوسکتا ؟ جبکہ انسان ایک تبدلات اور تغیرات کے گھر میں رہ رہا ہے کسی نہ کی طرح سامنا ضرور ہوتا ہے اور یہ کیسے خیس ہوسکتا ؟ جبکہ انسان ایک تبدلات اور تغیرات کے گھر میں رہ رہا ہو این میں مزال دیے کا انکار کیے کیا جاسکتا ہونی میں ہونے نے اور یہ مصیبت زدہ اور غم میں ڈال دینے والے امور انسان سے جدا اور مذکسے میں ہیں تو یہ بالفو ق موجود ہیں ہے۔ اور یہ مصیبت زدہ اور غم میں ڈال دینے والے امور انسان سے جدا اور مذکسے خیس ہیں تو یہ بالفوق موجود ہیں ہے۔ اور یہ میں میں دور انسان ان میں مبتلاء ہے بیان کے وقوع اور حاصل ہونے سے کوئی مانع موجود خیس ہیں۔

پس درد پہنچانے والے امور یاتو ابھی حاصل ہو چکے ہیں یا ان کا حصول متوقع ہے اور ہر دوصورت میں چاہے حاصل ہو چکے ہیں یا ان کا حصول ممکن ہے اگر قدرت ہوتو ان کا دفاع کرنا اور ان کا دور کرنا واجب اور ضروری ہے اور وہ

فقط دعا ہی ہے جس سے ان ضرردہ اور تکلیف پہنچانے والے امور کو دور کیا جاسکتا ہے۔ اور دعا ایک فعل مقدور ہے یعنی انسان اس پر قدرت رکھتا ہے یہ کوئی متحیل اور غیر مقدور اور ناممکن امر خصیں ہے پس دلیل عقلی سے دعا کا وجوب ثابت ہوگیا اس کے علاوہ اور کوئی راستہ خمیں ہے

حضرت امير المؤمنين سيد الوصيين عليه الصلوة والسلام نے بھى اسى معنى مذكور جوكه عقلى دليل سے ثابت موچكا ہے پرمتنبہ کیا ہے اور فرمایا کہ

"مامن احد ابتلى وان عظمت بلواه بأحق بالدعاء من المعافى الذي لا يأمن البلاء" كم معيّبت میں مبتلا مخص میا ہے وہ مصیب جتنی بھی بردی کیوں نہ ہواس مخص سے دعا کا زیادہ حق دارنہیں ہے جو ابھی تو شدت میں مبتلا عبیں ہے کیکن وہ اس ملاء کے واقع ہونے سے محفوظ بھی نہیں ہے۔

اس مدیث مبارک سے روز روشن کی طرح واضح ہوگیا کہ ہم میں سے ہرایک دعا کامختاج ہے جا ہے وہ ابھی مصائب وآلام میں متلاء ہے یا وہ ابھی متلا جھیں ہے اور عافیت میں ہے کیونکہ جب تک سی مصیبت اور ضرر کا حصول متوقع ہے توعقل سے کہتا ہے کہ اگر قدرت ہے تو اس متوقع ضرر کو دور کیا جائے اور مید عاسے دفع ہوسکتا ہے ( جبیما کہ ابھی ہم آیات قرآنیاور احادیث سے ٹابت کریں گے)

اور دعا کا فائدہ بیہ ہے کہ حاصل شدہ مصیبت اور بلاء کو رفع کرنا اور اس سے نجات حاصل کرنا اور دوسرا فائدہ سے ہے کہ نازل ہونے والی اور متوقع الحصول مصیبت و بلاء کواپنے آپ سے دفع اور دور ہٹانا۔(۱)

اور ساتھ ساتھ دعا کا یہ فاکرہ بھی ہوتا ہے کہ جو اچھائی اور خیر انسان میں موجود ہے اس کو تقویت اور دوام وہیشگی حاصل ہواوراہے زائل ہونے سے بچایا جائے اس لیے آئم علیم السلام دعا کومؤمن کے اسلحہ کے ساتھ تعبیر کرتے ہیں اور اسلحہ کے ساتھ ہی تفع کو جلب کیا جاتا ہے اور متوقع ضرر و نقصان کو دفع کیا جاتا ہے ای دعا کومعصومین علیہم السلام نے و اللہ کے ساتھ تعبیر کیا ہے اور و حال وہ حفاظتی چیز ہوتی ہے جس سے انسان اپنے آپ کو تکلیف وہ اور گزند پہنچانے والی چیزوں سے بچاتا ہے

رسول خداصلی الله علیه وآله وسلم فرماتے ہیں کہ

<sup>(</sup>۱) رفع و دفع کا فرق اهل علم وفضل رمخفی نہیں ہے۔ آئی ہوئی چیز کے دور کرنے کو ' رفع' کہا جاتا ہے۔اورجس چیز کے زول کی تو قع ہواہے ہٹانے کو'' دفع'' کہا جاتا ہے۔)

"الا ادلك على سلاح ينحيك من اعدائك مويدر أرزاقك م قالو بلى قال: تدعون ربك من الليل والنهار فأن سلاح المؤمن الدعاء "لين كرا من أب كوايي اسلح كي نشائد بى كرادول كه جو تجفي اپني دشمنول سي نجات اور آپ كرزق كو وافر كرد ي تو لوگول نے كہا كه بال يا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم تو آپ نے فرمايا كه دن رات اپني مولاسے دعا ما زگا كرو كونكه دعا مؤمن كے ليے اسلح ہے \_

حضرت امير المؤمنين ارشاد فرمات بي كه

الدعاء ترس المؤمن ومتى تكثر قرع الباب يقتح لك" بينى: - دعا مؤمن كى دُهال ہے اور مؤمن جَتنا زيادہ وروازہ كوكئي

حفرت امام جعفرصا دق علیه السلام ارشاد فر ماتے ہیں کہ

"الدعاء انفذ من السنان الحديد" يعنى الوج كرانوں بزياده دعا چيدكر پاركر جاتى ج يعنى زياده الركر بالله المحديد المان الحديد المان المحديد المان الما

امام موتیٰ کاظم علیه السلام فرماتے ہیں کہ

"ان السعاء يسو دماقلد ومالم يقدر قلت: ماقدر فقد عوفته فمالم يقدر؟ قال حتى لايكون الماموي كاظم عليه السلام فرمات بين كه دعا براس (بلاء ومصيبت) كوانسان ب دوركردي بي جي خدا وندتعالى نے انسان كے ليے مقدركيا ہويا ابھى انسان كے حق بين مقدر نه كيا ہو - راوى كہتا ہے كہ بين نے كہا جو چيز مقدر ہوگئ ہے اس كا دور ہوتا تو معلوم ہوگياليكن جو ابھى مقدر خيس ہوئى ده كيسے دور ہوگى؟ تو امام عليه السلام نے فرمايا كه وہ مقدر خيس ہوگى اس كا مقدر نه ہونا گويا دعانے اس كوردكر ديا ہے ۔

ای طرح امام موی کاظم علیدالسلام فرماتے ہیں کہ

"عليكم بالدعاء فان الدعاء والطلب الى الله تعالى يرد البلاء وقد قلر وقصى قلم يبق الا امصاؤه فاذا دعي وسئل صوفه و صوفه لينى: آپ كاكام دعا كرنا به كونكه دعا اور الله عطلب بلاء كودوركرديق به بلاء مقدر موچكا به اوراس كا انسان كون ميں اندازه موچكا به اب فقط خالق كي طرف سے اس كے نافذ اور جارى كرنے كا حكم باقى مرف باقى ميا اندازه موچكا به اب فقط خالق كي طرف سے اس كے نافذ اور جارى كرنے كا حكم باقى مرف باقى ميا اندازه موجكا به اس بلاء كے دوركرنے كا موال كيا كيا تو الله تبارك وتعالى اس سے اس مرف كردے كا اور بنادے كا۔

#### زرارہ حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے روایت کرتا ہے کہ

"قال علیه السلام: الا ادلکم علی شی لم یستن فیه رسول الله (ص) قلت بلی قال الدعاء یود الفضاء و قدابرم ابراما و صم اصابعه یعنی حضرت فرماتے بین کدائزاره کیا میں تم کوایک ایسام کی طرف رہنمائی نہ کردوں جس میں رسول خدا (ص) بھی شریک بین اور اس امر سے خارج نمیں بین میں نے کہا ہاں تو امام علیہ السلام نے فرمایا کہ دعا قضاء وقد رکورد کردیتی ہے چاہے وہ پختہ اور اٹل بی کیوں نہ ہو پھر امام دونوں انگیوں کو ہاتھوں میں ڈال کر پختگی کی طرف اشارہ فرماتے بیں۔

حضرت سید العابدین امام علی بن حسین علیها السلام سے مروی ہے کہ

"ان الدعاء والبلاء ليتوافقان الى يوم القيامة وان الدعاء ليود البلاء وقد ابوم ابواماً" لينى وعا اور مصيبت قيامت تك المصى ربي كى اور (جبكه) وعاءم مسيبت كودوركرد يكى جائب وه جتنى حتى اورائل بى كيول نه بور

امام زین العابدین علی بن حسین علیها السلام سے ایک اور صدیث میں مروی ہے کہ "السدعاء یدفع البلاء النازل و ما لحد ینزل "یعنی: دعا نازل شدہ بلاء اور جوابھی نازل خیس ہوئی دونوں کو دور کرتی ہے۔

ان مذکورہ بالا احادیث سے اور ای طرح اور بھی احادیث جو اس معنیٰ میں ہیں جنھیں کثرت کی وجہ سے خوف طوالت کو مدنظر رکھتے ہوئے ترک کردیا گیا ہے ثابت یہ ہوا کہ ضرراور نقصان کو دور کرنا اور اس سے دفاع کرنا ایک قطعی امر ہے۔

#### تزغيب دعاء يرادله نقليه

اسی طرح ادلہ نقلیہ بھی دوقسموں پر ہیں ۔

(۱) بعض دلیلیل قرآن مجید کی آیات مبار کہ سے ہیں (۲) اور بعض سنت نبوی اور کلام معصومین علیم السلام میں سے ہیں۔ جہاں تک قرآن مجید کا تعلق ہے تو اس میں سے بعض آیا ت کو یہاں پر ذکر کیا جاتا ہے جواس معنی پر دلالت کرتی ہیں۔ارشا دخداوندی ہے کہ

"قبل صایعبو ۱ بسکند ربی لو لا دعائکم "غرقان ۷۷ ترجمه راے رسول کهدد یجئے که اگرتمهاری دعا کیں نہ ہوتیں تو پروردگارتمہاری پرواہ نہ کرتا۔

قوله تعالى "وقال ربكم ادعوني استجب لكم ان الذين يستكبرون عن عبادتي سيد حلون جهنم داخيس يستكبرون عن عبادتي سيد حلون جهنم داخيس يست " ترجمه اورتمها را پروردگار فرما تا ہے كہ مجھ سے دعا كرو ميں تبول كروں گا اور جولوگ ميرى عبادت سے

تكبركرتے بيں وه عقريب يقينا ذلت كے ساتھ جہنم ميں داخل ہو نگے \_(سور ه غافر ١٠ آيت)

اس آیت سے نیر ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے دعا کوعبادت قرار دیا ہے اور اس سے اٹکار اور تکبر کرنے والوں کو کا فر کے مرتبہ میں قرار دیا ہے۔

قوله تعالى ـ" وادعوه خوفا و طمعاً "الاعراف ٥٦ ترجمه: فدات خوف اور رجاك ماته دعا كرور

قوله تعالى "واذا سألك عبادى عنى فانى قريب أجيب دعوة الداع اذا دعان فليستجيبو الى وليؤمنوا بى ليعلهم يوشدون البقره ١٨٦ ترجمه: \_ا\_رسول اگر ميرے بندے ميرے بارے ميں تم ہے سوال كريں تو ميں ان سے تريب ہوں پكارنے والے كى نداء كوشتا ہوں جب وہ پكارتا ہے لہذا جھ سے قبوليت طلب كريں اور مجھ پر ہى ايمان و اعتقاد ركيس شايدراه راست پرآجا كيں \_

بيآية ماركه چندامور پرداالت كرتى ب

الاول: الله تارک و تعالی اپناس قول "واذا سالك عبادی عنی فانی قریب" لیمی جب میرے بندے تھ سے میرے بارے بی جس سوال کریں تو کہ دو میں ان کے قریب ہوں " سے بندول پر تنقید کرتے ہوئے اور سرزنش کے لہجہ میں فرمارہا ہے کہ اے میرے بندے تم میرے غیر کے آگے کیوں سوال کرتے ہو جبکہ میں ان سے زیادہ آپ کے قریب ہوں جھے کیوں نمیں پکارتے ہو۔

الثانی: و دومرا فائدہ اس آیت سے بیظ ہر ہوتا ہے کہ اللہ تعالی کے ہاں جلد سوال کے جواب دینے کا اہتمام ہے آس کھتہ کو مدنظر رکھتے ہوئے خالق کا نئات نے اپنے جواب میں بندہ اور اپنے درمیان رسول خدا کو داسطہ قرار نھیں دیا کہ اے میرے مبیب ان کو کہہ دو کہ میں ان کے قریب ہول اور ان کو جواب دول گا بلکہ بغیر کی پرموقوف کیئے خود ہی فرما دیا "فائی قویب" مبیب ان کو کہہ دو کہ میں ان کے قریب ہول اور ان کو جواب دول گا بلکہ بغیر کی پرموقوف کیئے خود ہی فرما جواب آپ کے التا گھیں اجواب آپ کے سوال کے بغیر کسی فاصلہ اور وقفہ کے فور آ آیگا اگر کوئی مانع بندہ کی طرف سے نہ ہو۔

الرائع: - اس آیت مبارکہ سے جہاں بیاستفادہ ہوتا ہے کہ اللہ تعالی خود جواب دے کراپنے بندے کواس سے شرف بخشا کے وہاں اپنے ہاں دعا کی منزلت اور کمال وشرف کو بھی بیان فرماد یا کیونکہ اس آیت میں بینظیں فرمایا جب بندہ مجھ سے سوال کرے گا تو میری طرف سے کوئی اور جواب دے گا بلکہ فرمایا کہ میں خود اس سے زیادہ قریب ہوں اور میں ہی اسے جواب سوال دوں گا اور بیرایک مؤمن کے لیے مقام شرف وعظمت ہے ۔ اسی لیے حضرت امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے

ہیں کنہ

"ولا تسمل من الدعاء فانه من الله بمكان" لينى: المومومن دعا ما تكت ستنك ندآ تا كيونكد دعاكى خالق كم بال بهت قدرومنزلت ب-

حضرت امام محمد باقر علیه السلام بریر بن معاوید بن وبب سے کہتے ہیں جب بریر نے مولا سے سوال کیا کہ آیا کثرت تلاوت قرآن افضل ہے یا کثرت تلاوت قرآن افضل ہے یا کثرت دعا افضل ہے یا کثرت تلاوت فر مائی "قبل ماید عبؤا بکھر رہی لولا دعائکھ "ترجمہ اے رسول کہدوا گرتمہاری دعا کیں نہ ہوتیں تو پروردگارتمہاری یروا نہ کرتا۔

الخامس: بانجوال نکته اس آیت سے بیر ماتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات کسی مکان مخصوص میں محدود نھیں ہے اگر اس کے لیے کوئی مکان ہوتا تو وہ ہر جگہ ہر پکارنے والے کے قریب نہ ہوتا۔

الساوس: - الله تعالى نے اس آیت میں اپنی مخلوق کو اس سے دعا ما تکنے کا حکم فرمایا ہے مثلاً فرما تا ہے کہ " فسلست جیسو الی" اس کامعنی بیرہے کہ " فلید عونی" مجھے بگارو۔

السالع: - خالق كائنات آية فدكوره مين فرماتا ہے كه 'ولؤمنوائي' اس كي تفسير مين امام جعفر صادق عليه السلام ارشاد فرماتے ہيں كه "وليست حققوا انبي قادر على اعطائهم ما سألوا' يعنى يخلوق خدا اس بات كويقيني سمجھيں كه جس كاوه سوال كرتے ہيں ميں اس كے عطاكرنے پر قادر ہوں ۔

اس سے بیٹابت ہوتا ہے کہ خالق کا تنات نے لوگوں کی حاجات کو پورا کرنے پراپی قدرت کے بارے میں لوگوں کو اس پراعتقاد رکھنے کا تھم فرمایا ہے۔

### دومهم فائدي

پہلا فائدہ یہ ہے کہ اللہ نے مخلوق کو اپنی قدرت اور اس صفت عظیم کے ساتھ ثابت ہونے کا اعلان کیا ہے۔ اور دوسرا فائدہ یہ ہے کہ لوگوں کے اندراپنی خواہشات ، اور حاجات کے حصول کی وسیح امید پیدا کی ہے۔ اور ان کو اپنی مرادوں اور مطلوبہ امور تک وہنچنے کی بشارت دی ہے کیؤنکہ یہ ایک فطری امر ہے کہ انسان جب کسی سے کوئی معاملہ کرتا ہے تو وہ اس کا عوض دینے پر قدرت اور معاوضہ پر دسترس کا علم حاصل کرلے تو بیعلم اسے اس کے ساتھ معاملہ اور تجارت کرنے پر

اکساتا اور وادار کرتا ہے اور اگر امر اس کے برعکس ہولینی جس سے معاملہ کیا جارہا ہواگر اس کے عاجز ہونے کاعلم ہوجائے تو وہ کھی بھی اس کے ساتھ معاملہ نھیں کرے گا یہی وجہ ہے کہ کوئی بھی مفلس شخص کے ساتھ معاملہ نہیں کرتا بلکہ اس سے اجتناب کرتے ہیں۔

الثّامن : \_ الله تعالى في لوكون كواس آيت مين راه مدايت كى بشارت دى بهاس في فرمايا كه " لعله هم يوشدون" اور رشد و مدایت وه راسته ہے جوانسان کواس کے مطلوب اور مدف تک پہنچا تا ہے گویا اللہ تعالیٰ نے ان کو دعا کی اجابت کی بثارت دی ہے۔اوریمی ہرانسان کا مطلوب ومقصود ہوتا ہے۔

اس سے ملتا جاتا امام صادق علیہ السلام کا ایک فرمان ملتا ہے کہ

" من تمنى شيئا وهو لله رضالم يخرج من الدنيا حتى يعطاه "يعنى: جو فخص كى اليي چيز كي خوا بش كرے جس میں رضائے الہی ہوتو اس وقت تک اسے موت نھیں آتی کہ جب تک اسے عطانھیں کی جاتی ہے۔اور یہی حدیث رسول اسلام صلی الله علیه وآله وسلم سے بھی مروی ہے۔ ایک اور مقام پر امام علیہ السلام فرماتے ہیں کہ حید ابادہ سندھ پاکستان

" اذا دعوت فظن حاجتك بالباب" ليني: جبتم دعا ما نكتے موتو عاجت كے پورا مونے كاحس ظن كرو\_

#### اشكال اوراس كاجواب

اگر کوئی پیاشکال کرے کہ اکثر اوقات ہم دیکھتے ہیں کہلوگ اللہ تعالیٰ سے دعا کرتے ہیں ۔مگران کی دعامتجاب مصل ہوتی ہے تو پھر کیامعنی ہے اللہ تعالی کے اس کلام کا" اجیب دعوة الداع"؟

اس اشکال کے دوطرح سے جواب دیے جاسکتے ہیں

الجواب الاول: ـ اس سوال واعتراض كاجواب بيه ب كهم حقيقت مين بيضوركرت مين كهم في دعاما تك دي ب اور اب دعا الله كي طرف سے مستجا ب خيس ہوئى حالانكد سائل كى جانب سے اجابت دعا كى بعض شروط ميں خلل مونے كى وجہ سے دعا کی اجابت میں رکاوٹ بیدا ہوتی ہے۔اور بیموانع اجابت دعاء بعض اوقالی سائل کے شروط دعا کے جامع اور إن شروط كے ثابت اور محقق ند ہونے كى وجہ سے ہوتے ہيں ۔ اور بعض او قات آواب دعا كے فقدان كيوجہ سے قبوليت دعا محموانع پيداہوجاتے

یں۔ ابندا معلوم ہوا کہ دعا کے شروط و آوا ب ہیں جن کا دعا مانگتے وقت لحاظ رکھنا بہت ضروری ہے اور بیشروط وآوا ب

آ کے چل کر ہم بیان کریں گے انشاء اللہ تعالی ۔

حضرت امام صادق عليه السلام سے عثان بن عيسى روايت نقل كرتے ہيں كدمين نے مولا سے كہا كه "١ يتان فتي كتياب الله أطلبهما و لا اجدهما" راوي كهتا ب كُه قرآن مجيد مين دوآيتون كوطلب كرتا مون ليكن كوئي نتيجه ظام نهين مو ربائه (قال الله عزوجل" ادعوني استجب المعروبي المعروبي المعروبي استجب لكهم "فسندعوه فلا نوى أجابة " واوى كهتا ب كهالله تبارك وتعالى قرآن مجيد مين ارشا، فرما تا ہے كه مجھے يكارو مين جواب دوں گا اور جب پکارتے ہیں تو اجابت وکھائی نھیں دیتی تو اس کا سبب مجھے معلوم نہیں ہے''فقال ۔اتـــری الملـــه أخلف وعده ؟ كياسمجهتا ہے كماللہ نے وعده كى خلاف ورزى كى ہے؟" قبلت لا" راوى كہتا ہے كنہيں ايبانھيں ہے "قال فمد ذالك؟" مولان فرمایا كه پهراييا كيول ہے؟" قلت لا ادرى " راوى كهتا ہے كه ميں خيس جانا كه ايك طرف الله تعالی فرما تا ہے کہ مجھے بکارواور میں اس کا جواب دوں گا اور جب پکارتے ہیں تو اجابت دکھائی تھیں دیتی تو اس كاسبب مجيم معلوم نبيل م ( فقال و لكني احبوك من اطاع الله فيما امره ثمر دعاه من جهة الدعاء اجابه "امام فرماتے ہیں کدان کے بارے میں مجھے پتاتا ہوں کہ جوشفس بھی اللہ کے احکامات کی اطاعت اور فرما نبرداری کرکے اس کے بیان کردہ طریقہ دعاء کے ساتھ دعا مانگے تو پھر دع نمرور قبول ہوتی ہے۔ (قبلت و مباجهة الدعباء) راوی کہتا ہے کہ میں نے پھرعرض کی کہوہ کونسا وعا ما تکنے کا طریقہ ہے جس سے دعا مانگی جائے تو دعا قبول ہوتی ہے۔ (قبال تبداء فتحمدالله وتذكرنعمه عندك أم تشكره ثم تصلى على النبي وآله ثم تذكر ذنوبك فتقربها ثم تستغفر منها فهذه جهة الدعاء "نعني مولا قرمائ مين كه دعا ما نكنے ہے پہلے الله تعالیٰ كی حمد و ثناء كر پھراس كی طرف سے جو تھھ پرتعتیں ہیں ان کو یاد کر اور ان نعمات پر خالق کا شکر ادا کر اور پھر رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ان کی آل اطہار پر درود وسلام بھیج پھراس کے بعد گناہوں کو یاد کر کے ان کا اعتراف کر اور اللہ سے ان گناہوں گی مغفرت طلب کریہ ہے وعاما تکنے کا طریقہ جواس پرعمل کرے گا اس کی دعا قبول ہوگی (شعر قسال عملیہ السلام و مماالآیة الاحریٰ؟) پھر مولائے امام صادق علیہ السلام نے راوی سے دوسری آیة قرآنیہ کے بارے میں بوجھا کہ جس میں شک کرتا ہے، وکونی آیت ہے۔

هیدراباد،سندی، باکستان "قلت قول الله عزوجل وما انفقت من شیء فهو، یخلفه وهو خیر الر از قین آوره سباء ۳۹ راوی کتا ہے کہ میں نے کہا اللہ تبارک و تعالی قرآن مجید میں ارشاد فرما تا ہے جو بھی تم راہ خدا میں خرچ کرتے ہو خدااس کا بدلہ دے گا اور وہ بہترین رزق دینے والا ہے۔ جبکہ میں اللہ کی راہ میں خرچ کرتا ہوں لیکن عوض اور بدلہ نھیں دیکھ رہا۔ "قبال عی افتسری الله أخلف وعده؟ " ليعنى: كيا الله وعده خلافى كرتا ج - "قلت لا" مين نے كها ايمانيس م "قال فلم ذالك؟ "
تو پر ايما كيوں م ؟ "قلت لا احرى " راوى نے كها مجھ معلوم خيس م - "قال (ع) لوان احدكم اكتسب المال
من حله وانفقه في حقه لم ينفق رجل درهما الا اخلف عليه " امام عليه السلام نے فرمايا كه اگرتم سے كوئى شخص
طل لطريقه سے كمائے اور راہ خدا ميں خرچ كرے تو وہ ايك درہم بھى خرچ نيس كرے گا مگر اسے اس كاعوش و بدل سل

الجواب الثانى: دوسرا جواب اس اشكال فدكوركا يول ديا جاسكتا ہے كرسائل بسا اوقات اس امر كا خالق سے سوال كرتا ہے جس ميں اس كى بہترى اور صلاح نھيں ہوتى ہے بلكه اس مطلوبه امر ميں اس كے مليدہ كى علادہ كى اور مؤمن كے ليے خس اس كى بہترى اور صلاح نھيں ہوتى ہے بلكه اس مطلوبه امر ميں اس كے مليدہ كى علادہ كى اور مؤمن كے ليے ضرر اور نقصان ہوتا ہے۔

کیونکہ کوئی بھی ایبا امر خیس ہے جس کو کسی نے خدا سے طلب کیا ہواور اس میں اس کی بھلائی ہو گرید کہ خالق کا گنات نے اس دعا کو قبول فرمایا ہے۔

اس جواب سے بیمعلوم ہوا کہ دعا مانگئے والا اثناء دعا زبان سے یا دل میں اس شرط کو ذکر کرئے کہ البی اگر میری اس مطلوبہ دعا میں مصلحت اور حکمت نے تقاضا کیا تو خدا اس مطلوبہ دعا میں مصلحت اور حکمت نے تقاضا کیا تو خدا اس وقت دعاء مستجاب کرتا ہے اور اگر تا خیر کا حکمت نے تقاضا کیا تو اسے ایک وقت تک تاخیر کردیتا ہے ۔لیکن دعا مستجاب ضرور ہوتی ہے اگر اس میں دعا کرنے والے کے لیے بھلائی اور خیر ہو۔

"قال الله ولو يعجل الله للناس الشر استعجالهم بالنحير لقضى اليهم اجلهم (الونس ال) لينى اگر الله تعالى لوگوں كے ليے برائى اور نقصان ميں بھى اتنى ہى جلدى كرتا جتنا وہ لوگ بھلائى اور خير ميں جلدى جا ہے تو كب كا ان كى موت كا فيصلہ موجاتا۔

آئم عليم السلام كى ادعيه مين بهى ملتا بي "يامن لا تغير حكمة الوسائل" يا اللى تيرى حكمت اور مصلحت كو وسائل تبديل خيس كر سكتة -

علم غیب پرایک عام انسان دسترس نمیں رکھتا ، بسا اوقات انسان کی عقل اس کی قوت شہوت سے نگرا جاتی ہے اور اس کے فیر اس کے فیس کے خیالات اور خواہشات عقل سے خلط ہوجاتے ہیں تو الی صورت میں انسان ایک ایسے امرکواپنے لیے خیر اور صلاح سمجھتا ہے جبکہ حقیقت میں اس میں اس کے لیے نقصان اور ضرر ہوتا ہے اور امی اختلاط عقل وشہوت نفسانیہ کے نتیجہ میں خالق کا نئات سے اس امر ندموم کی اجابت کوطلب کرتا ہے اور بہت شدت سے اس بارے سوال کرتا ہے کیکن اگر اللہ تعالیٰ اس کی دعا کوقبول کرلے تو وہ یقیناً ہلاک ہوجائے گا۔

اور بیا ایک ایسی حقیقت ہے کہ جو واضح اور کسی وطاحت کی مختاج نصیں ہے کیونکہ اکثر اوقات ہمارے ساتھ ایسا ہوتا رہتا ہے کہ ہم کتنی چیزوں کے حاصل ہونیکی خیدا سے دعا کرتے ہیں اور پھر جب امر واضح ہوجاتا ہے اور حقیقت منکشف ہوجاتی ہے تو خدا سے ان کی پناہ ما نگتے ہیں اور اسی طرح برعکس بھی کتنی دفعہ بعض چیزوں سے ہم خدا کی بناہ ما نگتے ہیں اور اسی طرح برعکس بھی کتنی دفعہ بعض چیزوں سے ہم خدا کی بناہ ما نگتے ہیں اور بعد میں پھراسی کو خالق کا کنات سے طلب کرتے ہیں اسی معنی پر حضرت علی کا قول مبارک دلالت کرتا ہے۔ 'د دب امر حوص الانسان علیہ فلما ادر کہ و د ان لھ یکن ادر کہ '' یعنی نے بیا اوقات انسان کسی امر کے حصول پر حیص ہوتا ہے اور جب اس کو پالیتا ہے تو پھر اس کے نہ پانے کو پہند کرنے گتا ہے۔

اور الله تعالی کا قول اس معنی میں رہنمائی کرنے پر کافی ووافی ہے۔

قوله تعالی "وعسی ان تکرهوا شینا وهو خیر لکم و عسی ان تحبوا شیاء وهو شر لکم والله یعلم و الله یعلم و الله یعلم و انتم لا تعلمون (القره ۲۱۲ ترجمه: ممکن ب جے تم براسجے ہووہ تہارے لیے بہتر ہواور جے تم پند کرتے ہو وہ تہارے تن میں برا ہوفدا بی جانتا ہے اور تم تھیں جانتے ہو۔

اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ اپنے کرم بے پناہ اور اپنی عظیم نعمتوں کی وجہ سے بندہ کو اس قسم کی دعا پر جو اب خیس دیتا جن پرخودوہ بندہ بعد میں پشیمان ہوتا ہے اور اس قسم کا کرم اور خالق کی طرف سے بندہ پر نعمت عظمی دووجہ سے ہو عتی ہے۔

(۱) ایک تو اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت بندہ پر پہلے ہوتی ہے چونکہ خالق کی صفات میں سے ہے کہ '' ہو الذی سبقت رحمت غضہ' بعنی جس کی رحمت کا دائرہ اس کے غضب سے وسیع ہے پہلے اس کی رحمت بندہ کو شامل ہوتی ہے تبل اس کے رحمت بندہ کو شامل ہوتی ہے تبل اس کے کہ اس کا غضب آئے ۔ اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ اپنے بندہ پر رحمت نازل کرتے ہوئے بندہ کی اس قسم کی دعا کہ جو حقیقت میں اس کے لیے ضرر اور نقصان پر مشمثل ہوتی ہے تبول خیس کرتا۔

(۲) دوسرا سبب یہ ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ یہ جانتا ہے کہ بندہ کی جمیشہ دعا ما تکنے کا مقصد یہ ہے کہ اس کی عالت کی بہتری اور اصلاح ہو گویا وہ اس دعا کی اجابت میں اپنے اصلاح احوال اور بہتری کو پوشیدہ تصور کررہا ہے اب اس سے معلوم ہوا کہ جو وہ ظاہراً اپنی اس دعا میں ما تک رہا ہے وہ امر بغیر قید و شرط کے مطلوب نصیں ہے بلکہ وہ اس شرط پر مطلوب ہے کہ اگر اس میں دعا ما تکنے والے کے لیے نفع ہوتو خدا اسے مستجاب فرمائے ۔ اور اگر اس میں اس کے لیے نفع نہ ہوتو الی دعا حقیقت میں بندہ کی طرف سے مطلوب اجابت سمی خمیں ہے ۔ تو اس سے ظاہر ہوا کہ جب کوئی دعا قبول خمیں ہوتی تو

الیے ضرر دہ اور نقصان پر مشمل ہوتی ہے جس کی اجابت کا حقیقت میں بندہ طلب گار بھی نہیں ہوتا چونکہ اس کی دعا کی اجابت اسے نفع پہچانے کی شرط پر موقوف اور مقید ہے۔ چاہے وہ اس شرط کو زبان پر بیان کرے یا اسے اپنی نیت میں رکھے بلکہ یہ بھی ممکن ہے کہ اثناء دعا اس شرط کی طرف اس کا قلبی میلان اور توجہ بھی نہ ہوتو پھر بھی اس شرط کو قبولیت دعا میں مدنظر رکھا جائے گا آلی صورت میں اس دعا مانگنے والے کی مثال اس شخص کی ماند ہوگی جو کسی لغت کے لفظ کو بغیر معنی سمجھے پڑھ دے تو ایسی صورت میں اہل زبان اس سے اس کا مقصود حقیقی اور مراد اصلی سمجھیں گے نہ وہ کہ جس پر اس کے ظاہر کی الفاظ دلالت کرتے ہیں۔

## وعامیں غلطی کے بارے میں

سابقہ بیان اور امثلہ سے واضح ہوگیا کہ یہی وہ غلط دعائیں ہیں کہ جن کے بارے میں بعض روایات اور اخبارات میں وارد ہوا ہے کہ اللہ تعالیٰ انھیں قبول نہیں کرتا۔

حضرت امام جواد عليه السلام سے مروى ہے كه!

"قال مااستوی رجلان فی حسب و دین قط الا کان افضلهما عندالله آدبهما " یعن: الله تعالی کے ہاں دو فخصوں میں سے سب سے زیادہ فضیلت والا اور دین دار وہ فخص ہوتا ہے جو سب سے زیادہ ادب والا ہوراوی کہتا ہے کہ میں نے عرض کی کہمولا میں آپ پر قربان ہوجاؤں لوگوں کے ہاں اس کی قوم کی مجالس و محافل میں تو اس کی فضیلت معلوم ہے کیکن الله تعالی کے ہاں اس کی بر تری اور فضیلت کول ہے؟"قال بقر الله المقر آن کما آنزل و دعائه الله عزوج لی من حیث لا یلحن و ذالك ان الدعاء الملحون لا یصعد الی الله عزوج لی شراع بی خطاء و قلطی کے دعا ما كئے جس طرح قرآن مجید نازل ہوا اس طرح اس کی تلاوت كرنے سے اور الله تعالی سے بغیر اعربی خطاء و قلطی کے دعا ما كئے سے الله تعالی کے ہاں اس کی برتری و فضیلت ہے۔ کیونکہ غلط دعا خدا کی بارگاہ میں نہیں پہنچی ۔

ال مدیث سے ملتا جلتا ایک اور قول حضرت امام جعفر صادق علیه السلام کا ہے کہ "نحن قوم فصحاء افا رویت منا فاعربوا" لین : ہمضیح و بلیغ قوم ہیں اگر ہم سے کوئی روایت نقل کر وتو اس کونحوی اعراب کے ساتھ بیان کرو۔

# ایک اشکال اور جواب

اگران دوروایتوں کو اپنے ظاہری معنیٰ میں مرادلیا جائے جس سے بیاستفادہ ہوتا ہے کہ دعا میں علم تحو وغیرہ کی

غلطی نہیں ہونی چاہیے تو بہت زیادہ بغیراعراب نحوی کے ادعیہ کا متجاب ہونا کیسے ہوگا ؟اوراس طرح اگران روایات کے ظاہری مفہوم کو بھی کر دعا میں نحوی قواعد واعراب کی شرط لگا دی جائے تو ہمارے روز مرہ کا مشاہدہ اس کے خلاف نظراتا تا ہے ہم دیکھتے ہیں کہ بہت سے صاحبان تقوی اور اچھے اور نیک لوگوں کی دعا ئیں متجاب ہوتی ہیں جبکہ وہ نحوی قواعد میں سے کچھ بھی نہیں جانتے ہوتے ۔ اور اس طرح اگران کی دعا سن نہ جاتی تو پھر کیا فائدہ تھا ان کی دعا کا اور انہیں پھر کیوں خالق کا نتات وعا ما تھنے کا حکم ویتا ۔ اور اس طرح اگران کی دعا کا حکم صرف ان لوگوں کو ہوگا جو سے طور پر قواعد نحویہ اور عربیہ کے کا نتات وعا ما تھنے کا حکم ویتا ۔ او الی صورت میں اعرابی غلطی کرسکتا ہے ۔ کیونکہ جب وہ دعا میں خصوع وخشوع کے ساتھ متوجہ ہوتا ماہر ہوں بلکہ نحوی بھی بسا اوقات دعا میں اعرابی غلطی کرسکتا ہے ۔ کیونکہ جب وہ دعا میں خصوع وخشوع کے ساتھ متوجہ ہوتا ہوگا اور مشاہدہ کے خلاف ہیں ۔

اسی طرح معصومین علیم السلام سے وارد اخبارات اور ان کی و صایا سے جو حاصل ہوتا ہے اس کے بھی منافی ہے۔ کیونکہ آئمہ اطہار نے جہاں لوگوں کو ان کی مصلحتوں کے متعلق تمام امور پر رہنمائی کی ہے تو وہاں وعا کے آداب و شروط بھی ذکر فرمائے ہیں انشاء اللہ ان آداب و شروط کا آگے چل کر ذکر آئے گا۔تو ان شروط و آداب وعا میں معصومین کی طرف سے اعراب اور قو اعد نحو کی معرفت جیسی شرط کا ذکر نہیں ملتا۔ تو پھر سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر ان روایات سے مرادید ظاہری معنی نہیں ہے تو ان کے کیا معنی ہیں؟

#### اڅکال کا جواب

پس جان لوکہ جب ان کے معنیٰ ظاہری خلاف حقیقت و مشاہرہ تھے تو علماء مختلف تا ویلات کرتے ہوئے جواب دیتے ہیں۔اس اعتراض مذکور کا چند وجوہ کے ساتھ جواب دیا جاتا ہے۔

پہلا جواب: \_بعض علماء نے فرمایا ہے کہ غلط دعا ہے مراد نحوی قواعد کی غلطی مراد نہیں ہے بلکہ جب انسان تک آگر غصے میں اپنے لیے دعا کرتا ہے جس میں اس کو نقصان وضرر ہووہ مرا دہے اور اس پر اس نے قرآن کی آیت کو شاہد کے طور پر پیش کیا ہے۔

"ولو معجل الله للناس الشر استعجالهم بالحير لقضى اليهم اجلهم لين - اگر الله تعالى لوگول كے ليے شرو ضرر كى جلدى كرتا جيسے وہ خير كى جلدى كوطلب كرتے بين تو وہ كب كے ختم ہوجاتے -

مفسرین نے اس آیت کی تفسیر میں یوں فرمایا ہے کہ اگر خدا کی ذات لوگوں کے غصر میں آکر اپنے بارے نقصان

پہنچانے والی دعا ؤں (مثلا اللی مجھے ان کے درمیان سے اٹھالے )اور ضرر دہ ما گل جانے والی دعاؤں کو قبول کر لیتا جس طرح ان کی اچھی اور خیر والی دعاؤں کو قبول کرنے میں جلدی کرتا ہے تو وہ کب کے ہلاک ہوجاتے لیکن اللہ کی ذات اٹھیں مہلت دیتی ہے تا کہ وہ اس فتم کی دعاؤں کی تو بہ کرلیں۔

دوسرا جواب: \_بعض علاء نے دعا میں غلطی اور غلط دعا کے نہ مانگنے پر دلالت کرنے والی اعادیث مذکور کی تا ویلات کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ غلط دعا سے مراد والد کی بیٹے کوغصہ میں آ کر بد دعا دینا ہے اور بید دعا قبول نہیں ہوتی کیونکہ نبی اگر مصلی اللہ علیہ والد وسلم نے خالق کا نتات سے خصوصی دعا مانگی تھی کی خدایا کسی محب کی اس کے محبوب کے بارے میں بددعا کو قبول نہ کرنا۔

تنیسرا جواب: \_ اوربعض علاء نے غلط سے مراد ایسی دعاسمجھا ہے جوشروط وآ داب دعا سے خالی ہواور جامع نہ ہو۔

# مصنف کی رائے اور تحقیق

مصنف کے نزدیک بیتمام جواب تحقیق سے عاری اور خالی ہیں کیونکہ ان روایات کی ابتداء ان جوابات اور تا ویلات کی طرف ولالت نہیں کرتی کیونکہ ان روایات کی ابتداء اور مقدمہ میں معصو بین علیم السلام سے نحویوں کی مدح وارد ہوئی ہے اور پھر ذیل حدیث میں دعا میں لحن اور غلطی نہ کرنے کا حکم دیا گیا ہے ۔ تو الی صورت میں تحقیق جواب بیہ کہ جہاں تک ان دوروایات میں سے پہلی روایت" بسقو افلہ السقو آن کے ما انسزل دعائمہ الله عزو جل من حیث لا بسلمین سان کے تام ما میارک کہ" اللہ تعالی غلط دعا کونہیں سنتا" سے مراد بیہ کہ اللہ تعالی اس غلط جاری ہونے والی دعا کے مقابلے میں بندے کو جزاوغیرہ اور اس پر اثر ات مرتب نہیں کرتا بلکہ اس کی دعا کے ظاہری غلط الفاظ کوقطع نظر رکھ کر اس انسان نے جس امر کا اس دعا میں قصد کیا ہے اس پر خالق کا نئات جز ااور اس قصد حقیق کو متجاب کرتا ہے۔

اوراس طرح جیسے کی شخص نے زیارت امام علیہ السلام پڑ ہتے ہوئے ایک زائر سے سنا کہ زیارت کو یوں پڑھ رہا تھا" اشھد انك قد قسلت و ظلمت و غصبت" تو اب اگر اس ظاہری غلطی کود کی کر تھم لگایا جائے تو گویا بجائے زیارت امام علیہ السلام کے مولا کو کہہ رہا ہے کہ مولا آپ نے ظلم کیا آپ نے غصب کیا اور آپ نے قتل کیا (العیاف بیاللہ) اور یہ واضح ہے کہ اس ظاہری غلطی کو دیکھ کر تھم لگایا جائے تو اس پر مرتد ہونے کا تھم ہوگا اور ساتھ ہی ساتھ اسے سزا بھی ہوگی کین کوئی بھی اس کو ایسانہیں کہتا کیونکہ یہ زائر حقیقت میں ان غلط الفاظ کے معانی کا قصد نہیں کے ہوئے تھا بلکہ

اس کا قصد سے سے کیکن الفاظ میں کن اور غلطی ہوگئی ہے۔

تو ایسی صورت میں ثابت سے ہوا کہ اگر دعا میں لفظ کی غلطی ہوجائے اور اس کا مقصد پچھے اور ہوتو اس دعا کرنے والے کو ان ظاہری الفاظ پر جزانہیں دی جائے گی اور ان ظاہری الفاظ پر استجابت نہیں ہوگی ۔(۱)

بلکہ اس دعا ما نکنے والے کے مقصود حقیق کو خدا کیونکہ جانتا ہے اسے مدنظر رکھ کر استجابت دعا ہوگی ۔اور ہمارے اس بیان کردہ معنیٰ کی تائید اس امر سے بھی ہوتی ہے کہ تمام فقہاء اس بات پر اتفاق واجماع کرتے ہیں کہ اگر انسان کی کو ایسے لفظ سے تہمت لگائے ہے۔ حس سے اس تہمت لگائے والے کے عرف اور معاشرہ میں اس تہمت کا استفادہ نہیں ہوتا تو وہ تہمت لگائے کے حکم میں نہیں ہوتا اور وہ عقاب کا بھی مستحق نہیں ہوگا اگر چہ اس لفظ سے اس کہنے والے کے علاوہ کے عرف اور معاشرہ میں تہمت کہ تا ہے۔ تو قصد نہ رکھنے کی وجہ سے وہ عقوبت کا مستحق نہیں ہوگا ۔ تو لہذا اب مذکورہ بالا تفصیل سے میں معلوم ہوا کہ دعا میں اعراب نحوی دعاء کے مستجاب ہونے کے لیے شرط نہیں ہوگا ۔ تو لہذا اس کی فضیلت اور رفعت و بلندی ء معلوم ہوا کہ دعا میں اعراب نحوی دعاء کے مستجاب ہونے کے لیے شرط نہیں سے بلکہ اس کی فضیلت اور رفعت و بلندی ء مرتبہ میں شرط نہیں

(۱) اور مصنف علامؓ کے اس تحقیقی جواب با صواب کی تا ئید مزید شاعر کے اس شعر سے بھی ہوتی ہے کہ الفاظ کے بیچوں میں الجھتے نہیں دانا نے واص کوموتی کی ضرورت ہے نہ صدف کی )

# حضرت امام جوادعليه السلام كاقول مبارك

" دعاء ہ الله عزوجل من حیث لا یلحن" بھی نحو کے قواعد اور نحویوں کی مدح میں صادر ہوا ہے نہ یہ کہ شرط دعا کے طور پرصادر ہوا ہے۔ اور اس مدح کواس لیے بیان فرماتے ہیں کہ اگر دعالجن اور لفظی غلطی سے پاک ہوتو اپنے معنیٰ میں واضح اور ظاہر ہوتی ہے اور اس صورت میں دعا کے الفاظ کسی تا ویل وغیرہ کے مختاج نہیں ہوتے اور یہ واضح ہے جو الفاظ اپنے معانی پر واضح طور پر دلالت کرتے ہوں وہ ان الفاظ سے افضل ہیں جو تا ویلات کے مختاج ہوتے ہیں۔ اور یہی وجہ ہے کہ حقیقت مجاز سے اولی ہوتی ہے اور واضح بیان اور صاف مراد والی کلام کسی مجمل اور غیر واضح کلام سے انجھی اور افضل ہوتی ہے۔ (۱)

اوراس طرح جو دَعافلطی سے پاک ہووہ فضیح ہوتی ہے اور فصاحت دعا میں مراد ہوتی ہے خصوصا جب دعا آئمہ علیہم السلام سے منقول ہوتو الی صورت میں فصاحت کی حفاظت اور اس کا لحاظ رکھنا اور مہم ہوتا ہے کیونکہ اس میں جس سے دعا منقول ہوئی ہے اس کی فصاحت و بلاغت کا اظہار اور فضیلت وعظمت کا بیان کرنا بھی مقصود ہوتا ہے۔

اور دعا کااعرابی غلطی سے پاک ہونے کی صورت میں دعا سننے دالے کونفرت اور اس کی طبیعت مضمحل نہیں ہوتی۔ خصوصا اگر کوئی نحوی غلط عبارت من رہا ہوتو اسے کافی اذبیت اور نفرت ہوتی ہے۔(۴)

(۱) بیا او قات بلاغت اس کے برعکس کا نقاضا کرتی ہے تو یہ افضلیت نی الجملہ ہے لینی مقتقائے مقام کو یہ نظر رکھتے ہو نے کلام میں مجازی الفاظ کو استعال کرنا پڑتا ہے اور اسی طرح واضح کلام کی بجائے مجمل گفتگو کرنی پڑتی ہے۔ لیکن اصل کے طور پر میضجے ہے کہ حقیقت اور واضح کلام مجاز اور مجمل وغیرہ سے بہتر ہوتی ہے۔)

(٢) جيها كهايك شاعر كى مجلس ميں شاعر اشعار كوذ نح ہوتے ہوئے ديكير ماہوتواسے اذبت ہوتی ہے۔اور بيرايك مشا

ھداتی امر ہے کسی دلیل کامختاج نہیں ہے)

#### قصه تحوي

ایک اعمش نامی نحوی کے بارے کہا جاتا ہے کہاس نے کسی شخص کوسلام کرتے سنا تو پوچھا کون کلام کررہا ہے مجھے اس کی غلط کلام سے اذیت ہورہی ہے۔

اس حدیث مبارک کامفہوم ہے ہے کہ دعا کرنے والے کواس غلط معنیٰ والی دعا پرعوض نہیں دیا جاتا بلکہ عوض اور استجابت دعا اس کے اصل مقصد اور اس کی دعا سے مراد حقیق پرخالق کا نئات دیتا ہے ۔اور اس معنیٰ ندکور کی تائید حجمہ بن یعقوب سے مروی روایت جواس نے علی بن ابراہیم اور اس نے اپنے باپ اور اس نے النوفی اور سکونی کے واسطے سے معترت آمام جعفر صادق علیہ السلام سے نقل کی ہے راوی ابن یعقوب کہتا ہے کہ آمام علیہ السلام فرماتے ہیں کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا کہ

"ان الرجل الاعجمي من امتى ليقرأ القرآن بعجمته فترفعه الملائكة على عربيته" يعن ـ ميرى امت مين سيح محمد فتر قط الملائكة على عربيته" يعن ـ ميرى امت مين سيح محمد فتص جب قرآن يؤهما به تواس كى اس قرآن كو الملائكة محمد عربي كرت مين -

اوراس طرح ہم اہلیت علیم السلام کی بیان کردہ ادعیہ میں ایسے الفاظ کا ملاحظہ کرتے ہیں جن کے معانی ہم نہیں جانتے ہیں جبکہ ان میں ایسے اساء اور اغراض و حاجات اور فوائد وغیرہ کا ذکر ہوتا ہے۔ اور ان کے واسطہ سے خالت کا کنات سے حاجات اور دعا کو طلب بھی کرتے ہیں مگر ان کے تمام معانی سے حقیقی طور پر عارف نہیں ہوتے تو الی صورت میں کوئی شخص بھی ایسانہیں کہتا کہ اس قتم کی ادعیہ اگر اعراب نحوی سے خالی ہوں اور سیح اعراب نہ ہوں تو یہ ادعیہ مبارکہ رو ہوجا کیں گی بلکہ حقیقت ہے ہے کہ اللہ تعالی انسان کو اس کے قصد کے مطابق عوض اور جزادیتا ہے اور جیسا کہ رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ "الاعمال بالنیات" یعنی: اللہ تعالی انسان کو اس کی نیت کو مدنظر رکھ کر ثواب و بتا ہے۔

اوراس طرح رسول خدا كا ايك اور فرمان

"نية المؤمن خير من عمله "ليني: مؤمن كى نيت اس كمل سے بہتر ہوتی ہے۔

یہ ہمارے بیان کردہ مفہوم پر دلالت کرتا ہے کہ خالق کی طرف سے جزاء اور عوض دعا ما نگنے والے کی نیت پر موقوف ہوتا ہے ۔ اور اگر عمل ظاہری پر عوض واقع ہوتا تو دعا ما نگنے والے کو نفع کے بجائے دعا سے ضرر ہوتا اور وہ ہلاک ہوجا تا اور اس مضمون سابق پر اور جومعنی دعا میں غلطی کرنے کے بارے میں ہم نے بیان کیا ہے اس کے شمن میں معصومین علیم السلام سے اس طرح کافی فرامین موجود ہیں ۔ اس پر رسول خدا کے سابقہ فرامین کی طرح رسول خدا کا بی فرمان بھی دلالت کرتا ہے کہ

" قبال (ع) ان سین ملال عند الله شین "لینی: بلال کی سین الله کے ہاں شین ہے چوککہ حضرت بلال نے اوّان میں اشہدان ..... النح کہتے ہوئے وقت نیت اور قصد (ش) کا کیا تھا نہ کہ (س) کا اور عوض اور اجر ہمیشہ قصد پر ہوتا ہے۔

### بلال کی فضیلت

امیرالمؤمنین کی کلام سے ایک مرتبہ حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام کی خدمت میں ایک شخص حاضر ہوکر کہتا ہے کہ اے امیرالمؤمنین علیہ السلام بلال آج کسی شخص سے مناظرہ کررہاتھا اور وہ اپنی کلام (زبان میں لکنت کی وجہ ہے )غلطی کرتا تھا تو دوسراشخص جواس کے مقابلہ میں تھابلال کا مزاق اڑارہا تھا اور اس پر ہنس رہاتھا۔

امير المؤمنين عليه السلام في بين كرفر مايا يا عبد الله " انسما يسو اد اعر اب الكلام و تقويمه ليقوم الاعمال ويهنيه ها ما ينفع فلانا اعرابه و تقويمه لكلامه اذا كانت افعاله ملحونة اقبح لحن ما ذا يضر بلالا لحنه في كلامه اذا كانت افعاله مقومة احسن تقويم ومهذبة احسن تهذيب "

کلام کوغلطیوں سے پاک بیان کرنا اور اسے سی ارکان کے ساتھ بولنے سے غرض انسان کا اپنے اعمال کوغلطیوں سے پاک کرنا ہے۔ اور اس شخص کی اچھی کلام اور قو اکدنو یہ پرمشمل کلام اسے کوئی منفعت نہیں وے سکتی جب تک افعال میں قبا حت ہواور بلال کو اس کی کلام میں (بوجہ کشت) ظاہری غلطیاں نقصان نہیں دے سکتیں کیونکہ اس کے افعال اور اس کی سیرت قباحت اور غلطیوں سے پاک ہے۔

ندکورہ حدیث مبارک سے بیٹا بت ہوگیا کہ خطا اور غلطی بھی عمل میں ہوتی ہے جیسے کلام میں ہوتی ہے ۔لیکن اعمال میں ہونے والی غلطیاں کلام میں ہونے والی غلطیوں سے زیا دہ موجب ضرر اور نقصان دہ ہے۔

### دوسری روایت کاحل

دوسری روایت جولحن اور دعا میں غلطی کے بارے ظا ہراُدلالت کرتی ہے اس سے حقیقت میں مرادیہ ہے کہ امام فرماتے ہیں کہ ہارے کلام کو اعراب نحوی کے ساتھ نقل کرو تا کہ لوگوں کو اس سے احکام شرعیہ کے سمجھنے میں کہیں اشتباہ نہ ہو جا ع\_اس فتم كى ملتى جلتى بهت زيادة روايات يائى جاتى بين قال الرسول صلى الله عليه والهوسلم (نيضر الله عبداً سمع مقا لتمي فوعاها واداهاكم سمعها فرب حامل عليم ليس بفقيه الله تعالى الني نعتين اس عبدكووا فرعطا كرتاب جو میرے قول کوئن کراچھی طرح سمجھتا ہے اور اس پڑمل کرتا ہے۔اور بہت سارے ایسے حاملین علم ہوتے ہیں جواچھی طر ح بات کوسمجھتے نہیں ہیں ۔فرمان رسول خداصلی الله علیہ والہ وسلم کے ساتھ ملتا ہوا حضرت امام صا وق علیہ السلام کا بیفر ما ن ہے (اذا رویت مصنافا عربو اع) گرہم سے کوئی روایت کروتو اعراب بیان کرو۔ کیونکہ تھوڑی کی اعرائی تبدیلی اور نحوی تغیرات سے اس حدیث اور کلام معصومین علیہ السلام سے حاصل ہونے والاحکم شرعی متغیر ہو جاتا ہے۔جبیبا کہ رسول اسلام صلی الله علیه واله وسلم سے سی نے سوال کیا کہ ہم ناقہ اور گائے اور بکری کو ذرج کرتے ہوئے اس کے پیٹ سے اس کے بیچ کو یا کیں الیں صورت میں اس بچہ کا کیا تھم ہے آیا اسے بھینک دیں کیونکہ مرگیا ہے اور حرام ہے یا اسے كها كير؟ رسول خداصلى الله عليه واله وسلم في فرمايا (كلوه أن شته فأن ذكاة الجنين ذكاة أمه) بعض لوكول في اس حدیث کو دوسرے (ذکاۃ) کو رفع (پیش) کے ساتھ نقل کیا ہے تو اس صورت میں حدیث کامعنی ایوں ہو گا اس بچہ کی ماں کو ذرج کرنے سے بچیر کا کھا نا حلال ہو جاتا ہے اور وہی ماں کا ذرج اس کے بچے کا ذرج سمجھا جاتا ہے اور مال کا ذرج كرنا بچه كے حلال ہونے كے ليے كافی ہے ۔ اور بعض لوگوں نے دوسرے لفظ (ذكاة) كونصب (زبر) كے ساتھ نقل كيا ہے ۔ تو ایسی صورت میں حدیث کامعنیٰ پہلے معنیٰ سے بالکل مختلف ہو جاتے ہیں ۔اور مرادیوں ہو گی کہ گائے بکری وغیرہ

کے بچہ کو بھی اسی طرح ذرج کرو جیسے ماں کو کیا ہے۔ اور اس کی ماں کے ذرج کرنے سے بچہ حلال نہیں ہوسکتا۔ دوسری حدیث جو ظاہری طور پردعا میں فلطی پر دلالت کرتی ہے حقیقت میں وہ احکام شرعیہ کے بارے میں ہے۔ جسے ہم نے تفصیلاً ذکر کر دیا ہے فاقھم (اور اس کو بخو بی سجھنا کیونکہ یہ بہت دقیق اور گہرے علمی مطالب اور فہم سے مربوط ہے)

#### اعتراض اور جواب

اگرکوئی معترض یوں اعتراض کرے کہ اللہ تعالی ہمیشہ تقاضہ حکمت کے ساتھ افعال سر انجام دیتا ہے اور وہ جو بھی کرتا ہے حکمت اور مصلحت کے مطابق اور موافق ہوتا ہے وہ ایسی ذات ہے جسکی حکمتوں کو کسی قتم کے وسائل ظاہری تبدیل کر سکتے تو ایسی صورت میں جو مصلحت اور حکمت کے منافی ہواور حکمت ومصلحت فدا وندی اس کا نقاضہ نہ کر بے تو فدا وند و ذو الجلال اسے محقق نہیں کرتا ۔ اور اس کے برعکس جس امر کا حکمت خدا وندی اور مصلحت این دی نقاضہ کر بے تو وہ اسے محقق کرتا ہے چا ہے بندہ خدا سے طلب کر بے یا نہ کر سے کیونکہ اگر خدا بجانہ لائے گا تو مخالفت حکمت لازم آئیگی ۔ البذا الی صورت میں دعا کا کیا فائدہ ہے؟ اور چہ معنی وارید؟

الجواب :اس اشكال مذكور كاجواب كى وجوه اورطريقوں سے ديا جاسكتا ہے

الاول: ممكن ہے جس امر كوخدائے انسان كيلے واقع كيا ہے وہ انسان كى دعا ما تكنے كى وجہ سے حكمت اور مصلحت كم مطابق ہوا ہوا ور دعا بيل كى وجہ سے مصلحت پيدا ہو كى ہو ۔ اور نتيجہ بيل خدا وندكر يم نے اسے انسان كيلے تحقق كيا ہوا ور عين ممكن ہے كہ دعا سے پہلے اس بيل مصلحت نہ ہو۔ اور اي معنى كى طرف حضرت اما م جعفر صادق نے ميسر بن عيد العزيز بن كو اين قول بيل اشاره فرما يا ہے اور تنبيہ كرتے ہوئے اسے فرماتے بيل كه (يسا ميسسو ادع والا تسقل ان الامو قدف عند الله منز للة لاتنال الابمسالته ولو ان عبد السدفاه ولم يسال لم يعط شيافسل تعطيا ميسرانه ليس من باب يقرع الا يوشك ان يفتح لصاحبه)

اے میسر اللہ سے دعا مانگ اور بینہ کہہ کہ بیدامراب ہوگیا ہے۔ کیونکہ اللہ کے ہاں ایک ایس منزلت ہوتی ہے جس کو انسان حاصل نہیں کرسکتا مگر بید کہ اللہ سے دعا مانگے اور اگر انسان نے دعا نہ مانگی اور اپنی زبان کو بند کر دیا تو اسے پھھ بھی نہیں دیا جائے گا۔ پس اے میسر اللہ سے دعا مانگ تا کہ تھے عطاء کیا جائے ۔اے میسر بھی ایسا نہیں ہوتا کہ کوئی دروازہ کھئے تھا ایسی مراد کو یا ہی لیتا ہے اور اس طرح ایک اور دروازہ کھئے منام پر عمرو بن جمتے نے امام جعفر صادق سے روایت کی ہے کہ (من لے یسئل اللہ عزوجل من فضلہ افتقر چھٹی مقام پر عمرو بن جمتے نے امام جعفر صادق سے روایت کی ہے کہ (من لے یسئل اللہ عزوجل من فضلہ افتقر چھٹی

اللہ تبارک و تعالی کے فضل و کرم کامتنی نہیں ہوتا وہ لوگوں کامختاج ہوجا تا ہے۔ حضرت امام علی ارشاد فرماتے ہیں کہ (مساکنان اللہ لیسفتح باب الدعاویغلق عنه باب الاجابة) ایسانہیں ہوسکتا کہ خالق کا تنات دعا و مناجات کے باب کوتو کھولے اور استجابت کے وروازہ کو بند کر دے۔ حضرت امام علی اور ایک جگہ پر فرات ہیں (مسن اعسطسی المدعسا لسم یہ حسوم الاجابة) جس ے خدانے دعا اور خدا کو پکارنے کا شرف عطا کیا ہے اسے دعا کے قبول ہونے سے محروم نہیں رکھا

النافی: دوسرا جواب یوں دیا جاسکتا ہے کہ دعا بذات خودایک عبادت ہے اللہ کے بندے خالق کا نئات سے دعا ما نگ کر جہاں اس کی عبادت کرتے ہیں وہاں خالق کی طرف اپنی احتیاج اورا پنی عاجزی واکساری کا مظاہرہ کرتے ہیں اور بیا یک ایسا امر ہے جو خالق کا نئات کی طرف سے مرغوب اوراسکے بند وں سے مطلوب ہے کیونکہ اللہ تعالی ارشاد فرما تا ہے کہ (ومسا خلفت المجن والانس الا لیعبدون) عبادت لغت میں تواضع اور عاجزی واکساری ہے اور اصطلاح علماء میں وہ امر ہے جس سے سب سے زیادہ معبود کیلئے خشوع اور خصوع واکساری ہواوراس طرح دوسرے جواب کی تائید رسول خدا کے فرمان سے بھی ہوتی ہے کہ (المدعا منح العبادة) دعا عبادت کا مخر ہے حضرت عیسی کو جب خدانے وعظ فرمایا تو آن کم کم ایک تواضع اور خدا کے سامنے کلمات مبار کہ سے بھی اس معنی کی تائید ہوتی ہے جس کو ہم نے اوپر ذکر کر دیا ہے کہ دعا ایک تواضع اور خدا کے سامنے ذلت کا مظہر ہے اور خدا نے حضرت عیسی کو یوں وعظ فرمایا (یساعیسسی اذل لی قسلبت واکٹ و ذکری فی المخلوات واعلم انسروری ان قبصب الی و کن فی ذا لمك حیا ولاتکن میتا)

ا ہے بیٹی میرے لیے اپنے دل کومتواضع کرواور تنہائی میں میرا ذکر بہت ذیادہ کیا کرواے بیٹی جان لومیرے لیے اس وقت سرور ہوگا جبتم ہیم ورجاء کے ساتھ میرے قریب آؤ گے اور اس میں تیرے لیے حیات وزندگی جاودانی ہے۔

الثالث: تیسرا جواب اس روایت سے سمجھا جاتا ہے کہ (ان دعا المومن یضاف الی عملہ یفا ب علیہ فی الآخو ہ کے ما یثاب علی عملہ) مومن کی مانگی ہوئی دعا کواس کے اعمال حسنہ میں شار کر کے قیامت کے دن جہاں اس کے دیگر اعمال کی جزاء دی جائے گی وہاں اسے اس دعا پر بھی ثواب عطا ہوگا۔

الرائع: دعا کے صدقہ اگر قبولیت دعا میں مصلحت ہواور مصلحت بھی جلدی کا تقاضا کرئے تو دعا کو جلد متجاب کر دیا جاتا ہے اور اگر حکمت و مصلحت اس دعا کی تاخیر کا تقاضا کرتی ہوتو اس کومؤ خرکر دیا جاتا ہے ۔لیکن دعاہے فاکدہ یہ ہوتا ہے کہ مقصود و مطلوب حاصل ہونے کے ساتھ ساتھ جب تک اس حاجت میں مصلحت نہیں تھی اس وقت تک اس پر صبر کرنے پر و عاکر نیوالے کے اجر میں اضافہ کر دیا جاتا ہے اور اجابت دعا میں دعا کر نیوالے کیلئے ضرر و نقصان کی صورت میں اس دعا کے عوض ثواب ملتا ہے اور اس سے اس متم کی دیگر برائیوں وضرر دہ امورکو خدا دور کر دیتا ہے۔

اوراس جملہ پرابوسعید خدری کی وہ روایت بھی ولالت کرتی ہے جے اس نے رسول خدا سے نقل کیا قبال وسول الله

ما من مسلم دعا الله سبحانه و تعالى دعوة ليس فيها قطيعة رحم لا اثم الا اعطاه الله بها احدى خصال

ثلاث اما أن تعجل دعو ته واما أن تدخر له و أما أن تدفع عنه من السوء مثلها) (١)

راوی کہتا ہے کہرسول اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں کہ کوئی بھی ایسا دعا ما تکنے والانہیں ہے جس نے خدا ہے دعا ماتکی ہواور بیدعا قطع رحم یا کسی اور گناہ پر مشتمل نہ ہو مگر بیر کہ خالق کا نئات اسے تین نعمتوں میں سے ایک نعمت عطا کرتا ہے ا۔: اس کی وعاکی اجابت میں جلدی کرتا ہے

٢ -: يا اسكى مطلوبه دعا كو قيامت كے دن كے ليے خزانه كر ليتا ہے اور آخرت ميں اسے عطا كرتا ہے \_

س- ایا بیکه اس سے برائی کو دور کر لیتا ہے تو پھریین کرلوگوں نے کہا کہ یا رسول الله صلی الله علیه آله وسلم اذ أ عكر تو پھر ہم وعاول میں اضافه کردیں۔

قال: (الله تعالى اكثر) خالق بهى اپنى عطاء ميں اضافه كردے گا ايك اور راوى انس ابن مالك نقل كرتے ہيں كه رسول خداً نے پھرتين باركها (الله تعالى اكثر واطيب) اور يه كثرت عطاء الى كى زيادتى پر دلالت كرتى ہے۔ حضرت امير الموثنين نے فرمايا (دبيما اخوت عن العبد اجابة الدعا ليكون اعظم الاجو السائل و اجزل لعطاء الآمل)

بسا اوقات استجابت وعا کوموخر کرنے کا بیہ مقصد ہوتا ہے کہ سوال کرنے والے کے اجر میں اضافہ اور اس کے اجر کوعظیم کیا جائے اور امید والے کی امید کو بڑی عطا کے ساتھ پورا کیا جائے

الخامس -: بسا اوقات دعا کی اجابت اور قبولیت کی تاخیر کا مقصد بیہ ہوتا ہے کہ دعا کی قبولیت کوموخر کر کے عبد کی منفعت اور صلاح اور بھلائی میں اللہ تعالی اضافہ جا ہتا ہے اور خالتی اپنے ہاں اس عبد کے رہیہ اور مقام کو بلند کرنا جا ہتا ہے اور کیونکہ

(۱) قطع رحی: اس حدیث مبارک میں رسول خدانے قطع رحی کوعلیحدہ اور مستقل ذکر کیا ہے اور باتی گنا ہوں کو فقط (اقد)
کیما تھا جمالی طور پر ذکر کر دیا ہے کاس سے اس بات کی طرف اشارہ کرنا مقصود ہے۔ کہ قطع رحی بہت بڑی برائی اور
جرم ہے اس لیے اس کومنفر دذکر کر کے اس کے بڑے گناہ ہونے اور جرم پر تنبیہ کرنا مقصود تھا۔ واللہ اعلیہ

ال بنده كى آواز خالق كو بهت پيند باور وه وعاكى قبوليت بين تاخير كرك بار باراس كى آواز كوسنا چابتا باس مضمون اورمعنى پر جابر بن عبداللدرض الله تعالى عندرسول الله سي ايك روايت قل كرتے بين كه قال النبى (ان العبد ليدعو الله وهو يحبه فيقول ليجبر ئيل اقض لعبدى هذا حاجته و اخرها فانى احب ان لاازال اسمع صو ته وان العبدليد عو الله وهو يبقضة فيقول يا جبرا ئيل اقض لعبدى هذا حاجاته و عجلهافانى أكره ان اسمع صو ته و

رسول خداً فرماتے ہیں جب اللہ کا محبوب بندہ دعا مائکتا ہے تو اللہ تعالی جرائیل کو حکم دیتا ہے اے جرائیل میرے اس بندے کی حاجت کو پورا کر دے لیکن تھوڑی می تا خیر کرنا کیونکہ اس کی آواز کو میں بار بارسننا پیند کرتا ہوں اور جب اللہ کا مبغوض اور وہ شخص جس سے خالق ٹاراض ہو دعا مائکتا ہے تو خالق جبرئیل کو اس کی دعا کو جلد قبول کرنے کا حکم دیتا ہے کیونکہ میں اس کی بار بارآ واز کوسننا پیند نہیں کرتا ہوں

متعبیہ۔: جب ہم خالق سے دعا ما تکتے ہیں تو ہے دعا دو حال سے خالی نہیں ہوتی یا تو اجابت دعا اور قبولیت کے آثار دکھائی
دیتے ہیں یا قبولیت کے آثار نظر نہیں آتے تو اگر قبولیت کے آثار نظر آنے لگیں تو تھوڑا ساتو قف کر لینا چا ہے اور خود پیندی
کا شکار نہیں ہونا چاہے اور اس مگان اور وہم میں نہ پڑنا کہ آپ کی دعا متجاب ہوئی ہے کیونکہ اچھے آدی کا نفس پاک و
طاہر ہوتا ہے لیکن ممکن ہے آپ کی آواز ان افراد میں سے ہوجن کی آواز کوخدا بار بار سننا پیند نہیں کرتا لہذا جلد اس دعا کو
قبول کرکے اس کوخاموش کر دیتا ہے اور خدا کی طرف سے آپ کی دعا کا قبول ہونا قیامت کے دن آپ پر جمت ہوگی اور
بروز قیامت اس جلد قبولیت دعا کے ساتھ آپ کے اچھے نہ ہونے پر دلیل قائم کرے گا اور فرمائے گا کہ چونکہ آپ میرے
کردیک مبغوض اور غیر مجبوب سے اس لیے جب آپ نے جمع سے دعا کی تو میں نے آپ سے منہ موڑ نے کیلئے آپ کی دعا
کردیک مبغوض اور غیر مجبوب سے اس لیے جب آپ نے جمع سے دعا کی تو میں نے آپ سے منہ موڑ نے کیلئے آپ کی دعا
میں لیے نہیں تھا کہ تو اس بات کا مستحق تھا کہ تجھ سے منہ موڑا جائے تو ایک حالت میں جلد دعا کے قبول ہونے ہے اس میاتھ اس کے جب آپ بیا ہے جائے شرور ور کی ہے کہ تجھے خالق ایرد دی کا شکر ادا کرنے کے ساتھ
مزور اور اسے متنے والی بات کا مستحق تھا کہ تجھ سے منہ موڑا جائے تو ایک حالت میں جلد دعا کے قبول ہونے ہے اس کے منہوں میں اضافہ میں اضافہ میں اضافہ میں اضافہ کرنا چا ہے اور جس امر میں خالق اسے اپنی الطافات کشادہ کہ جس کی وہ دعا ما تکنے والا امیدر کھٹا
خوا اور مہر بانیوں کے ساتھ نیکی اور احسان کیا ہے اس میں خالق کا شکر ادا کرنا چا ہے اور اسے اپنے آپ کو اس کا اہل بنانا

چاہیے اور تھنے خالق سے دعاما نگنا چاہیے کہ خدا اس امر کو کہ جسکی قبولیت میں جلدی کی ہے۔ تیرے لیے باب رحمت قرار دے اور اس تعیل قبولیت کہ جس کا تو اہل نہیں تھا اگر چہ خالق کا نئات اس کا اہل اور سز وارتھا پر خدا سے تو فیق شکر کی دعا کرنی چاہیے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ خالق ایز دی سے قبولیت دعا میں جلدی اس کی طرف سے استدراج نہ ہو(ا) تو دعا کے قبول ہونے کی صورت میں آپ کو دوکام کرنے چاہمیں

ا۔: ایک خالق کی کثرت کے ساتھ حمد کرنی جا ہیے کیونکہ اگریہ قبولیت دعا اسکی رحمت کی وجہ سے ہے تو اس نعمت اور احسان کے مقابلے میں حمد ہوگی۔

۲۔: اور دوسرا کام کہ انسان کو اس صورت میں خالق سے استغفار کرنا چاہیے کیونکہ اگر بیقبولیت دعا کا سبب اس کی ناراضگی ا ور استدراج ہے تو پھر اس استغفار سے ہی رضا الهی حاصل ہوسکتی ہے۔ اگر قبولیت دعا کے آثار دکھائی نہ دیں تو خالق کی قدرت اور رحمت سے مایوس نہیں ہونا چاہیے بلکہ اپنی امیدوں کو اس کے کرم اور رحمت کے بارے میں کشادہ کرنا چاہیے بھی کھار استجابت دعا میں تا خیر اس لیے ہوجاتی ہے کہ خالق کا کنات عبد کی دعا اور اسکی آواز کو بار بارسننا بسند کرتا ہے لہذا اے بندہ خدا تھے اپنے سوال میں اصرار کرتے رہنا چاہیے اور مایوی وغیرہ سے دو چا رئیس ہونا چاہیے اور بید دعا پر اصرار چند امور کی دجہ سے ہے۔

اولا۔:وعا پر اصرار کرنے والے کے لیے امامؓ نے وعا کی ہے تو وعا امام میں اپنا حصہ لینے کے لیے وعا پر اصرار کریں کیونکہ امام قرماتے ہیں کہ

(رحم الله عبدا طلب من الله شنيا فالح عليه)

الله تعالی اپنے اس بندے پر رحم فرمائے جواللہ سے کوئی چیز طلب کرئے اور پھراس پر اصرار کرے۔

ٹانیا۔: دعا پراصرار کروتا کہ تخفیے بھی محبت البی شامل ہو کیونکہ دعا کو قبول ہونے سے خالق کا نئات ویر بسا اوقات اس لیے کر ویتا ہے کہ وہ بار باراپنے عبد کی اواڑ کو پہند کرتا ہے لہذا بنابر ایں دعا کی تاخیر کی صورت میں آپ کو مایوی کا مظاہرہ نہیں کرنا قیاہیے۔

(۱) استدراج۔: اسے کہتے ہیں کہ جب بھی عبد کوئی غلطی اور خطاء کرے اس کے مقابلے میں خالق اپنی ایک نعت کا اضافہ کر کے اسے طلب ومغفرت گناہ پر بردہ ڈال کر بھلوا دیتا ہے اور پھر وہ اسے چھوٹا سمجھ کر خالق کے پاس نہیں آتا اور ای طرح گناہ پر گناہ کر کے نامد حیات کوسیاہ کردیتا ہے اعاذبا الله وایا کم)

المارہ اور خواہشات کو ہوئے کی صورت میں آئیک سبب سے بھی ہوسکتا ہے کہ خالق کا تنات کو بدا مرعبد نے مطلوب ہے کہ وہ بار بار دعا مانکے تا کہ اس کی حاجت برآ وری میں جلدی کی جائے جیسا کہ بحض روایات سے بہر معنی لما ہے اور اپنی امارہ اور خواہشات کو خوف خدا کے ساتھ کنٹرول کرے اور بوں کہے میری دعا اس لیے ستجاب نہیں ہوئی کیونکہ موانع جو لیت موجود ہیں اور یوں انسان کہے کہ دعا کی قبولیت کے موافع میرے کثیر گناہ اور دوسروں برظلم و تعدی ہے جسکی وجہ تبولیت موافع میرے کثیر گناہ اور دوسروں برظلم و تعدی ہے جسکی وجہ سے ملائکہ میرے اعمال کو مقام قبولیت تک نہیں لے جاتے دل کے سخت وسیاہ اور جاہلا نہ نظام قبا بیکی اور محاشرے کی بے جا قبول تعدی کے مان کا نکامت کی رحمت واسعہ پر سوء ظن جیسے تمام امور دعا کی قبولیت میں مانع شار ہوتے ہیں اور ان کا نفسیلی ذکر عنقریب آئے گا۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ دعا کر نیوالا اس کمال اور مطلوب کا اہل نہ ہواس لیے دعا نہ قبول ان کا نفسیلی ذکر عنقریب آئے گا۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ دعا کر نیوالا اس کمال اور مطلوب کا اہل نہ ہواس لیے دعا نہ قبول موقعی ہوئی ہو پی ان تمام صورتوں میں انسان کو خالق ایز دی سے بھیشہ خوف کرتے ہوئے بھیشہ اپنے آپ کو تا ہی اور تقمیر کے مقام پر رکھے کیونکہ انسان کا مقام خالق سے دور ہوگیا ہے اور اپنے اعمال نے انسان کو لاغراور لا چار بنا دیا ہے اور ترقی کی منازل پر فائز ہونے کے لیے خواہشات نشانیاں اور غلط نظام قبائل جو کہ اسلام سے کوسوں دور سے پر عمل کرنے نے کی منازل پر فائز ہونے کے لیے خواہشات نشانیاں اور غلط نظام قبائلی جو کہ اسلام سے کوسوں دور سے پر عمل کرنے نے کی منازل پر فائز ہونے کے لیے خواہشات نشانیاں اور غلط نظام قبائلی جو کہ اسلام سے کوسوں دور سے پر عمل کرنے نے کی منازل پر ایک جو کہ اسلام سے کوسوں دور سے پر عمل کرنے نے کی منازل پر وائز ہونے کے لیے خواہشات نشانیاں اور غلط نظام قبائلی جو کہ اسلام سے کوسوں دور سے پر عمل کرنے نے دور کیا ہو ہے۔

تو ایس حالت میں اے بندہ خدا تھے اپنے مولا وآ قاسے دوری اور اپنے سوء اعمال کی وجہ سے آپاری اور مومنین بھا ئیوں سے منفرد اور گرا ہیوں کے توبیل میں رہنے پرراضی نہیں ہونا چاہیے بلکہ اس رہ سے اپنی ہدایت اور فابت قدی کے لیے مالک حقیق سے آہ و بنکاء اور استفافہ کرنے سے بخل نہیں کرنا چاہیے بلکہ اس رہ سے اپنی ہدایت اور فابت قدی کے لیے طلب گارر بہنا ہوگا کیونکہ کہیں ایسا نہ ہو کہ اپنی کا میاب فرصت کو پا کر انسان کا دائی دہمن شیطان ملمون تیجے اپنے دائرہ بخس میں مند گھیرے اور پھر شکاری کی طرح تیجے اپنا شکار نہ بنائے تو پھر بھی بھی اس ملمون کے پنجوں سے نجات نہیں ال سکی اور پھر اشتیا کے ساتھ منسلک ہو جائے گا بلکہ تیجے اپنا شکار نہ بنائے تو پھر بھی بھی اس ملمون کے پنجوں سے نجات نہیں ال سکی اور پھر دروازے کو بار بار کھکھٹانا چاہیے بلل اس کے کہ تو شیطان ملمون کا شکار ہوجا ہے اور یہ امید کرتے ہوئے کہ خدا ان مواقع قبولیت وعا کر اٹھا کے ساتھ اپنے مالکہ میں نے تیرے کرم اور تیری شاوت کو مدنظر رکھ کرطلب کیا ہے اگر پیطلب میرے دین کی بہتری اور صلائی میرے اللہ جسے میں نے تیرے کرم اور تیری شاوت کو مدنظر رکھ کرطلب کیا ہے اگر پیطلب میرے دین کی بہتری اور صلائی میں ان الفاظ کے ساتھ اپنے میں میں نے تیرے کرم اور تیری شاوت کو مدنظر رکھ کرطلب کیا ہے اگر پیطلب میرے دین کی بہتری اور صلائی تھیں سے استحد میں نے تیرے کرم اور تیری شاوت کو مدنظر رکھ کرطلب کیا ہے اگر پیطلب میرے دین کی بہتری اور صلائی کے اللہ جسے میں نے تیرے کرم اور تیری شاوت کو مدنظر رکھ کرطلب کیا ہے اگر پیطلب میرے دین کی بہتری اور صلائی کا دیکھوں کی میان کے دین کی بہتری اور صلائی کے دین کی بہتری اور صلائی کی کو مدن کے دین کی بہتری اور صلائی کی میں کھیں کی کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کی کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کی کھوں کو کھوں کی کھوں کے دین کی بہتری اور تیری کی بھوں کو کھوں کو کھو

میں نہیں ہے اور مصلحت اور عکمت اس کے قبول نہ ہونے میں ہے تو الی جھے اپنی اس قضاء اور فیصلے پر راضی ہونے کی قوت عطاء فر ما اور میر نصیب و مقدر کو جیرے لیے مبارک کرتا کہ جے تو متا فرکر ہے اسکی جلدی میں بیھے فواہش نہ ہواور مصلحت و حکمت پر مین تیرے تا فیر کر دہ عمل کی جلدی کا متمنی نہ ہوں الی جو کچھ بھے پر تیری طرف سے انعام ہواس پر مطمئن اور راضی کر دے اور جھے تو پہند کرتا ہے اسے سب سے زیادہ میرے نزدیک محبوب قر ار دے یا الی اگر تیرا بھے سے رخ پھیر نا اور دعا کو قبول ہونے سے منع فر مانا گناہوں کی کشرت کی وجہ سے ہوتو میں تیرے دربار میں تیرے رب ہونے کا وسیلہ دیتا ہوں اور مجھ سلی اللہ علیہ وآلہ وہ کم کے نبی ہونے اور ائی آل اطہار کے سردار ہونے کو وسیلہ بنا کر اپنی مغفرت اور قبولیت دعا کو طلب کرتا ہوں اور الی آپ کا مجھ سے بے نیاز ہونا اور میرا تیری طرف محتاج ہونے کا واسطہ دیتا ہوں اور بندہ اگر اپنے موالا و آتا ہے سوال نہ کرے تو اسے چھوڑ کر کہاں جائے الی تیرے درواز سے کے علاوہ کوئی اور دروازہ تیولیت دعا کو ایس تا ہوں تو بی رخم فر ما اور دعا کو منع کرتا تیرے خزانوں میں اضافہ نہیں کرسکتا اور عطا کرنے سے کوئی کی واقع نہیں کر میں اضافہ نہیں کر سکتا اور عطا کرنے سے کوئی کی واقع نہیں ہوگی )۔ اس طرح دعا ما گلئے کے بعد انسان کواس دعا کو پڑھنا چا ہے جسے امام زین العابد بن نے فر مایا ہے اور ساتھ اس دعا کہ کھمیت کے کلمات پوٹور ڈکر کرے جو مایوی کوختم کر کے امید کی بساط کے وسیع ہونے پر مقضمین ہے۔

(الهبى و عزتك و جلالك لو قر نتنى في الاصفاد و منعتنى سيبك من بين الاشهاد و دللت على فضائحى عيون العباد و امرت بى الى النار و حلت بينى و بين الابرار ما قطت رجائى منك ولا صرفت تأميلى للعفو عنك ولا خرج حبك عن قلبى انا لا انسى اياديك عندى و ستر ك على فى دار الدنيا و حسن صنيعك الى).

اے میرے مولا وہ قا تھے تیری عزت وجلالت کی قتم اگر تونے جھے زنجروں کے ساتھ قدیمی کر دیا اور جھ سے اپنی عطا کوروک بھی لیا اور اگر لوگوں پر میری برائیوں اور عیبوں کو ظاہر بھی کر دیا اور تونے جھے جہنم میں جیجے کا حکم بھی صادر فرما دیا اور جھے نیک بندوں سے نکال بھی دیا تو پھر بھی میری امیر بچھ سے ختم نہیں ہوگی اور تجھ سے اپنے گناہوں کی معافی کی امنگوں اور امیروں کو نہیں موڑوں گا اور تیری مجت میرے ول سے نہیں نکلے گی میں بھی بھی تیری کشادہ رحت وکرم جو مجھ پر ہے اس کو نہیں بھولوں گا اور دنیا میں جو تونے میرے گناہوں کو لوگوں سے خنی رکھا اور مجھ پر تیری طرف سے جو احسانات ہیں انہیں فراموش نہیں کروں گا ، اس فتم کی دیگر آئے علیہم الصلوق والسلام سے مردی اوعیہ کے ذریعے خدا سے اپنی امید کو وسعت دے تاکہ خوف کی جانب زیادہ میلان کر کے مایوی اور نا امیدی کا شکار نہ ہو جائے ۔

کیونکہ اللہ کی رحمت سے سوائے گراہ لوگوں کے اور کوئی نا امید اور مائیں نہیں ہوتا اور نہ ہی جانب امید کی طرف زیادہ

رجمان ہوتا كه غرور اور دهوكه نه ہوجائے لهذا انسان كوخوف اور رجاء كے درميان رہنا چاہيے اور يهى منزل نجات ہے۔ قال رسول الله الحكيب من دان نفسه و عمل لما بعد الموت و الاحمق و العاجز من اتبع نفسه هو اها و تمنى على الله المغفرة

عقل مندوہ ہوتا ہے جواپے نفس کو بست سمجھ کر آخرت کے لیے عمل کرتا ہے جبکہ نادان اپنے نفس کوخواہشات نفسانیہ کی ا اتباع پر مجبور کرتا ہے اور پھر اللہ سے مغفرت کی امیدر کھتا ہے اس طرح کے مضمون کی ایک روایت آئمہ سے مروی ہے کہ (و انما المومن کا لطائر و له جناحان الرجاء و النحوف)

مومن پرندہ کی طرح ہے جیسے اس کے دو پر ہوتے ہیں (اس طرح بلندی نجات پراڑنے کیلیے) انسان کے بھی دو پر ہوتے ہیں ایک اللہ سے خوف اور دوسرااس سے امیداور توقع رکھنا۔

حضرت لقمان است بين بين (نامان) كوفرماياكه (يابنى لوشق جوف المومن لوجد على قلبه سطوان من نور لو وزنا لعرير جح احد هماعلى الآخر مثقال حبة من خودل احدهما الرجاء و الآخر الخوف)

اے میرے بیٹے اگر مومن کے دل کو چاک کر کے دیکھا جائے تو اس پر نور کے دوخط ہوں گے اور دونوں کو وزن کرنے سے
کسی ایک کو دوسرے پرخردل کے دانہ کے برابر بھی ترجیح نہیں ہوگی ان میں سے ایک خداسے امید اور دوسرا خوف خدا ہے
لیکن بعض روایات معصوبین سے مستفاد ہوتا ہے کہ حالت مرض میں خصوصا مرض الموت کے وقت انسان کا خدا سے امید کا
پلزا خوف سے زیادہ بھاری ہونا چاہیے۔

نصیحت - اجابت وعایس تا نیر ہونے کی صورت میں آپ و قضاء الی پر راضی ہونا چاہیے اور عدم آبولیت وعا کو خالق کی طرف سے بندے کے حق میں بھلائی تصور کرنا چاہیے اور انسان کو اس منزل پر پنچنا چاہیے کہ اللہ تعالی جو بھی بندہ کے حق میں کرتا ہے اس میں اس کیلئے بھلائی ہوتی ہے اپ امور کو خدا کے پر دکرنا چاہیے کیونکہ رسول خدا سے مروی ہے کہ اللہ ولا تسخطوا نعم اللہ ولا تقتر حوا علی اللہ و اذا ابتلی احد کم فی رزقہ و معیشته فلا یحد ثن شیئا یساً له لعل فی ذالك حتفه و هلا كه و لكن ليقل الله عبدہ بجاہ محمد صلی الله عليه و آله و سلم و آله الطيبين ان كان حداث مدن امرى هذا خيراگی و افضل فی دینی فصبرنی علیه و قونی علی احتماله و نشطنی کل مال فلك المحمد)

نعمات الہد كو غضب ميں آكر معمولی نه مجھواور الله پراپنی طرف ہے بغیر کسی تامل كے كوئی الیں چیز طلب نہ كروجو بتا ہی اور ہلا كت كی موجب ہوا ور اگرتم میں ہے كوئی قلت رزق اور معاشی مسائل میں شكار ہو جائے تو كسی الی بات كونہ كہنا اور سوال نہ كرنا جس میں تبہاری ہلا كت اور موت ہو بلكہ يوں كہنا خدا يا بحق محمد و آل محمد مجھے اس امر پر صبر كرنے كی تو فیق وے جسے میں نا پیند كر رہا ہوں اگر يہ ميرے ليے اچھا اور ميرے دين كے اعتبار سے ميرے ليے افضل ہوتو مجھے اس بوجھ كو اٹھانے میں تقویت اور ہمت عطاكر اور اگر اسكے علاوہ كے امر میں ميرے ليے اچھائی ہوتو اسے ميرے ليے ایجاد فرما۔

بہر حال مجھے ہر صورت بیں اپنی رضا اور قضاو قدر پر راضی رہنے کی تو فیق دے اور تیری ہی حمد کرتا ہوں۔ اور ای معنی مذکور سے ملتا جاتا امام جعفر صادق کا فرمان ہے۔

(فيما اوحي الله الى موسى بن عمران يا موسى ماخلقت خلقا احب الى من عبدى المومن و انى انما ابتليه لما هو خير له و انا اعلم بما يصلح عبدى عليه فليصبر على بلائى و ليشكر نعمائى اثبته فى الصديقين عندى اذا عمل برضائى و اطاع امرى )

اللہ تعالیٰ نے موی بن عمران کو وی کرتے ہو نے مایا اے موی بین نے اپنے موکن بندہ سے بڑھ کر زیادہ محبوب کی کوخلق خہیں کیا اور میں موکن کوصرف ان امور میں مبتلا کرتا ہوں جسمیں اس کیلئے بھلائی ہے اور اس طرح جسمیں اس کے لیئے صلاح ہوتی ہوتی ہو دیتا ہوں اور میں جانتا ہوں کہ کس چیز میں میرے بندے کیلیئے بھلائی ہا لہذا اسے میری آز ماکنوں پر صبر کرنے کے ساتھ ساتھ میری نعمتوں کا شکر بھی اوا کرنا چاہیے تا کہ اسے میں اپ دوستوں کی فہرست میں شار کروں اور اسے میرے احکام کی اطاعت کرنی چاہیے اور میری رضاء کے مطابق حرکت کرنی ما سر

حضرت امیر المومنین سے مروی ہے کہ (قال الله عزوجل من فوق عرشه یا عبادی اعبدونی فیما امر تکم به والا تعلمونی بما یصلحکم فانی اعلم به والا ا بخل علیکم بمصالحکم)

اللہ تعالی اپنے عرش بریں سے اپنے بندوں کو پکار کر کہتا ہے کہ اے میرے بندو میرے احکام میں میری اطاعت کرو اور مجھے اس چیز کی تعلیم نہ دو کہ کونسا امر میرے بندوں کے لیے مفید ہے اور کونسا مفیز نہیں ہے۔ بلکہ مجھے اس کا زیادہ علم ہے اور آپ کیلئے بہتر اور مفید امور کے عطاء کرنے میں بخل نہیں کرتا ہوں۔

## رسول اسلام سے مروی ہے کہ

(یا عباد الله انتم کا لمرضی و رب العالمین کالطبیب و فصلاح المرضی فیما یعلمه الطبیب و یدبره لا فیمایشتهیه المریض و یقترحة الافسلموا الله امرة تکونوا من الفائزین اردالله کر بندوآپ مریضول کی طرح بین اورخالق کا نات طبیب کی طرح به اور مریض کی بھلائی اور بهتری طبیب بی اچھی طرح جانتا ہے اور اس کی بھلائی اسی نہیں ہوتی جے مریض پند کرتا ہے لہذاتم اپنے امور الله کے سپرد کروتا کہ آپ کامیاب ہونے والول میں سے بھلائی اسیس نہیں ہوتی جے مریض پند کرتا ہے لہذاتم اپنے امور الله کے سپرد کروتا کہ آپ کامیاب ہونے والول میں سے

#### حضرت امام جعفرصا دق عليه السلام سے روايت ہے كه۔

(عجبت للمرء المسلم لا يقضى الله عزو جل له قضآء الاكان خيراً له و ان قرض بالمقاريض كان خيراً له و ان ملك مشارق الارض و مغاربها كان خيرا له )

مجھے تجب ہے کہ اللہ تعالی ایک مردمسلم کی کوئی بھی حاجت پوری نہیں کرتا مگریہ کہ اسمیں اس کیلئے بہتری ہوتی ہے جا ہے وہ اس کے مکڑے کروے تب اس کے مکڑے کروے تب کی سلطنت و ملک عطا کرے تب بھی اسمیں اس کے مکڑے کروے تب بھی اسمیں اس کی بھلائی اور بہتری ہے۔ بھی اسمیں اس کی بھلائی اور بہتری ہے۔

نی کرم سے مروی ہے کہ۔

(يقول الله سبحانه ليحلر عبدي الذي ليستبطئ رزقي أن اغضب فا فتح عليه باباً من الذنيا)

الله تعالی فرما تا ہے کہ جوانسان میری عطا ورزق کوآ ہتہ جھتا ہے اسے میرے اس غصب سے ڈرنا چاہیے جس کے نتیجہ میں اس پر ابواب دنیا کھول دوں گا اور وہ اس شدید امتحان میں جتلا ہو جائے گا

الله تعالى نے حضرت داؤدعليه االسلام كو وصيت كرتے ہوئے فرمايا كه

" من انقطع الى كفيته ومن سألني اعطيته ومن دعاني اجبته وانما أوحر دعوته وهي معلقة وقد استجبتها له حتى ايتم قضائي فاذا تم قضائي أنفدت ماسئل

قبل للمطلوم انما اؤخر دعوتك وقد استجبتها لك على من ظلمك لضروب كثيرة غابت عنك وانبااحكم المحاكمين اما أن تكون قد ظلمت رجلا فدعا عليك فتكون هذه بهذه لالك ولا عليك \_واما ان تكون لك درجة في الجنة لا تبلغها عندي الا بظلمه لك لاني اختبر عبادي في

اموالهم و انفسهم ولربما أمرضت العبد فقلت صلاته و خدمته و لصوته اذا دعاني في كربته احب الى من صلاة المصلين ولربما صلى العبد فأضرب بها وجهه وأحجب عنى صوته أتدرى من ذالك يا داؤد ؟ذالك الذي حدثته نفسه لو ولى امراكضرب فيه ألا عناق ظلماً

يا داؤد ، نح على خطيئتك كالمرأة الثكلى على ولدها لو رأيت الذين يأكلون الناس بالسنتهم وقد بسطتها بسط الأديم، ضربت نواحى ألسنتهم بمقامع من نار ثم سلطت عليهم موبخا لهم يقول يأهل النار طذا فلان السليط فأعرفوه

كم ركعة طويلة فيها بكاء بخشية قد صلاها صاحبها لا تساوئ عندى فتيلا حين نظرت في قلبه فوجدته أن سلّم من الصلاة وبرزت له امرأة وعرضت عليه نفسها أجابها وأن عامله مؤمن حاتله"

لیعن: ۔ جوسب دنیا کوچھوڑ کر میرا ہوا میں اس کے لیے کافی ہوں اور پھر وہ کسی کامختاج نہیں ہوگا ، اور جس نے مجھ سے سوال کیا میں اسے عطا کرونگا ، اور جو دعا کرے گا اس کو جواب دونگا لیکن بسا اوقات دعا کومؤخر اس لیے کرتا ہوں جبکہ بی تبول ہو چکی ہوتی ہے چونکہ میری قضا وقدر کی انظار ہوتی ہے جب میری قضاوقدر پوری ہوجاتی ہے تو جو پھھوہ چاہتا ہے اسے پورا کردیتا ہوں ۔

اے داؤدمظلوم کو کہد دو! جس نے بھھ پرظلم کیا ہوتا ہے اس کے حقوق میں تیری بددعا کو قبول کر لیتا ہوں لیکن اس کی قبولیت میں تاخیر پھھ امور کی وجہ سے ہوتی ہے جن سے وہ مظلوم غافل ہوتا ہے اور میں سب سے بہترین حکم کرنے والا ہوں۔

(۱) پہلا سبب جس کی بدولت مظلوم کی دعا کے قبول ہونے میں در ہوتی ہے وہ یہ کہ اس نے بھی کسی برظلم کیا ہوتا ہے اور اس نے اس کے لیے بددعا کی ہوئی ہوتی ہے تو یہ بددعا اس کے مقابلے میں آگرختم ہوجاتی ہے ۔ للندا نے اس مظلوم کی کہ جس نے تچھ پر بددعا کی ہوتی ہے اس کی بددعا کو قبول کرتا ہوں اور نہ تیری کی ہوئی بددعا اس ظالم کے حق میں قبول کرتا ہوں۔

(۲): اور دوسرا سبب مظلوم کی د عاقبول نہ ہونے کا بیہ ہے کہ خدانے اس مظلوم کے لیے جنت میں ایک خاص درجہ اور رتبہ مخصوص کیا ہوتا ہے اور بیر رتبہ اس وقت تک نہیں پاسکتا جب تک ظالم تجھ پرظلم نیرکرئے چونکہ خدا اپنے بندوں کی جان و

مال کے ذریعے آز مائش کرتا ہے۔

بیا اوقات میں جب بندے کو کئی مرض میں مبتلا کرتا ہوں تو اس کی نماز اور دیگر میرے حق میں اس کی خدمات کم تو ہوجاتی ہیں لیکن جب وہ اس مصیبت اور شدت کے وقت مبتلا ہو کر مجھ سے دعا مانگتا ہے تو یہ آ واز میرے نزدیک نمازیوں کی نماز سے زیادہ محبوب ہے۔

بسا اوقات انسان نماز تو پڑ ہتا ہے لیکن یہ واپس اس کے منہ پر ماردی جاتی ہے اور رد کردی جاتی ہے میرے اور اس کی آواز کر توجہ بھی نہیں دیتا ہوں اے داؤد کیا تجھے معلوم ہے کہ ایس کی آواز پر توجہ بھی نہیں دیتا ہوں اے داؤد کیا تجھے معلوم ہے کہ ایسا شخص کون ہے؟ یہ وہ شخص ہے جومؤمنین کی خواتین اورعز توں پر (العیاذ باللہ) فسق، و فجور کی نیت سے نگاہ دوڑا تا ہے یہ ایسا شخص ہے کہ اگر اسے کوئی اختیارات مل جائیں اور حکمرانی طے تو وہ لوگوں پرظلم وستم ڈھائے۔

اے داؤد! اپنی خطاوں پراس طرح آہ وزاری کروجیے ماں اپنے جوان بیٹے کی میت پر آہ و بکاء کرتی ہے اے داؤد اگر تونے ان کو دیکھا ہوتا جواپنی زبانوں سے لوگوں کو کاٹے اور کھاتے ہیں یعنی اذیت دیتے ہیں ہیں ایسے لوگوں کی زبانوں کو چڑے کی چھڑیوں سے ماروں گا۔اور ان کی زبانوں کے کنا روں کو آگ کے گوڑوں سے ماروں گا، پھر ان پر ایک ایسا سخت فرشتہ مسلط کروں گا جوان کو چھڑتا اور دھمکیاں دیتا رہے گا۔اور کہے گا اے جہنم والو! یہ وہ ظالم ہے جو دنیا میں ظلم کیا کرتا تھا یہ بہت تی کرنے والا ہے اسے جان لو بہت سے ایسے ہیں جو لمی لمی نمازوں کی رکعتیں پڑ ہے ہیں۔اور ان میں خشوع وضوع سے آہ و بکاء بھی کرتے ہیں لیکن جو نہی نماز سے فارغ ہوتے ہیں۔اور عورت اپنے آپ کوان کے سامنے بنا سنوار کر پیش کرے تو یہ کی نمازوں اور لمی رکعتوں والے اس عورت کی دعوت فاحش کو قبول کر لیتے ہیں۔ ایبوں سامنے بنا سنوار کر پیش کرے تو یہ لمی نمازوں اور لمی رکعتوں والے اس عورت کی دعوت فاحش کو قبول کر لیتے ہیں۔ ایبوں کی نمازیں میرے نزدیک مجبور کی تصلی کے اندر والے کمزور چھکے کے برابر بھی نہیں ہے اور ایسے لوگوں سے جب کوئی مؤمن معاملہ کرتا ہے تو اسے دھوکہ دیتے ہیں۔

# دوسری قشم کی دلیل نقلی

ترغیب دعاء پر کلام نبی (ص) اور کلام آئمہ: کلام نبی صلی الله علیه وآله وسلم اور الل بیت علیم السلام کی بہت زیادہ مقدار دعا کی تشویق پر دلالت کرتی ہے اور ان تمام کو ذکر کرنا اور جاننا ایک مشکل امر ہے لیکن ان میں سے بعض کے ذکر پر اکتفاء کرتے ہیں ۔

(۱) حنان بن سدر اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ اس نے حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے کہا کہ کوئی عباوت

افضل ہے؟ تو امام علیہ السلام نے فرمایا کہ!

(مامن شیء احب الی الله من ان یسئل و یطلب ما عنده و ما احد ابغض الی الله ممن یستگبر عن عبادته و الا یسئل ما عنده) لینی: الله من ان یسئل و یطلب ما عنده و ما احد ابغض الی الله ممن یستگبر عن عبادته و لا یسئل ما عنده) لینی: الله کزر یک اس سے کوئی شخص زیاده محبوب نہیں کرتا ہے اور اس کے خزانوں سے طلب نہیں اس کے پاس ہے اس کو وہ طلب کرتا ہے اور جو شخص الله تعالی سے سوال نہیں کرتا ہے اور اس کے خزانوں سے طلب نہیں کرتا ہے اور اس کی عبادت سے تکبر کرتا ہے تو ایسا شخص سب سے زیادہ الله کے بال نالپندیدہ اور مبغوض ہے ۔

(٢) زراره حفرت امام جعفرصادق عليه السلام سے روايت كرتا ہے كه

(قال ان الله عزوجل يقول: ان الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين) سورة غافر الله عزوجل يقول: ان الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين) سورة غافر القال عليه السلام هو الدعاء و افضل العبادة الدعاء،،

یعنی: حضرت نے فرمایا کہ خالق کا کنات کے اس قول''جومیری عبادت سے روگردانی اختیار کرتے ہیں وہ تکبر کرتے ہیں، وہ عنقریب جہنم میں ذلت کے ساتھ داخل ہوئے'' میں عبادت سے مراد دعا ہے اور بہترین عبادت دعا ہی ہے۔

راوی کہتا ہے میں نے مولا سے کہا ( ان ابسر اھیم لاق اہ حلیم ہورۃ التوبہ ۱۱ ایعنی: حضرت ابراہیم بہت زیادہ تضرع کرنے والے اور بردبار تصمولا امام جعفر صادق علیه السلام فرمائے ہیں کہ "الاق اہ ھے والد عاء" دعاہی بہت زیادہ بارگاہ اللی میں تضرع ہے۔

(m) ابن القداح المام صادق عليه السلام سروايت كرتے بيل كه المام عليه السلام نے فرمايا كه!

"قال اميسو المقومنين احب الاعمال الى الله فى الارض الدعاء وافضل العبادة العفاف" لين وحفرت على عليه السام في الدين عبادت بالم الله فى الارض الدعاء وافضل العبادة العفاف" لين وحفت بوحفرت عليه السام في الله عليه السام الله كم بال محبوب ترين عمل دعا جوادت بالكوام الله وعفت بودفرهات على الم صادق عليه السلام الله وقل كوفل كرف كو بعد فرمات على عليه السلام بهت زياده دعا كرف والح تصد

(سم) عبید بن زرارہ نے مجھول طریقہ سے حضرت امام صادق علیہ السلام سے روایت کی ہے کہ

"الدعاء هو العبادة التي قال الله" ان الذين يستكبرون عن عبادتي ... النع" ادع الله و لا تقل ان الامر قد فسرغ منه "ليعن: دعا أيك اليي عبادت ہے جس كي شان ميں خدانے فرمايا ہے كة جولوگ ميري عبادت سے تكبر كرتے ہيں وہ عنقريب ذات كے ساتھ جنم ميں داخل ہوں گے،" پس الله سے دعا كرواور بين كہوكه بس اب قضاء وقدر ككھى جا چكى ہے۔ اور اب كو كى فاكدہ نہيں ہے۔

(۵) عبدالله بن میمون القداح ایک اور روایت حضرت امام جعفرصادق علیه السلام سے نقل کرتے ہیں کہ!

"قال (ع): الدعاء كهف الاجابة كما ان السماء كهف المطر" ليتي: قوليت دعا دعا على الله طرح يوشيده ب

جیسے بارش بادلوں کے ینچے چھپی ہوئی ہوتی ہے۔اورآسان پر بادل چھانے کے بعد ہوتی ہے۔

(١) ہشام بن سالم سے روایت ہے کہ حضرت امام جعفرصادق علیہ السلام نے فرمایا

"أتعرفون طول البلاء من قصره؟" قلنا لا قال: (ع) اذا الهم احدكم الدعاء عند البلاء فاعلمواان البلاء فاعلموان البلاء قصير" لعنى: كيا جانة موكم كم معيبت لمبى موتى بع؟ اوركب تعورى موتى بع؟ توجم في مولا جم تونبيل جانة تومولا في مايا كه جب معيبت زده شخص مصيبت كوقت دعا ما نكتا به تواس وقت اس كى مصيبت كم موجاتى به وجاتى مهدولا وقت اس كى مصيبت كم موجاتى به والد كالم عليه السلام في فرمايا كه!

" مامن بالاء يسزل على عبد مؤمن فيلهمه الله الدعاء الاكان كشف ذالك البلاء وشيكا ومامن بلاء يسنزل على عبد مؤمن فيمسك عن الدعاء الاكان ذالك البلاء طويلا فاذا نزل البلاء فعليكم بالدعاء والمتضرع الى الله عزوجل " يعنى: كوئى بهى مؤمن پرنازل بون والى اليى مصيبت نبيل هي كه الله نه مؤمن كوال مصيبت يهت جلد دور بوجاتى ما الهام فرمايا بوسطر يه كه نازل شده مصيبت بهت جلد دور بوجاتى ما اوراى طرح الرمؤمن ايخ اوپرنازل بون والى مصيبت كى حالت بيل وعائد ما نه مائكة تو اس بلاء ومصيبت كا عرصه لمبا بوجاتا به لهذا جبهذا جبهذا بي يركوئى مصيبت كا عرصه لمبا بوجاتا من ويكاء اوردعا كرنا \_

(٨) نبي اكرم صلى الله عليه وآله وبلم عندروايت ب كه!

"افزعو االی الله فی حوائجکم و الجاؤاالیه فی ملما تکم و تضرعو ا الیه و ادعوه فان الدعاء من العبادة و مامن مؤمن یدعوا لله الا استجاب له فاما ان یعجل له فی الدنیا او یؤجل له فی الآخره و اما ان یکفر عنه من ذنوبه بقدر ما دعا مالم یدع بمأثم الجنی: اپن جامات کی برآوری کے لیے بارگاه ایزدی میں بہت زیاده گری کیا کرواور کرواور این مسائل اور مشکلات کے مل کے لیے اللہ کی طرف رجوع کیا کروای کے سامنے عاجزی و انساری کرواور اس سے دعا مانگو کیونکہ دعا عبادت کا مغز ہے کوئی بھی ایبا مؤمن نہیں جس نے دعا مانگی ہو گر ااس کی دعا تین حالتوں میں سے ایک حالت سے خالی نہیں ہے۔

ا: یا تواس کی دعا کودنیا ہی میں بہت جلد قبول کر دیا جا تا ہے۔ ۲: یا پھراس کوآخرت میں قبول کیا جاتا ہے۔ ۳: تیسری حالت سیہ ہے کہ اس کی دعا کی مقدار گنا ہوں کو بخش دیا جاتا ہے بشر طیکہ اس کی دعا کسی برائی اور گناہ پر مشمل نہ

\_ %

9: ني اكرم صلى الله عليه واله وسلم فرمات بيل كه (اعه جو السناس من عه جو عن الدعا و ابعل الناس من بحل با لسلام) سب سے زيادہ عاجز انسان وہ ہے جو دعاكر نے سے عاجز ہے اور سب سے زيا دہ بخيل اور كنجوس وہ ہے جو سلام كرنے بيں بخل كرتا ہے

ا: رسول خداصلی الله علیه والدوسلم کافر مان ہے کہ (الا ادلکھ علی ابخل الناس و اکسل الناس و اسرق الناس و اجفی الناس و اعجز الناس) کیا بین آپ کوسب سے زیادہ بخش اور سب سے زیادہ بخش اور سب سے زیادہ بخش کی نشا ند بی نہ کر دوں؟ قالو بلی: لوگوں نے کہا بی ہاں یا رسول الله قال رسول صلی الله علیه و الما اکسل الناس فعبد صحیح صلی الله علیه و الما اکسل الناس فعبد صحیح فارغ لاید کو الله بشفع و لا بسلسان الما اسرق الناس فالذی یسرق من صلاته فصلاته تلف فارغ لاید کو الله بشفع و الا بسلسان الما اسرق الناس فو جل ذکر ت بین ید یه فلم یصل علی و کمایلف النوب النخلق فیضر ب بھا و جھہ و الما اجفی الناس فو جو کی مسلمان کے پاس سے زیادہ وراس کو الما اعجز الناس فمن عجز عن الدعا) سب سے زیادہ بچھے وسالم ہواور قارغ بینا ہواور قارغ بینا ہواور کا رہے ہوئوں پر سلام نہ کرے اور سب سے زیادہ سے زیادہ وجودہ ہے جو گئی نما زسے چوری کر تا ہادر نماز کو ایسے جلدی جادونوں کا ادا کرکے لیٹیتا ہے جسے لوگ کیڑوں کو لیٹیتے ہیں تو الی نما زاس کے منہ پر ماردی جائے گی ۔اور سب سے براج مخاکارا ادا کرکے لیٹیتا ہے جسے لوگ کیڑوں کو لیٹیتے ہیں تو الی نماز اس کے منہ پر ماردی جائے گی ۔اور سب سے براجماکا کارا ادا کرکے لیٹیتا ہے جسے لوگ کیڑوں کو لیٹیتے ہیں تو الی نماز اس کے منہ پر ماردی جائے گی ۔اور سب سے براجماکا کارا ادا کر کے لیٹیتا ہے جسے لوگ کیڑوں کو لیٹیتے ہیں تو الی نماز اس کے منہ پر ماردی جائے گی ۔اور سب سے براجماکا کارا سیاحت میں ادا کر جو دوروں ورود نہ بھیج اور سب سے زیادہ عاجز انیان وہ ہے جو دعا مانگنے سامن عوری کرتا ہے میں کے سامنے میرا ذکر ہوا ورود ورود نہ بھیج اور سب سے زیادہ عاجز انیان وہ ہے جو دعا مانگنے سامن عوری کرتا ہو دیا ہو دوروں کی میں دورود نہ بھیج اور سب سے زیادہ عاجز انیان وہ ہے جو دعا مانگنے سامن عوروں کرتا ہو دوروں کی کرتا ہو کی کرتا ہو دوروں کو دوروں کو کرتا ہو کرتا ہو کرتا ہو کرتا ہو کرتا ہو کرتا ہو دوروں کی کرتا ہو کرت

اا: نبی اکرم صلی علیہ والہ وسلم فرماتے ہیں (افسل المعباحة الله عاو اذا ذن الله للعبد فی الدعا فتح له باب الرحمه و انسه لن يهلك مع الدعا احد) سب سے بہتر ين عباوت دعا ہے اور جب خالق اپنے بندے كود عاكى ا جازت وقو فيق ديتا ہے تو اس كيلئے اپنی رحمت كا دروازه كھول ديتا ہے جو بھی دعا ما نگتا ہے وہ بھی ہلاك نہيں ہوتا۔
11: معا ویہ بن عما رروایت كرتا ہے كہ بیل نے امام جعفر صاوق علیہ السلام سے كہا دومرد الحصے ایک ہی وقت بیل نما زكو شروع كرتے ہیں ان بیل سے ایک قرآن مجیدكی تلاوت وعا ما نگتے سے زیادہ كرتا ہے اور دوسر اقرآن مجیدكی تلاوت كى بجا سے دعا زیادہ ان بیل سے كون ساافضل ہے؟ قال بجا سے دعا زیادہ ما نگتا ہے اور پھر دونوں ایک ہی وقت میں واپس چلے جاتے ہیں تو ان میں سے كون ساافضل ہے؟ قال

١١٠ يعقوب بن شعيب نے كہا ميں نے سا ہے كہ امام جفر صا دق فرماتے ہيں كه (ان السلسه او حسى السي آ دم اني سا جمع لك الكلام في اربع كلمات قال يا رب وما هن؟قال و احدة لي و احدة لك و و احدة فيما بينسي و بينك و واحدةبينك و بين الناس فقال آدم بينهن لي يا رب فقال الله تعالى اما التي هي لي فتعبدني لا تشرك بي شيائو اما التي لك فاجزيك بعملك احوج ما تكون اليه واما التي بيني و بينك فعليك الدعا وعلى الاجابة واماالتي بينك وبين الناس فترضى للناس ماتوضي لنفسك الله تعالى نے آدم كى طرف وى فرمائى كەملى تيرے ليے كلام كوچاركلمات ميں جمع كرتا ہول حضرت آدم؛ نے کہا اے میرے رب وہ کون سے جا رکلمات ہیں۔خالق نے کہا ایک کلمہ میرے لیے خاص ہے دوسراتیرے لیے خاص ہے اور تیسرا تیرے اور میرے درمیان مشترک ہے اور چوتھا تیرے اور لوگوں کے درمیان ہے حضرت آ دم نے پھر سوال کیا البی ان کلمات کی تفصیلات بیان فر ما خالق نے کہا جومیرے لیے خص ہے وہ یہ ہے کہ فقط میری ہی عبا دت کر سی اور کومیرا شریک نہ کراور جو تیرے ساتھ مختل ہوہ یہ ہے کہ تیرے ہمل پر مختبے اس کے ساتھ جزا دوں گا۔جس کی طرف تو بہت زیا دہ محتاج ہو گا۔اور جو میرے درمیان مشتر کہ ہے وہ تچھ پر دعا ہے اور مجھ پر قبولیت ہے اور جولوگوں اور تیرے درمیان مشترک ہے وہ یہ ہے کہ لوگوں کے لیے وہی پیند کر جے تواپنے لیے جا ہتا ہے ۱۲٪ محمد بن حسن مضا د کی کتاب د عا میں مختلف را و یوں کے سلسلہ سے رسول خداصلی اللہ علیہ والہ وسلم کی جانب سے منوب برسول اسلام نے فر مایا رید حل الجنه رجلان کا نا یعملان عملاً وحداً فیری احد هما صاحبه

فوقه فیقول یارب بما اعطیته و کان عملنا واحداً؟فیقول تبار ک و تعالیٰ :سالنی و لحر تسالنی ثحر قال صلی الله علیه واله وسلم اسالو االله و اجزلو افانه لا یتعاظمه شیء) دوشم کے شخص دنیا میں ایک جیماعمل صلی الله علیه واله وسلم اسالو االله و اجزلو افانه لا یتعاظمه شیء) دوشم کے شخص دنیا میں ایک جیماعمل کرتے تھے جب انھیں جنت میں مکان دیا جائے گاتو ان میں سے ایک اپ دوسر براتھی کو اپ سے بلند مرتبه عطاکیا ہپائے گاتو ایک صورت میں وہ الله تعالیٰ سے سوال کرے گایا اللی کس عمل کی وجہ سے تونے اسے یہ بلند مرتبه عطاکیا ہجبہ م ظاہراً عمل ایک جیمیا کرتے تھے الله تبارک و تعالیٰ اس شخص کو جواب دیتے ہوئے فرما تا ہے کہ تیرا بلند مرتبه والا میاسی میں اللہ علیہ والہ و کم سے سوال کرتا تھا گیکن تو مجھ سے سوال کرتا تھا گیکن تو مجھ سے سوال کر واور کثر ت کے ساتھ کر وکوئی بھی شے اس کے ہاں دعا سے زیادہ عظیم نہیں ہے تم بھی اللہ سے سوال کر واور کثر ت کے ساتھ کر وکوئی بھی شے اس کے ہاں دعا سے زیادہ عظیم نہیں ہے مان معملہ دن الله عباداً بعملہ دن

ان بي اكرم على الشعليه والدوسم عدم وى مه كد لتسالن الله او ليغضبن عليكم ان لله عباداً يعملون في عطيه مو آخرين يسالو نه صادقين فيعطيهم ثم يجمعهم في الجنه فيقول الذين عملوا ربنا عملنا اعطيت هؤلاء عبادى اعطيتكم اجو ركم ولم ألتكم من اعمالكم شياء وسالني هؤلاء فاعطيتهم وهو فضلى او تيه من اشاء تم ضرور الله مي والكرو

اللہ کے بندوں میں سے بعض ایسے ہیں جب وہ کوئی عمل کرتے ہیں تو اللہ ان کوعطا کرتا ہے اور بعض ایسے ہیں جو ہے دل سے دعا کرتے ہیں تو وہ انھیں عطا کرتا ہے اور پھر جب خالق ان کوجنت میں جمع کرتا ہے تو جنھوں نے عمل کیا تھا کہیں گے الی ہم نے تو عمل کیا تھا اور اس کے بدلے تو نے ہمیں عطا کیا ۔لیکن دوسروں کوکس چیز کے بدلے اپنی تعتیں عطا کی گے الی ہم نے تو عمل کیا تھا اور ان کو ان ہیں؟ خالق فرمائے گا یہ میر سے بندے ہیں شمصیں میں نے تھا رے اعمال میں بغیر کی کیے اس کا اجر دیا ہے اور ان کو ان کو ان کے سوال کرنے پر ڈیا ہے میں اپنے فضل وکرم کو جسے جا بتا ہوں عطا کرتا ہو

الباب الثاني

قبولیت دعا کے اسباب:

دعا کی قبولیت کے اسباب کوسات اقسام میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ ابعض اسباب جوخود دعا کے ساتھ متعلق ہیں۔ ۲ بعض اسباب قبولیت دعاونت دعا کے ساتھ مر بوط ہیں۔ ۳: کچھ اسباب دعا مکان دعا کے حوالے سے ہیں کہ مہم: دعا ما نگنے والے کے حالات کے لحاظ سے دعا کی قبولیت پر اثر ہوتا ہے۔

۵:اور جن حالات میں دعا ما گئی جا رہی ہوتی ہے اور وہ بھی اثر انداز ہوتے ہیں ۔

٧: بعض قبولیت دعا کے اسباب ایسے ہیں جو مکان دعالیعنی جہاں پر دعا مانگی جار ہی ہوتی اور اسی طرح جو دعامیں مانگا جاتا

ہان دونوں کے مجموعہ سے بیدا ہوتے ہیں۔

ے:اس طرح زمان دعا اورخو د دعا کے مجموعہ سے بعض اسباب قبولیت مربوط ہیں ۔

ان سات قسموں کی تفصیل ذیل میں بیان کرتے ہیں۔

القسم الأول: جووت دعا كے ساتھ متعلق ہيں۔

جمعة المبارك كى رات اوردن كودعا ما تكنے كى افضليت: حضرت امام جعفر صادق فرماتے ہيں (ما طلعت الشمس بيوم افضل من يوم الجمعه وان كلام الطير فيه اذا لقى بعضها بعضاً سلام سلام يوم صالح جمعة المبارك سے بہتر اور افضل دن كوئى اور دن نہيں ہے جس ميں سورج طلوع ہوا ہو چونكہ جمعہ كے دن پر ند ئے بھى الى ميں ملتے وقت ايك دوسرے كوسلامتى اور نيك دن ہوئيكى خوشيوں كے ساتھ كلام كرتے ہيں۔

روايت مي ماتا ب (ان رسول الله كان اذا حرج من البيت في دخول الصيف خرج يوم الحميس و اذا ارا دان يدخل عند دخول الشتاء دخل يوم الجمعة)

رسول خدا گرمیوں میں گھرسے باہر آتے تو جعرات کو نکلتے تھے۔اور سرویوں میں جعد کو گھر میں داخل ہوتے۔ لیکن ابن عباس سے روایت ہے کہ جعد کی رات کو نکلتے تھے۔اور جعد کی رات کو ہی اپنے ہی گھر میں و عاکیلئے واخل ہوتے تھے۔

حفرت امام محد باقرسے مروی ہے کہ

(اذا أردت ان تتصدق بشيء قبل الجمعة فاعجر ه الى يوم الجمعة)

تر جمہ: اگر آپ جمعہ کے علا وہ کسی اور دن میں جمعہ سے پہلے صدقہ وینا چاہے ہوتو اس کو جمعہ کے دن تک تا خیر کر کے جمعہ کے دن وینا بہتر ہے۔

ای طرح ایک اور جگه پرحضرت امام محمد با قرم فرماتے ہیں کہ

(ان الله ينا ذي كل ليلة جمعة من فو ق عر شه من اول الليل الي آ خر ٥ \_ ألا عبد مو من يد عو ني لد ينه د

نياه قبل طلوع الفجر فا جيبه ؟ ألا عبد مو من يتوب الى من ذنو به قبل طلوع الفجر فا توب اليه ؟ ألا عبد مو من قد قترت عليه رزقه قبل طلوع الفجر قا أزيده و أو سع عليه ؟ أ عبد مو من قد قترت عليه رزقه فيسا لنى الزيادة فى رزقه قبل طلوع الفجر فا عافيه ؟ ألا عبد مو من محبوس مغموم يسأ لا عبد مو من (سقيم) فيساكنى ان أشفيه قبل طلوع الفجر فا عافيه ؟ ألا عبد مو من محبوس مغموم يسأ لنى ان اطلقه من سجنه فا خلى سر به ؟ ألا عبد مو من مظلوم يسائلنى ان اخذ (له) ظلامته قبل طلوع الفجر فا نتصر له و اخذ له بظلامته ؟)

قالٌ : (فلا يز ال ينادي بهذا حتى يطلع الفجر)

اللہ تعالیٰ ہر شب کوعرش بریں سے رات کی ابتداء سے لیکر آخر تک اپنے بندوں کوندا دیتا ہے کہ کون مومن بند ہ ہے جو مطلوع فجر سے پہلے مجھے اپنی دنیاودین کی صلاح اور بھلائی کیلئے پکارتا ہے اور میں اسے جواب دیتا ہوں۔

کون وہ مومن بندہ ہے جو آج طلوع فجر سے پہلے مجھ سے اپنے گنا ہوں کی تو بہ مائے تا کہ میں اس کی تو بہ قبول کروں کوئی ہے مومن جس پر رزق کو نگک کر دینے کی وجہ سے مجھ سے کشا دگی رزق کا سوال کرے اور فجر سے پہلے اس کے رزق میں اضا فہ کر دوں گا۔

کون ہے وہ مریض مومن جو مجھ سے فجر سے پہلے شفاء یا بی کوطلب کرے تا کہ میں اسے شفاء دوں۔

اس بابر کت رات کواگر کوئی قیدی پریشان حال مجھ سے اپنی رہائی کی دعا کرے تو میں اسے قیدخانے سے رہا کردوں۔ کون ہے مظلوم مومن جو مجھ سے اس رات طلوع فجر سے پہلے پہلے اپنے لیے اس شخص پر جس نے اس پرظلم کیا ہونسرت طلب کرے تاکہ میں اسکی اس ظالم شخص پر نصرت کروں۔

امامٌ نے فرمایا کہ خالق مینداطلوع فجرتک دیتارہتا ہے۔

حضرت امام جعفرصا وق يا امام محم باقر نفر ما يا (ان المعبد المو من يسال الله الحاجة فيو خر الله قضاء حاجة التي سأل الى يوم الجمعه) الله تعالى مومن بنده كى طلب كرده حاجت كو جمع تك يورا بون يس ديركرتا بيروز جمعات تنوليت كاشرف بخشا بي اكرم صلى الشعليه واله وللم نفر ما يا (ان يوم جمعة سيد الايام واعظمها عند الله من يوم الفطر و يوم الاضحى وفيه خمس خصال خلق الله فيه آدم واهبط الله تعالى فيها احد شياء الا واهبط الله فيه آدم الى الارض و فيه توفى الله آدم وفيه ساعة لا يسال الله تعالى فيها احد شياء الا أعطاه ما لحر اماوما من ملك مقرب ولا سماء ولا ارض ولا رياح ولا جبال ولا شجر الا وهو يشفق من يوم الجمعه ان تقوم الساعة فيه جمعة المبارك تمام دنول كامر داردن ب الله كمال سب

عظیم دن ہے اس دن کی پانچ صفات ہیں۔

ا:حضرت آدمٌ كواس دن بيدا كيا ـ

۲: جنت سے زمین پر حضرت آ دمؓ کواسی دن اُ تا را۔

٣: خالق نے جمعہ کے دن حضرت آ دمٌ کی روح قبض کی تھی۔

ا جمعہ کے دن ایک ایبا وقت ہے جس میں بندہ کوئی بھی خالق سے سوال کرے اور وہ حرام نہ ہوتو اسکی دعا کو قبول کر کے اسے وہ چیز عطا کی جاتی ہے۔اللہ کے برگزیدہ فرشتے آسان وزمین ہوا پہاڑ درخت سب مخلوق اور پوری کا مُنات جمعہ کے دن سے ڈرتی ہے کیونکہ جمعہ قیا مت کے بریا ہونے کا دن ہے۔ (۱)

حضرت صادق حضرت ایقوب کاپن بیٹوں کو کے ہوئے اس جملہ (سوف استغفر لکھ رہی پوسف ۹۸ عفر یہ عمل استخفار کروں گائی تغیر کرتے ہوے اس جملہ (سوف استغفار کروں گائی تغیر کرتے ہوے فرماتے ہیں (احسر هسم المسے السحو من لیلة السجہ معه) حضرت یعقوب نے اپنی بیٹوں کے لیے استغفار کو جمعہ کی رات سحری تک موثر کیا اور پھر سحری کے وقت ان کے لیے استغفار کیا۔ روایات میں مانا ہے کہ جمعہ کے دن میں دو گھڑیاں تجو لیت کی ہوتی ہیں (ما بیس فواغ المخطیب من المخطبة الی ان تستوی الصفوف بالناس واحوی من احو النهاد) خطیب جمعہ جب خطبہ سے فارغ ہو جا کہ اس وقت سے لے کر لوگوں کا صفوف منظم کرنے کے وقت اور دوسری گھڑی جمعہ کے دن کا آخری وقت ہے ۔ بعض روایت کرتے ہیں کہ دوسرا وقت آ دھے شمل کے غروب ہونے کے بعد ہے حضرت امام جمد با قر افر فرماتے ہیں داول وقت جمعہ جو کہ زوال شمس الی ان تمضی ساعہ یحا فظ علیها فان رسول الله قال لا یسال الله وقت المجمعة ساعة تن ول الشمس الی ان تمضی ساعہ یحا فظ علیها فان رسول الله قال لا یسال الله چونکہ رسول خدا فرماتے ہیں کہ گوئی بھی مخض خالق سے اس گھڑی میں کوئی آچی دعا نہیں کرتا مگر یہ کہ خالق اس کی دعا کو تو تا ہوں کرتا ہے۔

حضرت جابر بن عبداللہ انساری روایت کرتے ہیں ۔رسول خدانے سوموار اور منگل کے دن جنگ خندق میں کفار و مشرکین کیلئے بد دعا کی اور جب بید دعا بدھ کے دن کوظہر وعصر کے درمیانی وقت متجاب ہوئی تورسول صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے چرہ مبارک پرخوش کے اٹارنمو دار ہوئے۔جابر کہتا ہے جب بھی مجھ پر کوئی مصیبت نا زل ہوتی ہے تو میں اس گھڑی (۱) اس حدیث مبارک سے حقیقت میں امام حضرت انسان کو تنبیہ کررہے ہیں کہ بیاتمام غیر مکلف اشیاء جب خالق ہے۔

الله كي طرف خلوص نيټ كے ساتھ متوجه موكر دعا كرتا موں تو وہ دعا قبول موجاتى ہے۔ نبي اكرم صلى الله عليه واله وسلم ہے منقول عكر (من كان له حاجه فليطلبها في العشاء الاحرة فانها لم يعطها احد من الامم قبلكم يعنى العشاء الاحوة) جس كے ياس حاجت موتو اسے عشاء كة خرى وقت مي طلب كرنى جا ہے متجاب موكى اور بيوقت استجابت خالق كائنات نے آپ سے پہلے والی امتوں كوعطانہيں كيا۔ ايك اور روايت ہے كه (فسى السيدس الأول من النصف الثاني من الليل) آدهي رات كے بعد پہلے والے چھٹويں حصہ ميں وعا مائلي جا ہے۔ اوراس مذكورہ روايت كوان بعض روایات سے تقویت حاصل ہوتی ہے جن میں اس مخص کی فضیلت اور اسے تشویق و ترغیب کے بارے میں ملتی ہیں کہ جونما زتبجد کواس وقت پڑھتا ہے جب لوگ سوئے ہوئے ہوتے ہیں اور بیخض غفلت کی نیندسونے والوں میں کھڑے ہوکر ذکرالہی میں مشغول ہوتا ہے اس میں کسی شک کی گنجایش نہیں ہے کہ اس وقت جبکہ نیند بہت زیا دہ لوگوں یر غالب آجاتی ہے کیونکہ آدھی رات سے پہلے وقت میں نینداتنی زیا دہ غلبہ نہیں کرتی کیونکہ اکثر لوگوں کی حالت اس وقت دن ہی کی طرح ہوتی ہے یعنی جاگ رہے ہوتے ہیں اور کام کاج میں مشغول ہوتے ہیں اور صبح ہوتے ہی اپنارز ق كمانے كے ليے ادھر ادھر منتشر موجاتے ہيں ليكن آدھى رات كا وقت مغزرات كے نام سے بكا راجا تا ہے اور يمي وقت عبا دت کا وقت ہوتا ہے۔جبکہ اسی وقت غفلت بھی بہت زیادہ غالب آ جاتی ہے لیکن عبا دت میں چونکہ قلب کا تمام دنیاوی امور اور مشاغل سے فارغ ہونا ضروری ہے تا کہ حضور قلب کے ساتھ انسان خدا کی عباوت کر سکے اور کیونکہ رات کے آخری وقت میں انسان کاول تمام مشاغل سے پاک ہوتا ہے لہذاعبا دت خدا کے لیے بیرایک بہترین وقت ہے لیکن اس وقت انسان غفلت کا شکار اس لیے ہوتا ہے کہ کیونکہ اس وقت خواہشات نفس کے ساتھ جہا و کر کے پیاری نیندکور ک کرنا پڑتا ہے دنیا وآخرت کے سلطان کا بنات کے مالک کے ساتھ راز ونیا زکی باتوں کیلیے نرم و نا زک بستر کوچھوڑ تا پڑتا ہے اور آخررات کے چھٹویں حصد کی گھڑی ایسی گھڑی ہے جس کے بارے میں عمر بن اذیندروایت کرتے ہیں کہ حضرت امام جعفرصادق كوفرمات بوك ناكه (ان في الليل ساعة ما يو ا فق فيها عبد مو من يصلي ويدعو الله فيها الا استنجاب له قلت اصلحك الله و اي ساعات الليل هي ؟قال اذا مضي نصف الليل و بقي السدس الاول من اول النصف الثاني) رات ميں ايك اليي گھڑي ہے جس ميں انسان كوئي بھي دعا الله سے نہيں مانگنا مگريہ كەللداسے قبول كرتا ہے ـ راوى كہتا ہے ميں نے عرض كيا مولاً خدا آپ كى بھلائى كرتے وہ كون ي كھرى ہے؟ حضرت ڈرتی رہتی ہیں کہ معلوم نہیں ای جعہ قیا مت قائم ہو جائے ۔اور حشر ونشر ہو ۔انسان کوتو بدرجہ اولی ہر جعہ کو قیامت کے قیام کی تو تع کرتے ہوئے خالق سے اسکی معصیت سے ڈرنا چاہیے۔

امام جعفرصا دق فرماتے ہیں رات کے آ دھا حصہ گزرنے کے بعداس کے پہلے چھٹویں حصہ کی گھڑی ہے رات کی آخری تهائی کی فضیات میں روایات : رمول اسلام صلی الله علیه واله وسلم سے روایات میں ملتا ہے کہ (اذا کے ن احس السلیل يـقـول الـلـه سبـحانه وتعالىٰ هل من داع فا جيبه ؟هل من سائل فا عطيه سؤله ؟هل من مستغفر فا عُفر له ؟هل من قائب فأتو ب عليه؟) ترجمه رات كي آخرى وقت الله سجانه وتعالى بنده كوندا دية موئي كهتا م كهكوكي مجه سے حاجت طلب کرنے والا ہے تا کہ اسے جواب دول ؟ کون ہے مجھ سے طلب کرنے والا تا کہ اسے وہ مطلوبہ شے عطا كردون؟ آياكوكى ب مجھ سے مغفرت طلب كرنے والا ميں اسے رات كے اس وقت بخشوں؟ كون ہے مجھ سے تو بطلب كرے تاكه ميں اس كى توب كو قبول كروں؟ ايك راوى ابراجيم بن ابى محمود روايت كرتے ہيں كه ميں نے امام رضاً عے عرض کی کہ مولا اس حدیث مبارک کے بارے کیا فرماتے ہوجسکوبعض لوگوں نے رسول اکرمسلی اللہ علیہ والہ وسلم سے اس طرح نقل کیا ہے رسول خداصلی الله علیه واله وسلم فر ماتے ہیں کہ الله تعالی ہررات آسان ونیا میں تا زل ہوتا ہے امام نے فرمايا (لعن الله المحر فين الكلم عن مو اضعه والله ما قال رسو ل الله صلى الله عليه واله وسلم كذلك انهما قال صلى الله عليه واله وسلم أن الله تبارك و تعالى ينز ل ملكا الى السماء الدنيا كل ليله في الشلث الاحير وليلة الجمعه في اول الليل فيامر ه فينا دي هل من سائل فاعطية سوله ؟هل من تائب فا توب عليه ؟هل من مستغفر فاغفر له ؟ياطاً لب الخير اقبل ياطالب الشر اقصر فلا يزال ينادي بها حتى يطلع الفجر فا ذا طلع عا د الى محله من ملكو ت السماء حد ثني بذلك ابي عن جدى عن ابا ته عليهم السلام عن رسول الله صلى الله عليه واله وسلمة جمالله تعالى ان لوگول يرلعنت كرے جوكلام رسول میں ہیرا پھیری کرتے ہوئے کلمات کوانی موضع اور محج جگہ سے ادھرادھر کر دیتے ہیں خدا کی فتم رسول خدانے ایسانہیں فر ما یا جیسانقل کیا جا ر ہاہے بلکہ رسول خدانے بیفر ما یا کہ اللہ تعالیٰ ایک فرشتہ عرش کو دنیا پر بھیجتا ہے اور بیفرشتہ ہر رات آخری تہائی حصہ اور شب جعہ کورات کے ابتدا میں تھم خدا پھل کرتے ہوئے لوگوں کوخدا کی طرف سے ندادیتا ہے کہ آیا كو في سوالي ب جواس وقت خدا سے سوال كر سے اور ميں (خدا)اس سوال كو بورا كروں كون ہے تو به كوطلب كر نيوالا تا کہ اس کی تو بہ کو قبول کروں کو گئی ہے جومغفرت کو طلب کر نیوالا تا کہ اس کی طلب مغفرت کو قبول کروں اے نیکی كرنے والا نيكيوں ميں اضا فدكر \_ برائى پھيلانے والوں كوندا ديتے ہوئے فرماتا ہے كداے برائى پھيلانے والا ذرا برائیوں کو کم کر۔اور خداکی جانب سے بینداطلوع صبح تک جاری رہتی ہے جب طلوع فجر ہوجاتی ہے تو بیفرشتہ والیس چلا جاتا ہے جہاں سے آیا ہوتا ہے اور اس روایت کو مجھے آبا واجداد نے رسول اسلام سے نقل کی ہے۔

تصیحت: جو مخض قوی ایمان اور پخته عقیدے کا ما لک ہے ۔رسول اسلام اور جناب زہراء کی اولا واطہار جس بات کی خالق کا نتات سے ہمیں خبر دیتے ہیں وہ حق وحقیقت پر جنی ہوتی ہے ایسے مخص کے لیے ضروری ہے کہ ایسی گھڑی جس کی رسول خدانے ہمیں خردی ہے کہ خالق کی طرف ہے منا دی اپنے مومن بندوں کو ندا دیتا ہے لہذ االی گھڑی کو اپنی حوائج اور دعاؤں اور مطالبات کواس ندا مبارک کے جواب میں بارگاہ الہی میں ارسال کریں اس مفہوم کو سجھنے کے لیے ایک مثال عرض کرتے ہیں جیسے دنیا کے بادشا ہوں میں کوئی بادشاہ جب اپنا قاصدا پی رعیت کی طرف بھیجتا ہے اور اس مخض کے دروازہ پر کھڑا ہوکراس کی حاجات کو با دشاہ کی طرف سے طلب کرتا ہے اور کہتا ہے کہ بادشاہ وقت نے مجھے آپ کی طرف اذن دے کر بھیجا ہے تا کہ آپ کی حاجات کواس کی بارگاہ میں لے جا وی اور بادشاہ آپ کی حاجوں کو پورا کرے ۔الی صورت میں رعیت الی فرصت اور حالت کوغنیمت سمجھتے ہوے مجوسب سے زیا دہمہم حاجات ہوتی ہیں ان تمام حاجات کو قاصد کے سامنے پیش کرتے ہیں اور کوئی ایسی حاجت نہیں رہ جاتی جس کو اس نے پیش نہ کیا ہواور پیر حالت اور زیا دہ اہمیت اختیا رکر جاتی ہے۔جب وہ با دشاہ وقت جود وکرم کے ساتھ مؤصوف ہونے میں معروف ہوتو الی صورت میں رعیت بھی بھی ایسی ندا کونظر اندا زنہیں کرتی اور اپنی حاجات کے ارسال کرنے میں روگر دانی نہیں کرتے کین جوجان بوجھ کرستی اور کا ہلی کا مظاہرہ کرتا ہے جہاں روگر دانی کر کے مقصد کوضا کع کر بیٹھتا ہے وہاں اپنے مالک كى نارضكى كامستحق بھى مظهرتا ہے اور خالق كى جانب سے اسے اس آيت كے ساتھ جواب لوٹا ہے كه (ان الساديسان یست کسرون عن عبادتی سید خلون جهنم دا حرین جومری عباوت سے روگروانی کرتا ہے عقریب ذلیل و خوار ہوکر جہنم میں داخل ہوگا ۔اور جو مخص غفلت کی نیند میں رہ کراس ندا کا جواب نہیں ویتا اور روگر دانی اختیا رکرتا ہے تو وہ بميشه محرومين كى فهرست ميں ربتا ہے (ومن تو ك مساء لة الله افتقر) جواللہ سے سوال كرنا جھوڑ ديتا ہے وہ حاج و فقیر ہوجا تا ہے حضرت علا مدرضی الدین علی ابن موئی بن طاؤس (قدس الله روحه ) بیان فر ماتے ہیں جب خالق کی طرف سے فرشتہ مقرب مخلوق کو غفلت کی نیند سے بیدار کرنے کیلئے ندا دیتا ہے تو اس وقت انسان کو جا ہیے اس قتم کی دعا ما منظ أوريول كم البي مين ثيري ربوبيت كي نقيد بن كرتا مول حفرت محرصلي الله عليه واله وسلم كو تيرا آخري نبي سجهتا مول اور تیری جانب سے بھیج ہو سے اس منادی کے ذریعہ مجھ پر تیرے جود وکرم کی واضح ہونے والی حقیقت کی صدافت پر گواہی دیتا ہوں اگر چہ (میرے گنا ہول کے پر دہ کی وجہ ہے) میرے کان اس منا دی کی ندانہیں من رہے ہیں لیکن میراعقل و دماغ اس ندا کوس اور سمجھ رہا ہے اور تیرے کیے ہوئے وعدوں کی حقا نیت کی تصدیق کر رہا ہے تو ایس حالت میں عرض کرتا ہوں کہ اے میرے محبوب اور میرے بروباراور مجھ پراحیان کر نیوالے تی آتا تیری طرف سے نازل ہو نے والا پیغمبراورمقرب فرشتہ کو میں فراخ ولی کے ساتھ استقبال کرتا ہوں ۔اور تیرے ہی اس قول کو ہاری عقلوں نے زبان حال سے حاجوں کی برآوری کرنیوالے خزانہ ہارے آقاو مالک کی جانب سے بیکہا (هل من سائل فاعطته سؤله) ہے کوئی سوال کرنے والاتا کہ اسکے طلب کر دہ سوال کو عطا کروں ؟ اور میں ہراس امر کا سوال کرتا ہوں جو خالق کی مجھ پر ہمیشہ رضائیت اور خوشی کا موجب ہواور ہمیشہ مجھے خالق کے ساتھ مربوط رہنے کی تو فیق کا سبب ہواور اس جاجت کے صدقہ مجھ پراپنی نعتوں اور احسانات کو پورا کرے اور مجھے خالق کی بارگاہ میں کمال ادب حاصل ہواور اس امر کے صدقه خدا مجھے اپنی حفاظت میں رکھے اور مجھ پر خالق اپنے احسانات کو محفوظ رکھے اور دائم رکھے حضرت ابن طاؤش فرماتے ہیں کہ ندا کے دوسرے کلمہ کے جواب میں آپ کو یوں کہنا جا ہے ہم نے ایخ آقا ومولا جس سے ہم نے اپنی امیدیں با ندھی ہوئی ہیں کیطرف سے قول سن رہے ہیں (ھل من قائب فائنو ب الیه) ہے کوئی تو برکوطلب کرنے والا تا کہ میں اس کی تو بہکو قبول کروں؟اور اے خدایا میں آپ ہے اختیا ری واضطراری طور پر تو بہکو جا ہتا ہوں کیونکہ میں خدا کے غضب اور عقاب کو ہر داشت کرنے سے عاجز ولا چار ہوں اور رضائے الی کامخیاج اور اس کی طرف مضطر ہوں۔ میری عقل لسان حال کے ساتھ خالق و مالک سے توبہ کر رہی ہے۔اے میرے آتا و مالک کیطرف سے پیغام کیکرآنے والامقرب فرشترتون قول خدا (هل من مستغفر فا غفو له) ہے كوئى مغفرت طلب كرنے والا تاكمين اسے معاف کر دول؟ کو ہرتک سیج معنوں کیباتھ پہنچا دیا ہے اور میں خدا کا عبد اور غلام ہوں اور اس سے ہراس چیز کی مغفرت و معافی چا ہتا ہوں جواسے ناپند ہے اور مجھ سے سرز دہوئی ہے میں خالق کواسکی ذات کا واسطہ دیکر طلب عفوکر تا ہوں میرا دل وزباً ن اس معبود حقیقی ہے استغفار کررہا ہے اور اگر دل وزبان ہے تقید این نہ بھی ہوتو میری عقل بھی لیان حال ہے عا جزی وانکساری کے ساتھ خالق کی رحمت اورعفو وکرم کا واسطہ دیگرمغفرت طلب کر رہی ہے اور میں اس کی عظمت و عزئت کے سامنے ذلیل وحقیر ہوں اے میرے آقا و مالک کی طرف سے آنیوالاا مین فرشتہ میں نے اپنی عاجزی و انگساری اور خدا سے طلب تو بہومغفرت کو تیرے حوالے بطور امانت سپر دکر دی ہے اور تو ان امانات کواپی بے بناہ کرم وجود اور رحتوں کے ساتھ مجھ پر احسانات کر نیوالے آقاو مالک تک پہنچانا۔ (اور اے فرشتہ ) خالق نے آپ کو ہماری طرف بھیج کراپنی رحمت کے درواز وں کوہم پر کھول دیا ہے۔ (اس کے بعد سیداین طاق س فر ماتے ہیں )آگر اس تمام دعا کو جوہم نے ذکر کی ہے یاد نہ کرسکوتو اے ایک کاغذ پر لکھ کر ہمیشہ اپنے ساتھ تکیہ کے بیٹے رکھ دیا کرواور اے تعویذ بنا کر ال طرح حفاظت كروجس طرح آب سي فيتي چيزى حفاظت كرتے ہيں جب رات كا تنهائي حصه آئے تو اس ورقه اور تعویذ کواییخ سامنے کھول کراس منادی خدا کوان الفاظ کے ساتھ جواب دیتے ہوئے خداسے دعا کرنا اے بہت زیادہ رحت و کرم کرنے والے کی جانب سے منا دی کرنے والا فرشتہ یہ (ورقہ اور تعویذ کی طرف اشارہ کرنا) میری حالت زار ہے جے میں خالق کے سامنے پیش کرنے کے لیے تیرے سپر دکر رہا ہوں۔ ندمیری زبان صلاحیت رکھتی ہے کہ میں ان احوال کو تیرے سامنے عض کرسکوں۔اور ندہی میراول اس قابل ہے کہ وہ تھے کچھ بیان کرسکے۔

مصنف کی کلام: حضرت علامہ سیدابن طاؤس کی کلام کے آخر پر مصنف عبد مومن کو خالق کی طرف سے منا دی کی ندا کے وقت تصیحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اگرآپ کو مہولت میسر ہوتو اہل بیٹ سے مروی اور انکی طرف منسوب وظائف وادعیہ کو پڑھیں ۔اور بیمل سب سے اچھا ہے اور اگر ان ادعیہ کو نہ پڑھ سکیں تو ایسی صورت میں بیدعا کروالہی میں تجه يرائيان ركهتا هون اوررسول صلى الله عليه واله وسلم اورآل رسول صلى الله عليه واله وسلم كي حقانيت كي تقيد بي كرتا مون أور جو کچھ وہ معصو مین تیرے لطف کی خبریں دیتے ہیں ان سب کے حق ہونے کی تقیدی کرتا ہوں اکھی محمصلی الله علیہ والہ وسلم واهل بیت محمصلی الله علیه وآله وسلم پراپی رحتو ل کونا زل فرها ۔ دنیا وآخرت میں سے اس رات کو تجھ سے جوانسان کی بہتری اور بھلائی کے لیے طلب کیا گیا ہے اس میں مجھے بھی شامل فرما ٹا اٹھی میرے ساتھ وہ کرنا جس کا تو آبل ہے نہوہ جس کا میں اہل ہوں اے ارحم الراحمین محمد وآل محمد پر رحمتیں تا زل فر ما جان لوحضرت امام جعفرصا وق ہے مروی ہے کہ ولا تعطوا العين حظها فانها اقل شيء شكراً أستكهول كوزيا ده سون نددينا چونكه تمام اعضاء سے بهت كم شكر ار آ تکھیں ہیں۔ رسول خداصلی اللہ علیہ والہ وسلم سے روایت ہے (اذا قیام العبد من لذیذ مضجعه و النعاس فی عینیه لير ضي ربه لصلاة ليله باهي الله به ملا تكته فقال اما ترون عبدي هذا قدقام من لذيذ مضجعه الى صلاة لمر افرضها عليه؟اشهدو ااني قد غفرت له)جب بنده اپني پياري نيند کوچيوژ کرخالق کي رضا کے ليے تماز تہدے لیے کھڑا ہوتا ہے جبکہ اس کی آمکھوں میں نیندے آثار ہوتے ہیں تو ایسی حالت میں اللہ تعالیٰ اپنے ملا تکہ کی محفل میں فخر ومبا ہا ہے کرتے ہوئے یوں فرما تا ہے اے ملا تکہ کیا میرے اس بندے کونہیں دیکھ رہے ہوجو اپنی بیا ری نیندکو جھوڑ کرنما زشنب ادا کر رہا ہے جس کو ہیں نے اس پر واجب نہیں کیا۔آپ (ملائکہ) گواہ رہنا میں نے اس بند ہ کو بخش دیا

فا کدہ: جیسا کہ معلوم ہے کہ دن کے بارہ گھنے ہوتے ہیں اور اس جیدر آباد فی آباد کر آباد کی مطوم ہے کہ دن کے بارہ گھنے ہوتے ہیں اور اس میں شخصی اللہ میں اور اس معنی پر مشتل صاحب علیم السلام کو واسطہ بنا کر خدا سے خلوص دل کے ساتھ اپنی حاجات کو طلب کر سکتے ہیں اور اس معنی پر مشتل صاحب مصباح کم تھجد نے اپنی کتاب میں آئمہ سے مروی دعا کوروایت فرمایا ہے سیدرضی الدین وکر کرتے ہیں کہ مومن ہفتہ

میں ہرروز آئمہ میں سے کسی امام کا مہمان شار ہوتا ہے اور اس دن کی آفات و بلیات سے مہمان نواز معصوم کی پناہ وامان میں ہوتا ہے تو الی صورت مین ہر دن میں معصوم کی ایک خاص زیارت ہے اس مخصوص زیارت سے مومن اپنے مہمان ہونے کا اظہار کرتا ہے۔اور معصوم مہمان نواز کی پناہ گاہ میں آنے کا اظہار کرتا ہے۔

ا بہفتہ کے دن مومن رسول خدا م کی ضیا فت میں ہوتا ہے اس صورت میں اپنے مہما ن بننے کا اظہار نبی کیساتھ مختص زیارت سے کرے۔

۲: اتوار کے دن علی ابن ابی طالب عبد مومن کی ضیافت کرتے ہیں تو اس دن ان کی خاص زیارت ہے جس سے مومن السیخ امیر وآتا کے مہمان ہونے کا ثبوت دیتا ہے اور امام اس دن مومن کوتمام مشاکل اور مصائب سے اپنی پناہ میں لیتے ہیں۔ ہیں۔ ہیں۔ ہیں۔ ہیں۔ ہیں۔

سا بسوموار کے دن امام حسن کی ضیافت کا دن ہے اور ان کی زیارت سے مومن ان کے مہمان ہونے کا اظہار کرے۔ سم بینگل کو امام سجا ڈمومن کی مہمان نوازی فر ماتے ہیں اور اس طرح امام محمد با قر اور جعفر صا دق بھی مومن کومہمان مظہراتے ہیں اور مومن اس ایک دن میں تین معصوبین کی بنا ہ میں ہوتا ہے لہذا وہ ان معصوبین کی زیارت کے ساتھ اس ضیافت اور امان میں ہونے کا اظہار کرے۔

۵: بدھ کے دن حضرت امام موسیٰ کاظم امام علی رضاً امام محد تھی اور امام علی نقی کی زیارت کے ساتھ مختص ہے اور اس دن مومن ان معصوبین کی ضیافت و پناہ میں ہوتا ہے۔

۲: جمعرات کے دن مومن امام حسن عسکری کی زیارت پڑھ کران کی مہمان نو ازی اور امام کی پناہ میں ہونے کا اظہار و اعلان کرے۔

مدآ بالملاب آباد بوت فبرم. C1.

2: جعد کے دن امام ولی العصرامام الحجۃ ابن الحن القائم "کے ساتھ مختص ہے۔ دوسرا اہم وقت وعا کیلئے:

شب قدر کی فضیلت: شب قدر کو دعا کی قبولیت میں اثر ہے۔ اور بیرات رمضان المبارک کی ان تین راتوں ۱۹ ۱۲٬۳۲۳ میں سے کوئی ایک ہے اور بعض روایات کی بنا پر۲۳ رمضان المبارک کی رات کا قوی امکان ہے اور اس کی تاکید وارد ہوئی ہے۔

تيسراوه وقت جوقبوليت دعاميں اثر انداز ہے:

بیداری کی راتیں :وہ راتیں جن میں پوری رات بیداررہ کرعبا دت خدا کرنے کا تھم ہوا ہے ان راتو ں کو بھی ما نگی ہوئی دعا جلد قبول ہو تی ہے اور وہ راتیں درج ذیل ہیں۔

ا:ماه رجب المرجب كي پيلي رات \_

۲: بیمه شعبان کی رات \_

۳:عيدالفطر كي رات\_

۴:عیدالانتی کی رات \_

بعض روایات میں یوں وارد ہوا ہے (ف آن آمیس المو منین کان یعجبه ان یفوغ نفسه فی هذه اللیالی)میرالمو منین کوید پیند تھا کہ وہ اپنے آپ کوان راتوں کوخصوصاً عبادت خدا کیلیے مختص کرتے۔

#### چوتھامہم ونت

الد مور فرند روز عرف (9 ذوالحجه ) الله سے سوال کرنے اور دعا ما تگئے کے ساتھ معروف ہے اس لیے روایات میں وارد ہوا ہے کہ جو شخص اس دن روز ہ رکھنے کی وجہ سے کمزور پڑجائے اور دعا نہ ما تگ سکے تو ایسے شخص کے لیے افضل یہ ہے کہ روزہ چھوڑ دے اور دعا میں کوتا ہی نہ کرے جب کہ اس دن روزہ رکھنے پرتا کید بھی کی گئی ہے۔

دیگر او قات مہم کا ذکر: ذیل میں چند ایک اور اوقات کا ذکر کیا جاتا ہے جن کا قبولیت دعا میں اثر ہے۔

ا:ہوا کے چلنے کے وقت۔

۲: سورج کے ڈھل جانے کے وقت ۔

۳: جب بارش ہور ہی ہو\_

٧: جب كوئى مومن هميد ہوتواس كے خون ناحق كے پہلے قطرہ كے بہنے كے وقت مظلوموں كے حامى اور ناصر خالق سے دعا ما گئى جائے تو اسے تبوليت كا درجہ حاصل ہوتا ہے۔ زيدالشحام حضرت امام جعفر صادق سے روايت كرتا ہے اطلب والدعا في اور بع ساعات عند هبوب الرياح و زوال الافياء و نو و ل المطر و اول قطرة من دم القتيل المو من فان ابو اب السماء تفتح عند هذه الاشياء) دعا كوان چاراوقات ميں ما تكو۔

ا:چلتی ہوا کے وقت \_

٢: سورج كاسابية فطلة وقت \_

Ser Arteria de la contra de la compania de la comp

۳: بارش ہوتے وفت ۔

م: اور مومن شہید کے خون کے قطرہ کے گرتے وقت <sub>-</sub>

كونكه ان اوقات مين رحمت الى كورواز ك كل جاتے بين حضرت امام جعفر صا دق عليه السلام كى ايك اور روايت عير اذا ز الت الشهمس فتحت ابو اب السماء و ابو اب الجنان وقضيت الحوائج العظام فقلت من اى وقت؟ فقال مقدار مايصلى الرجل ا ربع ركعات متر سلاً)

جب سورج و طاتا ہے تو اس وقت خالق کی رحمتوں کے درواز ہے اور اس کی جنت کے درواز ہے کھول ویئے جاتے ہیں اور اس وقت عظیم حاجیں تبول ہوتی ہیں۔ راوی کہتا ہے کہ سورج و طلعے ہے آپ کتا وقت مراد لیتے ہیں؟ آپ فرماتے ہیں اتنی مقدارو فت جس میں ایک عا وی شخص (نہ جلدی کرتا ہے نہ دیر کرتا ہے ) چا ررکعت نما زیڑھ سکے۔ ابوالصباح الکتانی حضرت امام محمد باقر سے روایت کرتے ہیں کہ قال ان اللہ یحب من عبادہ کل دعاء ،فعلیکھ بالدعاء فی السبحر الی طلوع الشمس فانھا ساعة تفتح فیھا ابواب السماء و تقسم فیھا الارز اق و تقضی فیھا الحوائج ا نعظام) اللہ تعالی کواپے بندوں میں سے زیادہ دعا کرنے والا پند ہے لہذا آپ وقت سحر سے کیکرسوری نکلنے تک زیادہ سے زیادہ دعا ما نگا کروکیونکہ اس وقت رحمت خدا کے درواز ہے کھل جاتے ہیں اور رزق کولوگوں کے درمیان تقسیم کیا جاتا ہے۔ اور اس وقت بری بری حاجق کو کولوگوں کے درمیان

القسم الثاني: قبوليت دعا مين مكان كي ابميت.

وادى عرفات: روايت ميں ہے كہ (ان السله سبحانه تعالى يقو ل للملائكه في ذلك اليوم يا ملائكتى الا تسرو ن الى عبدا دى واء مائى جاء وا من اطر اف البلاد شعثاً غبراً اتد رون ما يسالون ؟ فيقولون : ربنا انهم يسالونك المعفره فيقول اشهد كم انى قد غفر ت لهم ) الله تعالى عرفه ك دن البخ ملائكه سكتا ہا كہ المعفر عبر كم الله كا الله عند المراف دنيا اور مختلف المراف دنيا اور مختلف ممالك سة آنيوا في ميز عبد عمر داور عور تيل جن كمالك سة آنيوا في ميز عبد عمر داور عور تيل جن كمالك سة آنيوا في ميز عبد عمر داور عور تيل جن كمالك من المور جركر دآلود بين كس چيزكا سوال كررہ بين عمل كل مواب مين كمين كالى بي بندے تيرى مغفر ت طلب كرد بي بين دو وادى عرفات أكد آپ أواه ربنا مين بى دعا ما نكتے سے خدا بخشا ہے جبيا كہ خالق فر ما تا ہے قال الله بعند المشعر الحرام) جبتم عرفات سے كوچ كروتومشر الحرام تعالى (فا ذا افضت من غوفات فا ذكر و ا الله عند المشعر الحرام) جبتم عرفات سے كوچ كروتومشر الحرام تعالى (فا ذا افضت من غوفات فا ذكر و ا الله عند المشعر الحرام) جبتم عرفات سے كوچ كروتومشر الحرام تعالى دفا فا ذكر و ا الله عند المشعر الحرام) جبتم عرفات سے كوچ كروتومشر الحرام الله عند المشعر الحرام) جبتم عرفات سے كوچ كروتومشر الحرام الله عند المشعر الحرام) جبتم عرفات سے كوچ كروتومشر الحرام الله عند المشعر الحرام) جبتم عرفات سے كوچ كروتومشر الحرام الله عند المشعر الحرام) جبتم عرفات سے كوچ كروتومشر الحرام الله عند المشعر الحرام) جبتم عرفات سے كوچ كروتومشر الحرام الله عند المشعر الحرام الله عند المشعر الحرام المرب الله عند المشعر الحرام الله عند المشعر الحرام المرب الم

کے پاس ذکر خدا کر و۔ اور اس طرح شب بیداری کی راتوں میں بھی خالق کا نئات نہ بخشنے والے گنا ہوں کو بھی بخش دیتا ہے۔

مسجد الحرام اور كعبى فنيلت: حضرت امام رضاً سے روایت ہے كه (ما وقف احد بتلك الجبال الا استجیب له فا ما السمو منو ن فیستجاب له هد في دنیاه مرج فل مكرمه ك ما السمو منو ن فیستجاب له هد في دنیاه مرج فل مكرمه ك ما السمو منو ن فیستجاب لهد في دنیاه مرج فل مكرمه ك مي المرون المرد في المرد في المرد و دعا ما تكني والامومن ہوتو اس كى حاجت كو آخرت ميں خز انه كيا جا تا ہے ۔ اور اگر كا فر ہوتو اسے دنیا ميں ہى اجرد ب دیا جا تا ہے اور آخرت ميں ان كاكوئي حق نہيں ہے۔

مساجد کی فضیلت: مساجد الله کھر ہیں اور جو مخص مساجد میں آئے گا گویا اس نے اللہ کی زیارت کی ہے۔ حدیث قدی میں وارد ہوا ہے (الا ان بیو تی فی الا رض المساجد فطو بی لعبد تطهر فی بیته ثمر زارنی فسی بیتی مساجد زمین پرمیرے گریں خوش متی ہے اس مخص کی جواب گریس پاکیزہ ہو کرمیری زیارت کے لیے میں بیت کے ساتھ و خالق کا نتا ت اس سے بلند و بالا ہے کہ وہ اس زائر مومن کونا مرادوا پی لوٹا وے۔ بلکہ اس کی مرادوں کوخالق پورا کرتا ہے۔ (۱)

سعید بن مسلم معاویہ بن عمار سے امام جعفر صادق سے روایت کرتے ہیں۔ کہ میرابا پ جب حاجت طلب کرتے تو سورج کے ذوال کے وقت دعا ما نگتے اور مساجد میں جا کر وقت دعا ما نگتے اور مساجد میں جا کر وقا ان کی سے معطر فرمائے اور مساجد میں جا کر وقا ان کو طلب کرتے۔ یہ روایت چند امور پر دلالت کرتی ہے۔

ا: دعا ما لگنے سے پہلے صدقہ دینامتب ہے۔

۲: زوال کا وقت حاجمتوں کے طلب کرنے کا وقت ہے۔

س:اچھی خوشبولگا نا چاہیے ۔

الم معجدها جت كے طلب كرنے كا مكان ہے۔

<sup>(1)</sup> كيونكه بقول مشهور مقوله كك كه "لكل قادم كرامة" دروازے پر آنے والے كى كرامت اورعزت ہوتى ہے۔ لہذا جب الله تعالى جب ايك عام شريف انسان اس كے ہاں آنيوالے شخص كى عزت اور لاج ركھتا ہے تو كيا خالق حقيقى محن كائنات الله تعالى جس نے انسان مومن كوعزت وشرف بخشاہے وہ اس آنيوالے اپنے بندہ كا احترام نہيں كرے گا؟

#### قبولیت دعا کا بہترین مکان:۔

روضه الم حسين \_روضه الم حسين قبوليت دعا مين سے بہترين مقام ہے۔روايت مين ملتا ہے۔(ان الله سبحانه تعا لي عوض الحسين من قتله باربع خصال جعل الشفاء في تربته واجابة الدعا تحت قبته، والائمه من ذريته، وان لا تعد ايام زائريه من اعمار هم الله تعالى الم حسين كوشھا وت كي عوض چارخصوصيات سے نواز ا ہے جوكسى كوعطانييں ہوكيں ۔

ا: تربت امام حسين ميں مريض كے ليے شفار كھي ۔

۲:روضہ امام حسین کے قبہ کے پنچے مانگی ہوئی دعا قبول فر ماتا ہے۔

تمام آئم کو حضرت امام حسین کی زریت اورانکی اولا دمیں رکھا ہے۔اورامامؓ کے زائرین کے ایام زیارت کو زندگی سے شارنہیں کیا۔ شارنہیں کیا۔

عظمت زیارت امام حسین : روایت میں ملتا ہے کہ حضرت امام جعفرصا دق کوشد بدورد ہواتو آپ نے فرمایا کہ حض کواجرت و کیرامام حسین کے روضہ آقد س پر بھیجا جائے تا کہ حضرت امام جعفر صا دق کی صحت یا بی کیلے وہاں دعا کر ہے ۔ تو اس وقت حضرت امام جعفرصا وق کے کہیں میں سے ایک شخص لگتا ہے اور در وازہ امام پر کھڑے شخص کوامام کا بی تھم پہنچا تا ہے۔ ور وازہ پر کھڑا محب امام جواب و بتا ہے کہ امام جعفر صا دق کا کھم مرآ تھوں پر ہے ۔ میں اس کی تابعداری کروں گا۔ کیکن سوال بیہ ہے کہ اس کی کیا وجہ ہے امام حسین بھی واجب الا طاعت بیں اور اللہ کی طرف سے امام بیں اور اکئی اطاعت بیں اور اللہ کی اس کی عرضہ پر خصوصی طور پر دعا ما تکنے کا تھم کیوں دیا ہے۔ وہ بھی اللہ کی طرف سے امام طرف سے امام اور اکا مصا دق کواس بات کی خبر دی تو حضرت طرف سے امام اور امام صا دق کواس بات کی خبر دی تو حضرت نے فرمایا (ھو کہ مما قبال ، لکن الما عو ف ان لله تعالیٰ بقاعاً یستجاب فیھا اللہ عاء؟ فتلك البقعة من نے فرمایا (ھو کہ مما قبال سے کو کہا ہے وہ ٹھیک ہے آیا وہ نہیں جانا کہ اللہ تعالیٰ نے بعض مقامات کو قبولیت و عاکینے مقت کیا تھا کہ اور دو ضامام حسین استجاب فیھا اللہ عاء؟ فتلك البقعة من تا مات کو قبولیت و عالیٰ بیا کہ اللہ تعالیٰ البقاع ، اس نے جو کہا ہے وہ ٹھیک ہے آیا وہ نہیں جانتا کہ اللہ تعالیٰ نے بعض مقامات کو قبولیت و عالیٰ بیا حسین استجاب فیھا اللہ عاء؟ فتلك البقاع ، اس نے جو کہا ہے وہ ٹھیک ہے آیا وہ نہیں جانتا کہ اللہ تعالیٰ نے بعض مقامات کو قبولیت و عالیٰ بیا ہے۔ اور دو ضدامام حسین استجاب و عامیں سے ایک مقام ہے۔

# القسم الثالث

قبولیت دعا کے وہ اسباب جومضمون دعا کے ساتھ متعلق ہیں ۔

اگردعا اساء اعظم پر مشمل ہوتو اس صورت میں دعا بہت جلد قبول ہوتی ہے ان اساء اعظم کو فقط خالق کا تئات کی طرف سے
معلوم کیا جاتا ہے جیسے اس کی ذات احدیت اپنے بندون میں سے انبیاء کرام واولیاء عظام کو تعلیم فرماتی ہے اور اس امرکی
طرف روایات میں اشارہ ملتا ہے سورہ حشر کا آخر اساء اعظم پر مشمل ہونے پر روایات ملتی ہیں ۔ بعض روایات میں ملتا ہے
کہ آیت الکری اور سورہ آل عمران کا اول اسم اعظم ہے ۔ بعض نے کہا ہے کہ '' الحی القیوم' میں اسم اعظم ہے چونکہ یہ دونوں
آیت الکری اور آل عمران میں موجود میں نی اگرم سے مروی ہے '' کہ بسسحہ المله المر حملن المرحیمہ اقرب الی الاسمہ
المعظم من سواد العین الی بیاضها البیانی ۔ آئھوں کی سیائی کا آٹھوں کی سفیدی کے قریب ہونے سے بھی زیادہ اسم
الله الله عظم کے قریب ہے ۔ ایک قول یہ بھی ہے کہ '' یا تی یا قبوم'' میں اسم اعظم ہے بعض کے زور کہ ''
الله الله خالق کے تمام اساء میں سے سب سے زیادہ شہور اور ذکر و دعا میں بہت زیادہ مرتبہ پر ہے تمام اساء اللی کا سرادار اسم ہے اور اضاص کا کلمہ ہے اور اس اسم '' اللہ'' کے ساتھ شہادت اور گوائی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی نیادہ مراسیات خوار اس اسم '' اللہ'' اسم اعظم ہے زیادہ حق کے قریب ہے چونکہ اس میں بہت زیادہ روایات وارد ہوئی مصنف کے نزد یک بھی یکی قول کہ'' اللہ'' اسم اعظم ہے زیادہ حق کے قریب سے چونکہ اس میں بہت زیادہ روایات وارد ہوئی

# خصوصیات اسم "الله"

ریاسم مقدس دیگرتمام اساء سے زیادہ ممتاز خصوصیت کا حامل ہے۔

(۱) پیلفظ جلالہ 'اللّٰد' ذات باری تعالیٰ کے ساتھ خاص ہے اللّٰہ کے علاوہ اسے کسی اور کے لیے نہ خیتی طور پیہ استعمال کیا جاسکتا ہے اور نہ مجازی طور پر استعمال کیا جاسکتا ہے اس لیے خالق کا نئات قرآن مجید میں ارشاد فرما تا ہے کہ '' ہل تعلیم لله سمیا'' سورہ مریم ۲۵۔

کیا اللہ کے علاوہ اور بھی کوئی ہے جواس نام میں باری تعالی کے ساتھ شریک ہو؟ (۱)

(۱) جو ذات احدیت اپنے نام گرامی میں کسی کواپنا شریک پیندنہیں فر ماتی وہ کیسے اپنی خصوصیات اور صفات مقد سہ جو کہ اس کی عین ذات ہیں کسی کوشر یک ہونا پیندفر مائیگی لہذا شرک الیمی برائی ہے جسے بھی بھی خدا پیندنہیں کرتا اور بھی اس کی مغفرت نہیں کرتا تو پھر کسی مخلوق کو اختیارات خلق ،رزق اور کسی کو مار نے اور زندہ کرنے کے بارے میں عقیدہ ر کھنے کو کیونکر خالق اکبر بر داشت فر مائے گا۔ شرک ایسی گمراہی اور ضلالت ہے جس سے بڑھ کر اور کوئی گمراہی نہیں ہے اور بیالیک ایبا گنا عظیم ہے جس کے بارے میں خودقر آن میں خالق ارشا دفر ماتا ہے کہ "ان الشور ك لسط لمستر عظيم "ى طرح ايك اورمقام برخالق كائنات فرماتا ہے كه "اليس الله بكاف عبده "كيا الله ايخ بنده كے ليے كا فی نہیں ہے؟ خدامشرک شخص کو بھی نہیں بخشا دیگرتما م گنا ہوں کوتو بخش سکتا ہے کیکن شرک ایک ایسا گنا ہ ہے جس کی مغفر ت نہیں ہو کتی ۔خالق فر ما تا ہے کہ''ان اللہ لا یغفر ان یشرک بہویغفر ما دون ذ لک کمن بیثاء''شرک کے علاوہ خدا جس گنا ہ کو چا ہے معا ف کر دے لیکن شرک کرنے والے کو بھی نہیں بخشے گا لہذا انسان مومن کو پیچے عقید ہ رکھنا جا ہیے۔ چونکہ بقو ل امام حسین کسی مومن انسان کی زندگی کا خلاصه دو چیزیں ہیں۔ "ان الحیاۃ عقیدۃ و جھاد" ایک اچھاعقیدہ اور دو سری چیز جہاد ہے۔اورسب سے بڑا جہا د جھے رسول خداً نے جہا دا کبر کے ساتھ تعبیر فر مایا ہے وہ اپنے نفس کے ساتھ جہا د کرنا ہے۔ دوسر کے لفظوں میں اطاعت خداوندی میں زندگی گزارنا ہے تو گویا ایک مومن مخص کے لیے ان دو چیزوں کا ہونا ضروری ہے۔ایک عقیدہ اچھا ہو۔خالق کوخالق جانے مخلوق کومخلوق سمجھے۔خدا کے ساتھ کسی کوشریک نہ گھبرائے ہنبو ت واما مت کے دائر ہ کا رکو سمجھے اور ووسر ا کر دا ر اور عمل ٹھیک ہو یہ تب تو وہ سمجھ مومن اور سینی بن سکتا ہے۔ کسی شاعر نے کیا خوب کہا ہے

توحیدتوبیہ ہے کہ خداحشر میں کہدوے ہیں بندہ تو عالم سے خفا میرے لیے تھا

(۲) لفظ جلالہ 'اللہ' تنہا ذات احدیت پر دلالت کرتا ہے جبکہ دوسرے اساء الہید جب اسلیمال ہوں تو اپنے معانی پر دلالت کرتے ہیں مثلا لفظ قادر فقرت پر دلالت کرتا ہے اور اسی طرح عالم علم پر دلالت کرتا ہے بخلاف لفظ''اللہ'' کے کیونکہ یہ بذات خود یہ ذات کردگار پر دلالت کرتا ہے۔

(٣) الله تعالیٰ کے دیگر تمام اساء گرامی لفظ'' الله'' کے ساتھ پہچانے جاتے ہیں جب کہ اسم الله ایسانہیں ہے کہ وہ ذات احدیت کے اسم ہونے میں سے کسی اور اسم کے ساتھ پہچانا جائے مثلاً کہا جاتا ہے کہ" الصبور" اللہ کے اساء میں سے ایک اسم ہے اس طرح ''رجیم'' اور' شکور' ان مثالوں سے واضح ہوا کہ رجیم اور شکور کا اسم ہوتا اسم اللہ کے ساتھ معروف ہے اور اسی طرح ''اللہ'' کے ساتھ منسوب ہونے سے پہچانا جاتا ہے جبکہ اس کے برخلاف یوں نہیں کہا جاتا کہ اسم'' اللہ'' رجیم و کریم کا اسم ہے بلکہ بیرخودمعروف ومشہور ہے ان تین خصوصیات کے علاوہ پہلے ہم نے لفظ الله کی چھ اور خصوصیات ذكر كى تھيں مثلاً اسم اعظم ہے ، تمام اساء اللهيد ميں سے زيادہ مشہور ہے ، ذكرودعا ميں تمام اساء سے زيادہ بلند مرتبہ پر ہے وغيره .... تو ان تمام خصوصيات كے لحاظ سے فقط لفظ "الله" باقی اساء اللی میں سے نو امور اور خصوصیات میں متاز ہے روایت میں ہے کہ حضرت سلمان نے جب ملکہ بلقیس کے آنے کی خبرسی اور حضرت سے ایک فرسخ دورتھی تو حضرت سلمان ن فرمايا كم " ايكم يأتيني بعوشها قبل أن يأتوني مسلمين قال عفريت من الجن أنا آتيك قبل أن تقوم من مقامك " لينى: حصرت سلمان في جب اين مجلس والول سي بلقيس ك تخت سلطنت كو حاضر كرف كوطلب كيا تو عفریت (بیابک بہت طاقت وراور چالاک جن تھا)نے کہا کہ آپ کے اس مجلس سے اٹھنے سے پہلے عاضر کردول گا اور بیہ مجلس حضرت سلیمان منج سے کیکر آ و ھے دن کے جاری رکھتے تھے عفریت نے کہا کہ میں اس امر میں زیادہ قوت رکھتا ہوں اور مال ومتاع کی حفاظت بھی امانت داری کے ساتھ کروں گالیکن حضرت سلمان نے عفریت سے بھی جلد تخت بلقیس کے حاضر کرنے کو طلب فرمایا اور کہا کہ کون ہے کہ عفریت سے بھی جلد تخت بلقیس لے آئے قرآن مجید میں ماتا ہے کہ "قال الذي عنده علم من الكتاب انا آتيك به قبل ان يوتداليك طرفك" يقول حفرت آصف بن برخياك طرف سے قرآن مجید میں نقل کیا گیا ہے اور آصف بن برخیا حضرت کے بھائج ہونے کے ساتھ ساتھوان کی سلطنت کے وزیر بھی تھے اور وہ چونکہ اسم اعظم کو جانتے تھے اس لیے فرمایا کہ میں عفریت سے بھی پہلے حاضر کروں گا اور کہا '' آپ کی بلک جھیکئے سے پہلے تخت بلقیس حاضر کروں گا۔

### تفسيرآ يت

اس آیت کی تفییر میں بعض علاء نے بیر کہا ہے کہ'' میتد الیک طرفک'' سے مرادیہ ہے کہ قبل اس سے کہ اے سلمان آپ اپنی نگاہ کو انتہائی نکتہ تک دوڑا کیں اور وہ شخص جو آخر نظر میں موجود ہواس کو دیکھیں میں تخت بلقیس کو آپ کی خدمت میں حاضر کردوں گا

(۲) بعض دیگرعلاء کے ہاں اس آیت کے معنیٰ یوں ہیں کہ آصف بن برخیانے حضرت سلمان کو کہا کہ جب انسان ٹک کئی کی نگاہ باندھ کرکسی کو دیکھتا ہے تو اس وقت ٹک کئی کے نتیج میں جو اس کی آنکھ جھپکتی ہے اور ایک جگہ پر قائم نہیں رہ سکتی تو میں اس مختفر وقت میں آنکھ کے جھپکنے سے پہلے تخت بلقیس کو حاضر کروں گا

بہر حال اس آیت سے استفادہ یہ ہوا کہ حضرت آصف بن برخیانے حضرت سلمان کے آخرتک نگاہ دوڑانے اور ایک جگہ کک کمی باندھ کر دیکھنے سے آنکھ کے بند ہونے سے پہلے عرش بلقیس کو حضرت کی خدمت میں حاضر کرنے کا دعویٰ کیا تھا

## عرش بلقیس کیسے حاضر ہوا؟

کلبی جو کہ ہشام بن محمد السائب الكوفی ابو المنذركے نام سے ياد كياجاتا ہے روايت كرتا ہے كہ حضرت آصف بن برخيانے انتہائی خشوع و تواضع سے اللہ تعالی كوویں پر بحدہ كيا اور اس اسم اعظم جس كووہ جانيا تھا كے توسط سے خدا سے دعا كى خدانے اس كى دعاكى قبوليت كے نتيج ميں عش بلقيس كوزمين ميں چھپا كركرى سليمان كے بال حاضر كرديا۔

حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام سے مروی ہے کہ حضرت آصف بن برخیا کے لیے بیز منی فاصلہ کرامت کی صورت میں زمین کے آپس میں لیٹنے کے ساتھ کم ہوگیا اور آصف بن برخیا گویا چند کھنوں میں تخت بلقیس کو وہاں پہنچا کر حضرت کی خدمت میں لے آئے۔

بعض علاء نے عرش بلقیس کے حاضر ہونے کو یوں بیان کیا ہے کہ زمین کے پھٹنے سے عرش بلقیس زمین نگل گئی اور کرسی سلیمان کے ہاں حاضر ہوا۔

# کونسا اسم اعظم آصف بن برخیا کے پاس تھا

بعض روایات سے استفادہ ہوتا ہے کہ حضرت آصف بن برخیا کے پاس اسم اعظم''اللہ'' اور اس کے بعد''الرحمٰن '' کے الفاط بر شتمل تھا۔ اور بعض علماء نے فرمایا کہ آصف بن برخیا کے پاس' یا جی یا قیوم'' کا اسم اعظم تھا اور عبرانی زبان میں'' آھیا شراھیا'' جو کہ عربی میں'' واجب الوجود'' کے معنیٰ میں استعال ہوتا ہے۔

اوراس طرح بعض نے ''یا ذاالجلال والا کرام''اسم اعظم کے ہونے کا ذکر کیا ہے اور بعض نے کہا ہے کہ '' یہ ا الله نا و الله کل شبی اللها واحدا لاالله الا انت'' کا اسم اعظم تھا۔

بعض مخصوص الفاظ كالبعض حاجات كي قبوليت ميں مؤثر ہونا۔

روایت میں وارد ہوا ہے کہ اگر دعا بعض الفاظ مخصوصہ پر مشمل ہوتو بعض حاجات مخصوصہ جلد قبول ہوتی ہیں۔
حضرت امام صادق علیہ السلام سے مروی ہے کہ "من قبال یا اللہ عشر مرات قبل له لبیك عبدی سل
حساجتك تعط" لیعنی: جومو من وعا میں دس وفعہ یا اللہ کہے تو خالق کی جانب سے اسے کہا جائے گا کہ اے میرے
بندے جو جاہتا ہے مجھ سے مانگ مجھے عطا کیا جائے گا اور اسی طرح ایک اور روایت میں ہے کہ "من قال یا رباہ عشر
ان اور اسی طرح بعض روایات میں" یارب" اور دوسری بعض میں" یاسیداہ" کو دس دفعہ کہنے سے تمام حاجات کی قبولیت کی
ضانت ہے۔

بعض روایات میں ماتا ہے کہ "مسن قبال فی سیجودہ یہا اللہ یہا رہاہ یہاسیداہ ثلاثاً جیب لہ ہمثل فی سیجودہ یہا اللہ یہ دونین دفعہ یا اللہ یا رہاہ یا سیداہ کا ذکر کرے اسے خالق کی طرف سے حاجات کی قبولیت کا جواب ماتا ہے۔

راوى ساعة حضرت المام موى كاظم سے روایت كرتا ہے كہ امام نے فر مایا كه "اذا كانت لك یا سماعه عندالله حاجة فقل الله عرائی استلك بحق محمد و على فان لهما عندك شأنا من الشأن و قدراً من القدر فبحق ذالك الشأن وبحق ذالك القدر ان تصلى على محمد و آل محمد و ان تفعل بى كذا و كذافانه اذا كا ن يوم القيامة لم يبق ملك مقرب و لانبى مرسل ولا عبد مؤمن امتحن الله قلبه للايمان الا وهو محتاج اليهما فى ذالك اليوم"

لیعن: ۔اے ساعداگر اللہ سے کوئی حاجت طلب کرنی ہوتو اس طرح طلب کرو دوالی میں بھے محم مصطفی اور علی مرتعی کا واسطہ دیکر سوال کرتا ہوں جو کہ ان دونوں کی تیرے ہاں بڑی قدر ومنزلت ہے اللی اس قدر ومنزلت کے صدقے محمہ و آل محمہ پر رحمت نازل فرما اور میری ان فدکورہ حاجات کو پورا فرما کیونکہ قیامت کے دن کوئی ایساعظیم مرتبت والا فرشتہ اور نہ کوئی اللہ کا نبی اور نہ ہی مؤمن بندہ ہوگا مگر بید کہ وہ اس دن کی حوانا کیوں کے امتحان میں کامیابی کے لیے انہی دوہ سیوں کا

مناج ہوگا اور اس مضمون سے ملتی جلتی ایک اور روایت ہے " من قبال فی دبر الفریضه یامن یفعل ما یشاء و لا یفعل ما یشاء و لا یفعل ما یشاء احد غیرہ فیلا قبال من من قبال فی دبر الفریضه یامن یفعل ما یشاء و لا یفعل ما یشاء احد غیرہ سئل اعظی ما سئل " لیعن نے جو تھے تھی ہے اور اس کے سواکوئی ایسانہیں ہے جو چاہے وہ کرتا ہے اور اس کے سواکوئی ایسانہیں ہے جو چاہے وہ کرے اور پھر خالق سے جو بھی سوال کرے گا اس کا سوال پورا کردیا جائے گا۔

### ادا ئیگی قرض کی دعا

جمعہ محک دن اور بعض روایات میں ہرون اس وعاکے پڑھنے کے بارے میں ماتا ہے"الله حد آغنی بحلالك عن حرامك و اغننی بفضلك عمن سواك" يعنى -اللي مجھاس قدر حلال رزق دے كه ميں حرام سے بناز وستغنى كردے-

### کشادگی رزق کی دعا

رحت کے مرہون منت ہیں الہی محمد وآل محمد پر اپنی رحت نازل فرما اور اپنے خزانہ رحمت کو میرے لیے وسیع فرما اور میری طلب رزق کو آسان فرما اور مقام رزق کو قریب کر اور جو میرے لیے رزق مقوم نہیں کیا ہے اس کی طلب میں مجھے رنج و تکلیف میں نہ ڈال کیونکہ تیری ذات مجھے عذاب دینے اور تکلیف دینے سے بے نیاز ہے ۔ میں تیری ہی رحمت کامختاج ہوں محمد وآل محمد پر رحمت نازل فرما مجھ ناچیز بندے کو اپنے فضل وکرم سے عنایات عطا فرما کیونکہ تیری ذات بہت بردی فضل کرنے والی ہے۔

# ظالم کے خوف سے بچاؤ اور حکمران پر داخل ہوتے وقت کی دعا

حضرت امام جعفر صادق عليه السلام جب منصور دوائقى كے دربار ميں تشريف لائے تو اس ظالم كے شرسے بچنے كے اس دعا كو پڑھا "باعدتى عند شدتى و يا غوثى عند كوبتى احرسنى بعينك التى لا تنام و اكنفنى بوك لئے اس دعا كو پڑھا "باعدتى عند شدتى و يا غوثى عند كوبتى احرسنى بعينك التى لا تنام و اكنفنى بوك لئے اللہ كا يوام " اے ميرى مصيبتول كے وقت سب كھالى تختول ميں ميرى فريادرس، ميرى اپنى اس نظر كرم سے تفاظت فرما جو بھى بھى جھے سے غافل نہيں ہے اوراينے دائى رحمت كے سابيد ميں ركھ۔

### ادائیگی قرض کی دعا

معاذ بن جبل روایت کرتا ہے کہ ایک دن میں نے رسول خدا کے ساتھ نماز جمعہ اوا نہ کی تو رسول اکرم نے فرمایا کہ میں نے جھے نماز جمعہ سے روکا تھا تو اس نے کہا کہ میں نے جواب میں عرض کی کہ ایک بیودی کا بچھ پر قرضہ تھا جس کی مقدار ایک اوقیہ ہے (اوقیہ ہیرہ رطل عراقی کے برابر ہوتا ہے اور ایک رطل عراقی کی مقدار ایک سوتیں درہم کے برابر ہوتی ہے ) اور قرض لینے والا میرے دروازے پر تھا تو میں اس کے کہا نے رطل عراقی کی مقدار ایک سوتیں درہم کے برابر ہوتی ہے ) اور قرض لینے والا میرے دروازے پر تھا تو میں اس کے کہر نے کے ڈرسے حاضر نہ ہوسکا تو رسول خدانے فرمایا کہ "انسحب یا معاذ ان یقضی اللہ دینك ؟" اے معاذ کیا چاہتے ہو کہ خدا آپ کا قرض واکرے؟ کہتا ہے کہ میں نے عرض کی کہ ہاں یا رسول اللہ تو رسول خدانے فرمایا "قل اللہم مالک اللہم الملک .... بغیر صاب " تک بڑھنے کے بحد یوں دعا پڑھ " یا دحمداقض عنی دینی یا کو یھ "رسول اگر می منہما ما تشاء صل علی محمد و آل محمداقض عنی دینی یا کو یھ "رسول اگر مین خدا اوا کر دیتا ہے چاہے ان قرضوں کی مقدار سونے سے تمری ہوئی زمین بھنی ہی کوں نہ ہو

### حافظه کی دعا

رسول خدا سے مروی ہے کہ اے علی اگر آپ جائے ہیں کہ جو بھی سنیں اور اس کو حفظ کرلیں تو ہر نماز کے بعد یوں پڑھا کرو "سبحان من لا یعتدی علی اهل مملکته سبحان من لا یا خذ اهل الارض بالوان العذاب سبحان الرؤوف السرحیت الله مد اجعل لی فی قلبی نور او بصوا و فهما و علما انك علی كل شی قدیر " پاک و پاکرہ ہے وہ ذات جو زمین والوں کو طرح طرح کے پاکرہ ہے وہ ذات جو زمین والوں کو طرح طرح کے عذاب میں گرفار نہیں کرتی پاک میں سے وہ ذات جو زمین والوں کو جگہ دے كوئكہ تيری عذاب میں گرفار نہیں كرتی پر قدرت رکھتی ہے۔

# یر وی کی اذیت سے بیخے کی دعاء

روایت بین ماتا ہے کہ ایک شخص حضرت امام حسن بن علی علیما السلام کی خدمت بین اپنے پڑوی کے بارے شکایت کرتا ہے کہ وہ مجھے اذیت ویتا ہے تو مولا فرماتے ہیں کہ "اذا صلیت السمغرب فیصل رک عتین شعر قبل یا شدید السمحال یا عزیز اذللت بعز تک جمیع ما حلقت اکفنی شر فلاں بما شئت" ترجمہ نما زمخرب سے فارغ ہو نے کے بعد دورکعت نما زبجالا و اور اس کے بعد اس و عاکو پڑھو"یا شدید ......الخ"اور فلاں کی جگہ پراس شخص کا نام لے جمدہ و کو تا میں انہ بت سے محفوظ رہنا جا ہتا ہے۔

اس شخص نے ایسے ہی کیا آدھی رات کو ایک چیخ کی آواز سنتا ہے پتا چلتا ہے کہ فلاں شخص مرگیا جس کی اس نے امام کے ہاں شکایت کی تھی اور امام نے اسے یہ دعا پڑھنے کے لیے تھم فرمایا تھا۔

ای طرح اور بہت زیادہ ادعیہ ہیں جومخلف حاجات کے لیے خاص الفاظ پرمشمل ہیں اور ان دعاؤں کے پڑھنے سے وہ حاجات جلد قبول ہوتی ہیں ان کا تفصیلی ذکر کتب ادعیہ میں معلوم کیا جاسکتا ہے۔

# كقسم الراكع

قبولیت دعا کے اسباب جو دعا اور زمان دعا سے مرکب ہیں

یہ میں ان اسباب کے ذکر میں ہے جو دعا اور اس وقت جس میں دعا مانگی جارہی ہوتی ہے کے مجموعہ سے بیدا ہوتے ہیں اور قبولیت دعا میں اثر انداز ہوتے ہیں۔

### وعاء سات روز جمعہ کے آخری وقت میں پڑھنا

روایت میں والرہ ہوا ہے کہ دھا سات کوروزہ جمع خروب میں سے تھوڑی دیر پہلے پڑھنے سے حاجات قبول ہوتی ہیں متحب ہے کاس دھا رہا ہوت ہوں دعا مانگی جائے "الملھم انی اسئلك بحر مة هذا الدعاو بما فات منه من إلاسمانه و به مها بشت میل علیمه من التفسیر والتدبیر الذی لا یحیط به الا انت ان تفعل بی كذا و کے فال بی اس معالی عظیت کے صدقہ تجھ سے دعا ما نگ رہا ہوں اوران اساء کے ذریعے سوال کرتا ہوں جواس میں فیکورنہیں ہیں اور ایسے امرائے ذریعے تجھ سے سوال کرتا ہوں جن کی تغیر اور تدبیر تیرے علاوہ اور کوئی نہیں جانتا یا الی میری ان حاجات کو پورا فرما (یہال پراپی حاجات کو ذرکرے)۔

ای طرح حضرت امام محمہ باقر علیہ السلام سے مروی ہے کہ حضرت ماہ رمضان کے دوسرے عشرہ میں قرآن مجید محمول کراس دعا کو پڑھتے تھے "السلھ مر آئی اسئلٹ بکتابک المعنول و ما فیہ و فیہ اسمک الاعظم الاکبر و آسمانک السمانک السمانک العظم الاکبر و آسمانک السمانک السمانک العسمی و ماینحاف و یو جی ان تجعلنی من عتقائل من النار" خدایا میں تجھے تیری طرف سے تازل ہوئے والے اساء اعظم کا واسطہ و گئر سوال کرتا ہوں اور اس کتاب میں وارد ہونے والے اساء اعظم کا واسطہ و گئر سوال کرتا ہوں اور اس کتاب میں وارد ہونے والے اساء اعظم کا واسطہ و گئر سوال کرتا ہوں اور تھے سے خوف و امیدر کھے ہوئے سوال کرتا ہوں مجھا پی طلب کی طلب کی طلب کی خواب ہوتی ہوئے اور دوایت میں ماتا ہے کہ سمن قرآ فی الشات الاحیر من لیلة الجمعة سورة علی ہوئی ہوئی جھی اس کی دعا میں عشرہ من اس عشرہ مر قرارہ و قرارہ و کا اس کی دعا و کر کے اس کا میں کی دعا میں کر کے تا اس کی دعا تو کی ہوئی ہوئی ہے۔

からいというというないからいいのからしまる

وہ اسباب قبولیت جو دھا اورام کان دعا کے مجموعہ سے ہیں

مندرجہ ذیل چندان اسباب کو ذکر کیا جاتا ہے جو دعائی قبولیت میں اثر انداز ہیں اور پیر اسباب مخصوص الفاظ دعا اور وہ جگہ جہاں دعا ما تکی جارتی ہوان دونوں سے بیدا ہوتے ہیں ایج حد عام کے جب کے جب کی جارتی ہوان دونوں سے بیدا ہوتے ہیں

たるないなくこのといれていること

### سراقدس امام حسین کے قریب دعا مانگنا:۔

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے مروی ہے کہ "من کانت له حاجة الی الله عزوجل فلیقف عند رأس الحسین ولیق لیا ابا عبد الله اشهد انك تشهد مقامی و تسمع كلامی و انك حی عند ربك ترزق فاسئل ربك وربی فی قضاء حوائجی " جس شخص كے بال كوئی حاجت بوتو وہ حضرت امام حسین علیہ السلام كروضہ اقد س پر سر مبارك كے قریب ان الفاظ كے ساتھ وعا مائكے تو حاجت ضرور پوری بوگی ،اے ابا عبد اللہ الحسین میں گواہی ویتا بول كہ آپ میرے وعا مائكے كے مقام كود كھے رہے ہیں اور میری كلام كوئ رہے ہیں آپ این رب كے بال زندہ ہیں اور اس سے رزق پاتے ہیں میرے اور این رب سے میری حاجات كی قبولیت كے ليے دعا فرمائيں (۱)

# حضرت امام علی نقی علیہ السلام کی قبر اقدس کے قریب دعا ما نگنے کی فضیلت

بعض روایات سے استفادہ ہوتا ہے کہ ایک شخص امام علی ہادی علیہ السلام کے پاس حاضر ہوکر اپنی صورت حال بیان کرتے ہوئے کہتا ہے کہ اے میرے مولا غلیفہ وقت مجھے ہرسال انعام اور ہدید یا کرتا تھا مگراس دفعہ غضب میں آنے کی وجہ سے میرا انعام اور ہدیہ بند کر دیا ہے لہٰذاآپ میری شفاعت فرما کیں تا کہ مجھے میرا سالانہ ہدیول جائے یہ کہنے کے بعد جب وہ باہر لکلاتو رات کو خلیفہ کی طرف سے اپنی آتا ہے اور اسے خلیفہ کے ہاں حاضر ہونے کو کہتا ہے ابھی وہ خلیفہ کے گھر کی طرف جا ہی رہا تھا تو راستہ میں اسے خلیفہ کی طرف سے کئی لوگ ملے جو اسے خلیفہ کی طرف بلانے کے لیے آرہے تھے جب بیشخص خلیفہ کے دروازے پر پہنچتا ہے تو دربان سے پوچھتا ہے کہ آیا حضرت علی بن مجمد آئی مہاں تشریف لائے ہیں ؟ تو اس نے کہا نہیں پھر بیشخص خلیفہ کے سامنے حاضر ہوتا ہے اور خلیفہ اسے اپنے قریب بلاکر سابقہ بند کیے ہوئے تمام ہدایا عطا کرتا ہے بیشخص ان تھا کو لیکر باہر نکلتا ہے تو دروازے پر کھڑ امخنص جس کا نام الفتح بن خاتان تھا ملاقات ہوتی ہا لئح اسے نے کہتا ہے کہ آپیا عمل کرتا ہے کہ آپیا علی بن مجمد التی کو کہنا کہ جو دعا امام علیہ السلام نے تیرے لیے کی ہے اسے مجھے مالے اللے اسے کہتا ہے کہتا

<sup>(</sup>۱) حضرت امام جعفر صاوق سے مروی اس حدیث سے بیدا مرواضح ہوجا تا ہے کہ اللہ تعالی کی ذات سے حوائج کے بورا ہونے کی دعا محمہ واهل بیت محمر کے توسل اور وسیلہ سے کی جاتی ہے۔اور حوائج کی برآ وری خالق کی ذات سے میہ بزرگ ہتیاں کرواتی ہیں۔لہذا ہمیں بھی اپنی دعا وُل کوائی طرح ما نگنا چاہیے۔

بھی تعلیم فرمائیں پھراس کے بعد بیشخص امام علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوتا ہے جب امام علیہ السلام نے اسے و یکھاتو فرمایا کہ آب آپ خوش ہیں؟ تو وہ جواب میں کہتا ہے کہ بی ہاں لیکن آپ خلیفہ کے ہاں تشریف نہیں لائے ہیں تو حضرت امام علی نقی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ "ان السلم عبودنیا ان لا نسلہ افی الممھمات الا الیہ و لا نسئل سواہ فیخصفت ان اغیر فیغیر ما بی " اللہ تعالی نے ہمیں اس بات کی عادت ڈالی ہے کہ ہم مشکلات میں اس کی طرف رجوع کریں اور اس کے علاوہ کسی سے سوال نہ کریں مجھے اس سے خوف ہے کہ اگر میں اس عادت کو چھوڑ کر غیر خدا سے سوال کروں گاتو پھر خدا ہماری اس حالت کو تبدیل کر دے گاجس میں ہم ہیں۔ پھر اس کے بعد الفتح بن خاتان کی عاجت کے بعد الفتح بن خاتان کی عاجت کے بعد الفتح بن خاتان کی عاجت کے بارے میں ذکر کرتا ہے کہ وہ آپ سے اس دعا کی تعلیم چا ہتا ہے۔

امام عليه السلام نے فرمايا كه "ان الفتح يو الينا بظاهر ه دون باطنه الدعاء لمن دعا به بشرط ان يولينا اهل البيت لكن هذا الدعا كثير اكما ادعو به عند الحواتج فتقضى و قد سألت الله ان لا يدعو به بعدى احد عند قبرى الا استجيب له وهو يا عدتى عند العدد ويا رجائى والمعتمدويا كهفى والسند ويا واحد يا احديا قل هو الله احد اسئلك اللهم بحق من خلقه من خلقك ولم تجعل فى خلقك مثلهم احدا ان تصلى عليهم و ان تفعل بى كذا و كذا ... الله جم عظام كاطور پر مجت كرتا ہے جب كه اكدر عرجت نيس كرتا تو يدواال فق على عليهم و ان تفعل بى كذا و كذا ... الله جم عظام كاطور پر مجت كرتا ہے جب كه اكدر عرب نيس كرتا اور يدواال فق ہا كي عامات الله على عليهم و ان تفعل بى كذا و عذا ... الله على عليهم و ان تفعل بى كذا و عدا الله بيت سے مج علم الل بيت سے مج على الله بيت سے مج على الله بيت سے مج على الله به بي الله بي على الله على الله على الله بيت بي عامل الله على الله بيت بي الله الله بيت بيا الله بي الله بي الله بي الله بي الله بي بي الله بي بي بي الله الله بي بي الله بي بي الله الله بي بي بي الله بي بي بي الله بي بي الله بي بي الله بي بي بي الله بي بي بي الله بي بي الله بي بي مبي الله بي بي بي الله بي بي الله بي بي الله بي بي بي الله بي بي بي الله بي بي بي الله بي بي بي الله بي بي الله بي بي الله بي بي بي الله بي بي بي الله بي بي الله بي بي بي الله بي بي الله بي بي الله بي بي بي الله بي بي بي الله بي بي بي الله بي

اس قتم کی اور بہت زیادہ ادعیہ ہیں لیکن اختصار کو مدنظر رکھتے ہوئے تمام کو ذکر نہیں کرتے اور انہی پر اکتفاء کرتے

يل -

### محبت اہل بیت قبولیت اعمال کی شرط

بہ جان لینا جا ہے کہ حضرت امام علی نقی علیہ السلام کے اس قول سے کہ ' بیدعا وہ مائلے جو ہم اہل بیت سے محبت رکھتا ہو''اس امر کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ دعا کی قبولیت کے لیے محبت اہل بیت علیہم السلام شرط ہے جاہے وہ واجبات مول یا مستجات برعمل کی قبولیت میں محبت اہل بیت شرط ہے اور جو محبت اہل بیت ندر کھتا ہواس کی ندوعا قبول ہوگی اور ند بی اس کے باقی اعمال قبول ہوں گے اور اسی مطلب کی طرف محمد بن مسلم سے حضرت امام محمد باقر علیہ السلام یا حضرت امام جعفرصادق علیہ السلام کی جانب سے روایت مروی ہے راوی کہتا ہے کہ میں نے حضرت کی خدمت میں عرض کی کہمولا ہم آپ کے دشمنول کوعبادت کرتے ہوئے دیکھتے ہیں اور وہ ان اعمال میں بہت مشکلات بھی جھیلتے ہیں کیا ان کو بیاعمال فاكره دي كي الله البيت مثل ارشادفر ماياكه "يا ابامحمد انما مثلنا اهل البيت مثل اهل بيت كانو افي بنسي اسرائيل فكان لايجتهد احد منهم اربعين ليلة الادعا فاجيب و ان رجلا منهم اجتهد اربعين ليلة ثمر دعا فلم يستجب له فاتي عيسي ايشكو اليه ما هو فيه و يسئله الدعاء له فتطهر عيسي و صلى ثم دعا فاوحى الله اليه يا عيسى ان عبدي اتاني من غير الباب الذي او تي منه انه دعاني و في قلبه شك منك فلو دعاني حتىٰ ينقطع عنقه وتنثر انامله ما استجبت له فالتفت عيىٰ فقال تدعو ربك و في قلبك شك من نبيه ؟ قال يا روح الله و كلمته قد كان والله ما قلت فاسئل الله ان يذهب به عنى فدعا له عيسى فتفضل الله عليه وصار في اهل بيته و كذالك نحن اهل البيت لا يقبل الله عمل عبد وهو يشك فينا" اے ابو محر ہم البیت کی مثال بنی اسرائیل کے اہل بیت کی طرح ہے اہل بیت بنی اسرائیل میں سے جو بھی جالیس راتیں مشقت جمیل کرعبادت کر کے دعا ما نگتا تو اس کی دعا کوخدا جلد قبول فرما تالیکن ایک دفعدان میں سے ایک شخص نے جالیس راتوں کوعبادت کی مشقت برداشت کی اور پھر جب اس کے بعد دعا مانگی تو اس کی دعا قبول نہ ہوئی تو وہ شخص حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے پاس آکراپنی اس حالت اور عدم قبولیت دعا کی شکایت کرتا ہے اور اپنے لیے حضرت عیسیٰ سے دعا ما نگنے کو طلب كرتا ہے حضرت عيسى وضوكر كے ثماز يرصف كے بعداس كے ليے دعا ماتكتے ہيں اور الله تعالى نے حضرت عيسي كى طرف وی فرمائی اور فرمایا کہ بیرمیرا بندہ مجھ سے اس راستہ سے دعانہیں مانگی جہاں سے دعا مانگی جاتی ہے۔اس شخص کے دل میں ا مے عیسیٰ تیری نبوت ورسالت کے بارے میں ایمان نہیں ہے اور وہ شک میں متلاء ہے اور پھر وہ شک کی حالت میں مجھ سے دعا ما تک رہاہے؟ الی صورت میں اگر وہ مجھ سے اپنے سر کے دھڑ سے جدا ہونے اور اس کی انگیوں کے بوروں کے بھرنے تک مجھ سے دعا کرتا رہے تب بھی میں اس کی دعا قبول نہیں کروں گا۔ پھر حضرت عیسیٰ علیہ السلام اس شخص کی طرف متوجہ ہوکر فرماتے ہیں کہ تو آپ رب سے دعا ما نگآ ہے اور تیرے دل ہیں اس کے نبی پرایمان نہیں رکھتا ؟ وہ شخص جواب میں کہتا ہے کہ اللہ کی قتم اے عیسیٰ روح اللہ ایسانی تھا جیسا آپ فرمار ہے ہیں کیکن اب میں اللہ سے اس شک کے دور ہونے کی دعا کرتا ہوں اور حضرت عیسیٰ نے اس شک کے دور ہونے کے لیے ہیں کیکن اب میں اللہ سے اس شک کے دور ہونے کی دعا کرتا ہوں اور حضرت عیسیٰ نے اس شک کے دور ہونے کے لیے اس کے بارے دعا ما نگی تو اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے اس کے شک کو دور کردیا اور وہ عیسیٰ کے اہل بیت میں سے ہوگیا ہیں ہم اہل بیت اطہار بھی اس طرح ہیں خدا اس وقت تک اپنے کسی بندے کے عمل کو قبول نہیں کرتا جب تک اس کے دل میں ہمارے بارے شک ہواور ہم سے محبت نہ رکھتا ہو۔

## القسم السأدس

قبولیت دعا کے وہ اسباب جوان احوال کے ساتھ متعلق ہیں جن میں دعا مانگی جارہی ہوتی ہے۔ فریضہ نماز کے بعد دعا مانگنا

حضرت امير المؤمنين عليه السلام سے منقول ہے کہ رسول خداصلی اللہ عليه وآلہ وسلم نے فرمایا کہ "من ادی لله مکتوبة فله فی اثر ها دعوة مستجابة " جو شخص نماز واجب کو اخلاص کے ساتھ فقط خدا کے لیے اوا کرتا ہے اس کے بدلے میں اس کی دعا کو قبول کیا جاتا ہے ۔ راوی ابن الفحام کہتا ہے کہ میں نے حالت خواب میں امیر المؤمنین کو و یکھا تو الن سے اس خبر مذکور کے بارے میں سوال کیا تو آپ نے فرمایا کہ بال بہ خبر صحیح ہے لبد ااے ابن فحام نماز فریضہ سے فارغ مون نے سام کر اور بحدہ میں یول پڑھ "المله مد بحق من رواہ و من روی عنه فصل علی جماعته مد و افعل مون نے بعد سجدہ کر اور بحدہ میں یول پڑھ "المله مد بحق من رواہ و من روی عنه فصل علی جماعته مد و افعل میں کیست و کیست " اللی جس سے بیروایت کی گئی ہے اور جس نے اسے ہم تک نقل کیا ہے ان کے صدقہ میں ان کے اس کے سروایت کی گئی ہے اور جس نے اسے ہم تک نقل کیا ہے ان کے صدقہ میں ان کے اس کے سواب پر درود بھیجے اور میری ان حاجات کو پورا فرما۔ (یہاں حاجات کو ذکر کریں)

حضرت امام جعفرصادق عليه السلام سے مروی ہے کہ "ان السله فسر صل السلسلولة فی احب الاوقات اليه فساسسلو الله حو ائتحکم عقیب فو انتصاکم خلاائے نمازوں کواپنے مجبوب ترین اورقات میں اپنے بندوں پر واجب قرار دیا ہے لہٰذائم ادائیگی فرائض کے بعد الله تعالی سے اپنی حاجات کوطلب کرو۔

حضرت اميراموَمنين عليه السلام قرمات بي كم "لا يستفيصل العبدمن صلاته حتى يسئل الله الجنة ويستجير به من السار و ان ينوجه الحور العين" بنده الله وقت تك نماز سه قارغ نه موجب تك الله سه تين چزي طلب نه

کرے خدا سے حصول جنت کی دعا کرے اور عذاب جہنم سے پناہ مائلے اور حور العین کوطلب کرے۔

راوی ابوحزہ روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضرت اہام محمد باقر علیہ السلام سے سنا ہے کہ "اذا قدام المؤمن فی الصدادة بعث الله المحود العین حتی یحدقن به فاذا انصر ف ولعد یسئل الله منهن شیئا تفر قن متعجبات " جب مؤمن نماز ادا کرنے لگتا ہے تو الله تعالی جنت سے حوروں کو بھیجتا ہے جو اس کے ارد گرد چکر لگاتی رہتی ہیں اور اگر نمازی اللہ سے حوروں کے عطاکی دعا کے بغیر نماز ختم کرکے چلا جائے تو بیرحوریں اس نمازی پر تجب کرتی ہوئی چلی جاتی ہیں۔

ایک راوی فضل البقباق امام جعفر صادق علیه السلام سے روایت کرتا ہے "یستجاب الدعاء فی اربعة مواطن فی البع مواطن میں المور و بعد المغوب " چار مقامات پر دعا قبول ہوتی ہے نماز تجد کے وقت ، فجر کے وقت ، نماز ظہر ومغرب کے بعد مجدہ کرے اور سجدہ میں دعا ماکے خدا اس کی دعا قبول کرتا ہے۔

# فقیر سوالی کی دعا قبول ہوتی ہے

قبولیت دعا کے وہ اسباب جو مخصوص حالات سے متعلق ہیں اور جن میں دعا ماگئی چا ہے ان میں سے فقر سائل کی دعا جمل ہے ۔ فقر وغر بت کی حالت میں یہ فقیر سائل عطا کرنے والے شخص کے حق میں جو بھی دعا مائلًا ہے اس کی دعا قبول ہوتی ہے اسکی حالت میں اگر فقیر سوالی اپنے لیے دعا مائلًا تو قبول نہیں ہوتی لیکن جبلہ عطا کرنے والے شخص کے حق میں اس کی دعا خدا فورا قبول کرتا ہے ۔ اسی وجہ سے امام سجاد علیہ السلام اپنے غلاموں اور خادموں کو فرمایا کرتے تھے کہ فقیر کو پچھ وسیخ میں تا خیر کرنا تا کہ وہ ہمارے حق میں دعا کرے کیونکہ فقیر کی دعا عطا کرنے والے کے حق میں جلد قبول ہوتی ہے ۔ امام نے فرمایا کہ 'دو وہ السائل الفقیر لا تر د' فقیر کی دعا بھی رونہیں ہوتی امامین صادقین علیجا السلام میں سے سی معصوم سے مروی ہے کہ ''اذا اعسان مو ہم مو میں شخص مو ہم میں دعا ہے کہو کیونکہ اس کی دعا تمہارے حق میں قبول ہوتی ہے اور خود اس جب آپ فقیر کو عطا کرو تو اسے اپنے حق میں دعا کے لیے کہو کیونکہ اس کی دعا تمہارے حق میں قبول ہوتی ہے اور خود اس کے دیا چی حق میں اس کی دعا قبول نہیں ہوتی ۔

## صدقہ اور خیرات کی فضیلت اور صدقہ کے آداب

امام زین العابدین علیه السلام صدقہ ویت وقت اس صدقہ کو بوسہ دیتے تھے آپ سے کی نے اس کے بارے

سوال کیا تو آپ نے فرمایا کہ "انھا تقع فی ید الله قبل ان تقع فی ید السائل "صدقہ قبل اس کے کرفقیر کے ہاتھ پہنچ پہلے سے رحمت اللی سے متشرف ہونے والا پہنچ پہلے سے رحمت اللی سے متشرف ہونے والا ہے۔

امیرالمؤمنین علیه السلام سے مروی ہے کہ "اذا ناولت مالسائل فیلیود الذی یناولہ یدہ الی فیہ فیقبلها فیان اللہ عزوجل یا خذالصدقات " جب آپ کی سائل فیان اللہ عزوجل یا خذالصدقات " جب آپ کی سائل فقی اللہ عزوجل یا خذالصدقات " جب آپ کی سائل فقیر کوصدقہ دیں تو اپنے اس ہاتھ کوجس سے صدقہ دیا ہے بوسہ دیا کروکیونکہ سب سے پہلے صدقہ بارگاہ اللی میں جاتا ہے قبل اس کے کہ فقیر کے ہاتھ میں پہنچ ۔ اس مضمون پر مشتمل ایک اور روایت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مروی ہوت کے بعدرسول خدا قرآن مجید کی اس آیت کی تلاوت فرماتے ہیں "المدھ تعملہ مواان اللہ ھو یقبل التوبه عن عبدہ و یا خذالصدقات و ان اللہ ھو التواب الرحیم " سورہ توبہ آیت سے ۱۰ کیا تم نہیں جائے کہ اللہ ہی اپنے بندوں کی توبہ قبول کرتا ہے اور ضدا ہی توبہ قبول کرنے والا اور مہر بان ہے۔

امام جعفر صادق علیہ السلام سے مروی ہے کہ اللہ تعالی فرما تا ہے کہ میں نے ہر شے کے لیے اپنی طرف سے کسی کو وکیل مقرر کیا ہے مگر صدقہ ایک ایسا امر ہے کہ جسے میں خود مؤمن بندہ سے کیکر فقیر کو دیتا ہوں اور جوں ہی وہ صدقہ دیتا ہوں میں اسے بہت جلد وصول کرتا ہوں چاہے وہ ٹوئی ہوئی کھجور کا ہی کیوں نہ ہوا ور میں اسے اس طرح پروان چڑھا تا ہوں جسے کوئی شخص اس بچ کی پرورش کرتا ہے جسے بچپن میں اسے اپنی مال سے جدا کردیا گیا ہو۔ قیامت کے دن صدقہ والا شخص اسے عدد کو احد کے بہاڑ جتنا وزنی یائے گا۔

حفرت المام جعفرصا دق عليه السلام سے روايت ہے كه استو لو االرزق بالصدقة "اپنے رزق كوصدقه سے طلب مدو-

امام جعفر صادق علیہ السلام اپنے بیٹے محمد کو فرماتے ہیں کہ بیٹا نفقہ میں کتی مقدار زائد ہے؟ کہتا ہے کہ چالیس وینارتو حضرت نے فرمایا کہ اسے صدقہ دیدو محمد نے کہا کہتو پھر میرے پاس اصل نفقہ ہی رہ جائے گا اور اس سے زائد پھے خہیں رہے گا تو امام علیہ السلام نے فرمایا کہ "تصدق بھا فان الله بخلفھا اُ ما علمت ان لکل شی مفتاحاو مفتاح السوزق المصدقه فتصدق بھا " میرے بیٹے زائد نفقہ کا صدقہ دیدو اللہ تعالی اس کا عوض دے گاکیا آپ نہیں جانے کہ ہر چیز کی ایک چابی ہے اور رزق کی (فراوانی کی) چابی صدقہ دیدیا۔اور ابھی امام نے وس میں تھے کہ کی جگہ سے چار بڑارویتا آگے۔

ایک اورروایت میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے کہ "البصدقة تقصی الدین تخلف بالبو کة "صدقه دینے سے قرض پورا ہوتا ہے اوررزق میں برآت ہوتی ہے۔ ای طرح آیک اور جگه پرامام فرماتے ہیں کہ "اذا املقت فتا جروا الله عزوجل بالصدقه"اگر آپ مفلس ہوگئے تو صدقہ کے ساتھ اللہ سے تجارت کرو۔

حضرت امام محمد باقر عليه السلام فرماتي بين كه "ان المصدقة لتدفع سبعين علة من بلايا الدنيا مع ميتة المسوء ان صاحبها لا يموت ميتة السوء ابدا" صدقه ونياكى سترقتم كى امراض كودوركرتا ب جس بين تا كهانى موت محمى به صدقه دين والا نا گهانى موت سينيس مرتار

### حفرت عسی کا قصہ فضیلت صدقہ کے بارے میں

حضرت عیسیٰ علیہ السلام اپنے اصحاب کے ساتھ بیٹھے تھے کہ استے میں ایک شخص کا گذر ہوا تو آپ نے فر مایا کہ یہ شخص ابھی مرجائے گا تھوڑی دیر کے بعد وہی شخص وہاں سے واپس گز را اور لکڑیوں کے گھے کو اٹھائے ہوئے تھا حضرت عیسیٰ کے حواریوں نے سوال کیا کہ اے روح اللہ آپ نے فر مایا تھا کہ یہ شخص مرجائے گا جب کہ وہ ابھی تک زندہ ہے حضرت عیسیٰ نے فر مایا کہ اس کی لکڑیوں کے گھے کو نیچ رکھ کر کھولو جب اسے کھولا گیا تو اس میں سیاہ سانپ تھا اور اس کا منہ ایک پھرسے بند تھا تو اس شخص سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے پوچھا کہ آج تو نے کونساعمل انجام دیا ہے تو اس نے کہا کہ میرے یاس دوروٹیاں تھیں جس میں سے ایک روٹی سوالی کو دے دی۔

حضرت امام جعفررصاوق عليه السلام فرمات بي "(ماحسن عبد المصدقة في الدنيه الا احسن الله المنح الله على ولده من بعده) ترجمه: جوجتنا بهترين صدقه درئ خداوند ذوالجلال اس سے الچهاس كى اولا دكوعطاء فرمائے گا۔ اس طرح ایک اورمقام پرامام علیه السلام فرمائے بیں كه القانع الله ى يسئل و السمعتر صديقك درقانع" اسے كہتے بیں جوسوال كرے اور دمغر" تمها رانا دار دوست گرسوال نه كرے۔

#### تصه

امام جعفر صادق علیہ السلام منی میں موجود تھے کہ ایک سوالی آپ کی خدمت میں حاضر ہوکر سوال کرتا ہے تو حضرت نے اسے انگور عطا کیے لیکن اس نے حضرت سے درہم طلب کرتے ہوئے کہا کہ جھے انگوروں کی ضرورت نہیں ہے حضرت نے فرمایا خدا آپ کے رزق میں وسعت پیدا کرے ۔اور وہ چلا گیا اسے میں دوسرا شخص آتا ہے اورمولا سے پھھ عطا کرنے کا سوال کرتا ہے تو حضرت نے اسے تین انگور اٹھا کر دے دیۓ سوالی نے انھیں لیتے ہوئے المحمد لللہ رب

العالمين پڑھا۔امام نے اسے جانے سے روک ليا اور پھر دوبارہ اسے مٹی بھر انگورعطا فرمائے ۔سوالی اسی طرح اپنے رب کی حمد و ثناء بیان کرتے ہوئے چلنے لگا تو آپ نے پھراہے روک کراپنے خادم سے کہا کہ تیرے پاس کتنے درہم ہیں؟ خادم کہتا ہے کہ تقریبا بیس درہم ہوئے امام نے اسے ان درہموں کوسوالی کے حوالے کرنے کا حکم دیا سوالی ان درہموں کو لیکر کہنا ہے کہ 'البی تیری حمد ہے اور بیسب کچھ جھے ہی ہے ہے اور تیرا کوئی شریک نہیں ہے' جب چلنے لگا تو امام علیہ السلام نے اسے روک کراپی قیص دے دی جب اس نے مولا کے دیئے ہوئے قیص کو پہنا تو خالق کا شکر اوا کرنے کے ساتھ ساتھ مولا کے لیے بھی دعا کرنے لگا کہ خدا آپ کو جزاء خیردے جب اس مرتبداس نے مولا کے لیے دعا کی تو بیوا پس چلا گیا۔امام علیہالسلام کے ساتھی کہتے ہیں کہ ہمیں گمان ہونے لگا کہ جب تک بیخض امام علیہالسلام کے لیے دعانہیں کرتا اس وفت تک امام اسے عطا کرتے رہیں گے۔اس واقعہ سے بدواضح ہوتا ہے کہ حضرت امام جعفر صاوق علیہ السلام سائل سے دعا لینے کے لیے اسے بار بار عطا فرما رہے ہیں تا کہ اس کی زبان سے امام کے حق میں دعا کے الفاظ تکلیں ۔امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ جو محض صدقہ دیکر واپس لے لیتا ہے تو اگر اس چیز کو بیچا جائے تو اسے نہ کھایا جائے کیونکہ میں فقط اسی کاحق ہے جے صدقہ کے طور پر دیا گیا تھا اور اس میں اس کا کوئی شریک نہیں ہے گویا بیصدقہ غلام کے آزاد کرنے کی مانند ہے جیسے غلام آزاد کرنے کے بعد واپس نہیں لوٹ سکتا ای طرح صدقہ بھی اس شخص کے اموال سے خارج ہو جاتا ہے اور بیفقیر کا حق ہوتا ہے آیک اور مقام پر صادق آل محمد سے منقول ہے کہ جب کوئی شخص اپنے مال سے پچھ مقدار نکال کرکسی کوصدقہ دینے کی نبیت کر کے سوالی کو دیکر چلا جاتا ہے تو اب بیہ مقدار مال اس کے مال میں واپس نہیں جاسکتی۔

# صدقه کی اقسام

صدقه كي يا في قتمين بين :

(۱) مال سے صدقہ دینا اس کا ذکر سابقہ ہوچکا ہے

(۲) جاہ وجلالت کا صدقہ دینا:۔ اس متم کے صدقہ سے مرادکی کی شفاعت اور سفارش کرنا ہے اس لیئے رسول اسلام فرماتے ہیں "افسضل الصدقة صدقة اللسان قبل یا رسول الله ما صدقة اللسان ؟قال الشفاعة تفك بھاا لا سیسر و تحقن بھا الدم و تجر بھا المعروف الی احیك و تدفع بھاالكر بھة " بہترین صدقہ زبان کا صدقہ ہے تو سوالی پوچمتا ہے یا رسول اللہ زبان کے صدقہ سے کیا مراد ہے؟ تو حضرت نے فرمایا کہ اس سے مرادکی کی شفاعت کرنا جس سے اگرمؤمن قیدی ہوتو رہا ہوجائے۔اورشفاعت اورسفارش سے خوزین کی بند ہوسکتی ہے اور آپ اینے مومن بھائی

کو بھلائی پہنچا سکتے ہیں اور کسی ناپندیدہ امر کو اس سے دور کر سکتے ہیں۔اسی طرح کہا جاتا ہے کہ جاہ و جلالت اور مال کی بقاء و بھنگی کا حرز اور تعوید لوگوں کی مدد کرنا ہے۔

(٣) عقال كا صدقد : اس سے مراد بہ ہے كدكسى مؤمن بھائى كوشيح مشورہ دينا نبى اكرم صلى الله عليه واله وسلم سے منقول ہے كد الله عليه واله وسلم سے منقول ہے كد الله الله على الله ع

(م) زبان کا صدقہ و بنا: اس سے مرادلوگوں کے درمیان اصلاح کردانا اور تفرقہ واختلاف کی جلی ہوئی آگ کو جھانے میں اپنا کردارادا کرنا خداا پی مقدس کتاب میں ارشاد فرماتا ہے کہ "لا خیسو فسی کثیر من نجواهم الا من امو بصدقة او معروف او اصلاح بین الناس' سورہ النساء آیت ۱۱ اوگوں کی اکثر رازکی باتوں میں بھلائی نہیں ہے گر اس محض کے جوصد قد کار خیراورلوگوں کے درمیان اصلاح کا تھم دے۔

(۵) علم کا صدقہ : اس سے مرادیہ ہے کہ اہل علم اپنا علم مستحقین تک پہنچا کیں اور اسے نشر کریں ۔ کیونکہ نبی اگرم سلی الله علیہ و آلہ وہلم سے مروی ہے کہ ' ومن الصدقة ان یعلم الرجل العلم و یعلمہ الناس' علم کا پڑھنا اور اس کی تعلیم و ینا صدقہ میں سے ہے ایک اور مقام پر رسول خدا فرماتے ہیں کہ علم کی زکات لوگوں کو علم سکھانے میں ہے امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ من کی اہلیت رکھنے فرماتے ہیں کہ ' الکیل شی ذکات علم کی اہلیت رکھنے والوں کو علم سکھانا ہے۔

## فضيلت علم اورعلماء كي مسؤليت

صاحب کتاب منتقی الیواقیت اپنی کتاب میں محمد بن علی (جوکہ ذریت امام حسین علیہ السلام میں سے ہے) سے روایت نقل کرتے ہیں کہ حضرت امام رضا علیہ السلام نے جھے فرمایا کہ جس نے اپنے آباؤ اجداد سے سنا ہے کہ امیر المؤمنین علیہ السلام رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ہے کہتے ہوئے سنا کہ علم کوطلب کرنا ہر مسلمان مرد وعورت پر فرض ہے علم کواس کے مقام سے طلب کرواور اس کے حقیق وارثان سے حاصل کروکیونکہ علم سکھانا خالق کے ہاں بہت بڑی نیکی ہے اور طلب علم خدا کے نزدیک عباوت کا درجہ رکھتی ہے علمی بحث ومباحث اللہ کے ہاں اس کی شبیح شار ہوتی ہے اور علم پر عمل کرنا جہاو سے جانل کوعلم سکھانا علم کا صدقہ ہے جوعلم حاصل کرنے کا اہل ہواس کے لیے حصول علم میں قرب الی ہے کیونکہ علم ہی سے جانل کوعلم سکھانا علم کا صدقہ ہے جوعلم حاصل کرنے کا اہل ہواس کے لیے حصول علم میں قرب الی ہے کیونکہ علم ہی سے جانل کوعلم سکھانا علم کا صدقہ ہے جوعلم حاصل کرنے کا اہل ہواس کے لیے حصول علم میں قرب الی ہے کیونکہ علم ہی سے حاصل کرنے کا اہل ہواس کے لیے حصول علم میں قرب الی ہے کیونکہ علم ہی سے حاصل کرنے کا اہل ہواس کے لیے حصول علم میں قرب الی ہو کی سے حاصل کرنے کا اہل ہواس کے لیے حصول علم میں قرب الی ہو کی کونکہ علم ہی سے حاصل کرنے کا اہل ہواس کے لیے حصول علم میں قرب الی ہواس کے کی کہ کے حصول علم میں قرب الی کی سے حاصل کرنے کا اہل ہواس کے لیے حصول علم میں قرب الی کی سے کی کی کی سے سے جانل کو کی سے کی کرنا جہاں اس کی سے کو کی کرنا جہاں اس کی سے کی کو کرنا جہاں اس کی سے کو کی کو کرنا ہے کو کرنا ہے کی کو کرنا ہے کہا کہ کے کہ کرنا ہے کی کی کے کو کرنا ہے کرنا ہے کرنا ہے کی کو کرنا ہے کی کو کرنا ہے کو کرنا ہے کہا کہ کرنا ہے کرنا ہے کرنا ہے کی کرنا ہے ک

حلال وحرام کی معرفت ہوتی ہے اور جنت کے راستے کی شناس ہوتی ہے علم سفر اور تنہائی میں بہترین ساتھی ہے خلوت میں علم قرین عالم ہوتا ہے علم انسان کوشدت ومصیبت اور راحت وسکون کی نشاندہی کرتا ہے علم دشمن کے لیے عالم کا اسلحہ ہے اوراس کے دوستوں کے ہاں زینت ہے اللہ تعالی علم کی بدولت قوموں کو بلند کرتا ہے اورلوگوں کی خیر وصلاح میں علم وعالم کوایک مرکزی حیثیت حاصل ہے اور عالم لوگوں کے لیے اسوۃ حیات ہوتا ہے لوگ انکی سیرت سے فوائد حاصل کرتے ہیں اوران کے ممل سے نور ہدایت لیتے ہیں علاء کی آراء کواپنی رائے سمجھتے ہیں ملائکہ علاء کی صحبت اختیار کرنے کو پیند کرتے ہیں علاء سے ملائکہ بھی فوائد و برکات حاصل کرتے ہیں ملائکۃ اپنی عبادات میں علاء پر برکت کے نزول کی دعا کرتے ہیں غرضيكه برخشك وتر علاء كے ليے دعا مغفرت كرتا ہے يہاں تك كه دريائي مخلوق بھي اوراس كي ته ميں رہنے والي تمام مخلوق بھی عالم کے لیے دعا کرتی ہے چونکہ عالم لوگوں کو جہالت ہے بچا کران کے دلوں کونٹی زندگی بخشا ہے ظلمت میں نورعطاء کرتا ہے جسم کومعنوی قوت عطا کرتا ہے اور انسان کو خیروصلاح کی اعلی منازل پر فیض کرتا ہے علم سے نیک لوگوں کی صحبت ملتی ہے اور انسان علم کی بدولت ونیا و آخرت میں اعلیٰ درجات پر فائز ہوتا ہے علم میں فکر کرنا روزہ کے ثواب کے برابر ہے درس و تدریس کرنے سے نماز کا ثواب ملتا ہے علم کی بدولت خالق دو جہاں کی اطاعت اور عبادت کی جاتی ہے علم ہی سے اقرباء میں صله رحی کا سلسله مضبوط ہوتا ہے حلال وحرام کی پہچان ہوتی ہے عمل علم کے تا بع ہوتا ہے اور علم عمل کا پیشواء اور ر ہمناء ہوتا ہے ۔خوش بخت لوگوں کوعلم نصیب ہوتا ہے اور بد بخت علم سے محروم رہ جاتے ہیں مبارک ہواں شخص کو جسے اللہ تعالیٰ نے علم عطا فرمایا ہے۔

# علم وعمل جزء لا ينفك بين:

رسول خداصلی الله علیہ وآلہ وسلم کے اس قول مبارک ''عمل علم کے تابع ہوتا ہے''پر انسان کو دقیق نظر رصی چاہیے آئے ضرت نے اپنے اس قول سے واضح فر ما دیا کہ علم وعمل دو جڑویں ساتھی ہیں جن میں کبھی جدائی نہیں ہو عتی علم کے بغیر نہ عمل میں منعمت ہے ہیں عالم کے لیے عمل صالح ضروری ہے علم ہی فقط صاحب علم کو نجات نہیں وے سکتا جب تک اس کے ساتھ عمل صالح نہ ہواور اس مطلب پر رسول اکرم نے اپنی کلام مبارک میں تقری کو خات نہیں وے سکتا جب تک اس کے ساتھ عمل صالح نہ ہواور اس مطلب پر رسول اکرم نے اپنی کلام مبارک میں تقری کرتے ہوئے فرمایا "من از داد علما ولمد یؤ دد ھدی لمد یؤ دد من الله الا بعدا " جو شخص علمی بلندیوں پر ترقی کرنے کے ساتھ ساتھ اپنی ہرایت اور اصلاح میں اضافہ نہ کر سکے بیام اس کو خدا سے دوری کے علاوہ کچھ فائدہ نہیں دے گا۔ اس طرح عمل بھی علم کے بغیر پچھ نفح نہیں دیتا جیسا کہ رسول اسلام نے اس کے بارے میں فرمایا ہے کہ " المعامل علی غیر

ب صبر قد کالساتو علی غیر طویق لا یزیدہ سرعة السیو من الطویق الا بعدا "محرفت اور بسیرت کے بغیر عمل کرنے والا اس خض کی ما نثر ہوتا ہے جو ایے رائے کا رائی ہو جو اسے اپنے ہف تک نہ پہنچا تا ہوتو الی راہ پر چلنے والا مخض جتنا بھی جلدی چلے اسے مقصد و ہدف میں دوری کے علاوہ پھے حاصل نہیں ہوتا ۔ پس رسول اسلام کے ان فرامین سے علم وعمل کا جڑواں ہونا ثابت ہوگیا ہے علم وعمل میں سے کوئی ایک بھی دوسرے کے بغیر حقیقی طور پر وجود میں نہیں آسکتا اور انہی دوظیم جواہر کی بدولت تھم نگاروں نے تھم فرسائی فرمائی واعظین وخطباء اور انال معرفت ونظر نے انہی دو عظیم چیزوں کی بدولت اپنی خدمات سرانجام دیں بلکہ انہی کی وجہ سے آسائی کرنے کا نزول ہوا اور انبیاء ورسل کو بھیجا گیا بلکہ پوری کا نئات بدولت اپنی خدمات سرانجام دیں بلکہ انہی کی وجہ سے آسائی کرنے آن مجید کی ان آیات پر تا مل کرنے سے واضح ہوجائی ہے ۔خالق دو جہاں ارشاد فرماتا ہے کہ "الملہ الذی حلق سبع سماوات و من الارض مثلهن یتنزل الامر بینهن ہے ۔خالق دو جہاں ارشاد فرماتا ہے کہ "الملہ الذی حلق سبع سماوات و من الارض مثلهن یتنزل الامر بینهن کے سات آسائوں اور زمینوں کو پیدا کیا اور اس کے احکام اس کے درمیان تازل ہوتے رہے تا کہ تم یہ جان لو کہ اللہ ہر چیز تمان تا اللہ علی حال شی علیما " سورۃ الطلاق آیت کا آلیہ ہر چیز تو سات آسائوں اور زمینوں کو پیدا کیا اور اس کے احکام اس کے درمیان تازل ہوتے رہے تا کہ تم یہ جان لو کہ اللہ ہر چیز تو سرات آسائوں اور زمینوں کو پیدا کیا اور اس کے احکام اس کے درمیان تازل ہوتے رہے تا کہ تم یہ جان لو کہ اللہ ہر چیز تو دید پر فرکورہ آیت بہترین ولالت کرتی ہے۔

دوسری آیت جو ہمارے مدعا پر دلالت کرتی ہے جس میں علم کی بدولت مخلوق کے خلق کرنے کاذکر ہوا ہے ارشاد خدا وندی ہوتا ہے وہ واضلقت الجن والانس الالیجیدون سورۃ الذاریات آیت ۵۹ یہی آیت جیدہ عظمت وشرف عبادت اللهی پر بھی بہترین دلیل ہے۔ انسان پر فرض یہ ہے کہ وہ سوائے علم وعمل کے اپنے آپ کو کہیں بھی مشغول نہ کرے اور اللہی پر بھی بہترین دلیل ہے۔ انسان پر فرض یہ ہے کہ وہ سوائے علم وعمل کے اپنے آپ کو کہیں بھی مشغول نہ کرے اور اللہی کی تمام کوششیں ان دو کے بغیر حقیقت میں لغواور باطل ہیں

# علم كي عمل بر فضيلت:

ان دونوں کی عظمت و شرف واضح ہونے کے بعد بیم علوم ہونا چاہیے کہ ملم کی فضیلت عمل ہے بھی زیادہ ہے رسول خدا فرماتے ہیں کہ' فضل العلم احب الی من فضل العبادة'' فضیلت علم میرے نزدیک فضیلت علم سے زیادہ محبوب ہے۔ ایک اور مقام پر رسول اسلام نے فرمایا کہ ''فسضل العالم علی العابد کفضل القمر علیٰ سائر النجوم لیلة البدر' عالم کو عابد پر اس طرح فضیلت ہوتی ہے۔ اس طرح ایک اور مقام پر رسول فضیلت ہوتی ہے۔ اس طرح ایک اور مقام پر رسول فداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت علی علیہ السلام کو خاطب کر کے فرماتے ہیں کہ'' اے علی عالم کا سونا عابدی

عبادت سے کی گنا افضل ہے اے علی عالم کی دور کعت نماز عابد کی ستر رکعت نماز سے افضل ہے اے علی عالم کا اپنے بستر پر فیک لگا کر تھوڑی دیر کا علم ومعرفت کے مسائل میں سوچ و بچار عابد کی ستر سال کی عبادت سے افضل ہے جنی کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے عالم کے چیرہ کی طرف دیکھنے کوعبادت قرار دیا ہے بلکہ عالم کے گھر کے دروازہ کی طرف نگاہ دوڑانا بھی عبادت ہے۔

حضرت على بن ابى طالب عليها السلام سے مروى ہے كہ "جلوس ساعة عند العداء احب الى الله من عبادة الف سنة و النظر الى العالم احب الى الله من اعتكاف سنة فى البيت الحرام و زيارة العلماء احب الى الله تعالىٰ من سبعين طوافا حول البيت و افضل من سبعين حجة و عمرة مبرورة مقبولة و رفع الله له سبعين درجة و انزل الله عليه الرحمة و شهدت له الملائكه ان الجنة وجبت له "علاء كى صحبت ميں ايك سبعين درجة و انزل الله عليه الرحمة و شهدت له الملائكه ان الجنة وجبت له "علاء كى صحبت ميں ايك مرد عن عابدكى بزارسالكى عبادت سے افضل ہے اور عالم كے چرے كى طرف نظر كرنا غداكم بال مسجد الحرام ميں ايك سال اعتكاف بيضے سے افضل ہے علاء كى زيارت كرنا الله كو كعبہ كے ارد گردستر دفعہ طواف كرنے سے نياده پيند ہے اور اس پر اپنى رحتوں كو نازل كرتا ہے اور ملائكہ گواہى دياده پيند ہے اور اس پر اپنى رحتوں كو نازل كرتا ہے اور ملائكہ گواہى ديت واجب ہو چكى ہے۔

الیکن عالم کے لیے ضروری ہے کہ علم کے ساتھ ساتھ عابد بھی ہواور وہ عبادت کی اعلیٰ منازل پر فائز نہ ہوتواس کا علم اس کوکوئی فائدہ نہ دے گا اور وہ ذرات کی طرح اڑ جائے گا کیونکہ علم وعبادت کی مثال درخت اور پھل کی طرح ہے اشر فیت اور افضلیت درخت کی ہوتی ہے ہوتا ہے ہوت اس کی فرع ہے اور اگر درخت کا پھل نہ ہوتو اس کی کوئی اہمیت نہیں ہوتی اور الی صورت میں اس درخت کی گڑیاں سوائے جلانے کے اور اگر درخت کا پھل نہ ہوتو اس کی کوئی اہمیت نہیں ہوتی اور الی صورت میں اس درخت کی گڑیاں سوائے جلانے کے اور کسی کام کی نہیں ہوتیں پس انسان کے لیے ہر دو (علم وعمل) کا ہوتا ضروری ہے مگر علم کی فضیلت اس لے کیونکہ علم عمل کے لیے اصل اور جڑکی طرح ہے یہی وجہ ہے کہ رسول اسلام فرماتے ہیں کہ "المعلم مقدم کرنا والمعمل تابعه" علم علم کا تابع ہے۔ جب علم اصل اور بنیاد عمل ہے تو دوا مور میں آپ کوعلم مقدم کرنا ضروری ہے مقدم کرنا ہے۔

- (۱) سب سے پہلے اپنے معبود کی معرفت حاصل کرواس کے بعد عبادت کی جائے کیونکہ کیسے اس معبود کی عبادت ہوسکتی ہے جس کو تم جانتے بھی نہ ہو؟ لہذا یہ ایک عقلی امر ہے
- (۲) دوسرا امر جہاں علم کوئمل پر مقدم کیا جائے وہ یہ کہ آپ کوشری طریقے سے عبادات اور ان کی ادیگی کی کیفیت کی

معرفت ہوتا کہ برعبادت اپنے کل ومقام پرادا کی جاسے اور شروط عبادت میں خلل بھی واقع نہ ہو سکے ۔اور بیا کہ نقی ادلہ عابت شدہ امر ہے بعض علماء سے سوال کیا گیا کہ آیا علم افضل ہے یا عمل ؟ تو اس عالم نے جواب میں کہا کہ جابل کے لیے علم افضل ہے اور عالم کے لیے علم افضل ہے اور اس ندکورہ کلام سے بیہ بات معلوم ہوگئ کہ علم صاحب علم کو عمل کے بغیر کوئی فائدہ نہیں دے گا ۔ بلکہ عمل کے بغیر علم عالم کے لیے وبا ل جان ہے جیسا کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وآ لہ وسلم فرماتے ہیں کہ "ان اھل المناز لیتأذون من ریح العالم التارك لعلمه وان اشد اهل الناز ندامة وحسرة رجل دعا عبد االی الله فاستجاب له و قبل منه فاطاع الله فادخله الله المجنة و ادخل الداعی النازبتر که لعلمه و اتباعه الهوی " اہل جہنم اس عالم کی بد ہو سے اذیت محسول کرتے ہیں جس نے اپنا عام پر عمل نہ کیا ہواور ائل جہنم میں سے سب سے زیادہ پشیمان اور حسرت والا وہ شخص ہوگا جس نے دنیا میں لوگوں کو اللہ کی طرف بلایا اور لوگ اس کی دعوت کو تول کرکے اللہ کی اطاعت کرنے گے اللہ تعالی نہیں جنت میں داخل کرے کرے گا گیکن دعوت دیے والا ہے علم عالم کوای خواہشات نفسانیہ کی اتباع کرنے اور علم پر عمل نہ کرنے کی بدولت خداجہنم میں ڈالے گا ۔

ہشام بن سعید کہتا ہے کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے بیسنا کہ اللہ تعالی کے اس قول'' فکہوا فیہا ہم والغاوون' میں (الفاؤون) سے مراد''ھے اللہ بین عرفوا الحق و عملو ابخلافہ 'وہ لوگ ہیں جنہوں نے حق کو پیچا نے ہوئے اس کے خلاف عمل کیا۔ (۱)

(۱) ہم میں سے ہرایک اپنے نفس کا محاسبہ کرے کہ کلام امام جعفرصا دی گییں ہم تو مصدا ق نہیں ہیں؟ کیونکہ اس وقت می کی پیچان کے بعد بھی خواہشات نفس کی پیروی ہورہی ہے۔ اور حق کو چھوڑا جا رہا ہے۔ کہیں شہرت کے خوف سے تو کہیں دنیا وی طبح میں اور کہیں لوگوں کی رضا کی چا ہت میں ہر وزمحشر ایسے عالم نما جا ہل کو حسر سے ورثی کے سوا کچھ حاصل نہ ہوگا جو دنیا میں چند درہم و دینا راوراس گھٹیا دنیا کی خاطر حق وحقیقت کو جانے کے با وجو دائی ستی شہرت کے حصول کے چکر میں نہ فقط حق وحقیقت کو جھیا کئیں گے اور عامہ النا صحول کے چکر میں نہ فقط حق وحقیقت کے خلاف خود ممل کریں گے بلکہ دو مروں سے بھی حق کو چھپا کئیں گے اور عامہ النا کو دھوکہ دیے میں کو شوکہ دیے میں کو شوکہ دیے میں کو شال ہوں گے۔ اور اس کا گھر ف امام حسین نے کر بلاء میں وارد ہونے کے بعد اپنے اصحاب کو جمع کر کے ایک عظیم خطبہ میں اشارہ فر مایا کہ "ا لا تسر ون المی المحق لا یعمل سے والی الباطل لا یتنا ھی عنہ؟"امام نے اپنے دہمن کے چرہ کو بے نقاب کر کے واضح فرما دیا کہ بیلوگ حق وحقیقت جانے کے بعد بھی اس پر ممل عنہ؟"امام نے اپنے دہمن کے چرہ کو بے نقاب کر کے واضح فرما دیا کہ بیلوگ حق وحقیقت جانے کے بعد بھی اس پر ممل خیس کر تے اور باطل کی پیروی کرنے سے رکتے نہیں ہیں۔ ایسے لوگوں کے مقابلہ میں سوائے قیام کے اور کوئی علائ خمیں کرتے اور باطل کی پیروی کرنے سے رکتے نہیں ہیں۔ ایسے لوگوں کے مقابلہ میں سوائے قیام کے اور کوئی علائ خمیں کرتے اور الحق فر کی کرنے سے رکتے نہیں ہیں۔ ایسے لوگوں کے مقابلہ میں سوائے قیام کے اور کوئی علائ

حضرت امام جعفر صادق عليه السلام فرماتے ہيں كہ لوگوں ميں سب سے زيادہ عذاب اس عالم كو ہوگا جو اپنے علم سے نقع حاصل نہ كرتا ہو۔ اس طرح آيك اور مقام پرامام جعفر صادق عليه السلام فرماتے ہيں كه "تعلمو الماشئت مان تعلموا فلن ينفعكم الله بالعلم حتى تعملو ابه لان العلماء همتهم الرعايه والسفهاء همتهم الرواية پ جو بھی چاہيں سيكھيں مگر الله تعالى اس وقت تك علم كا فائدہ آپ كونہيں دے گا جب تك اس علم پرعمل نہيں كريں كے كونكه علماء كا كام علم كى رعايت كرنا ہے جبكہ بے وقوف لوگوں كا كام بہ ہے كہ اقوال كو اورول تك نقل كرنا خود ان كى پرواہ نہ كرنا ۔ جان لوعلم كتاب وسنت كے اعتبار سے بہت زيادہ ممدوح اور ايك مرفوب امر ہے جبيا كہ خالق كا نئات فرما تا ہے كہ "شهد الملله الله والملائكة و اولو العلم "سورہ آل عمران آيت ١٨ فود الله علم كونيان فرما تا ہے كہ "هسل الله علم ون المدين عوادت نہيں ہے۔ اس طرح ايك اور مقام پر الله تعالى اہل علم كے فضل كو بيان فرما تا ہے كہ "هسل كے سواكوئى اور لائتى عوادت نہيں ہے۔ اس طرح ايك اور مقام پر الله تعالى اہل علم كے فضل كو بيان فرما تا ہے كہ "هسل يستوى الله ين يعلمون والله ين لا يعلمون "كيا اہل علم اور جاہل برابر ہوسكتے ہيں؟

صادق آل محمد فرماتے ہیں کہ '' قیامت کے دن جب تمام لوگوں کو جمع کیا جائے گا اور میزان اعمال نصب ہوگا تو ایس مال میں جب شہید کے خون سے ایس حالت میں جب شہید کا خون اور اہل علم کے قلم کی سیاہی کا وزن کیا جائے گا تو عالم کے قلم کی سیاہی شہید کے خون سے افضل اور زیادہ وزنی ہوگی ۔

عالم کے قلم کی سیابی کا شہید کے خون سے افضل ہونے کا راز:

بعض علاء نے فرمایا ہے کہ اہل علم کی سیابی کا شہید کے خون سے وزنی ہونے میں رازیہ ہے کہ شہید کا خون اس کی موت کے بعد فائدہ نہیں دیتا مگر عالم کے قلم کی سیابی سے لوگ ان کی تحریر کردہ کتب سے استفادہ حاصل کرتے رہے ہیں ۔ حضرت صادق آل محمد کے قول سے ملتا جاتا قول نبوی ہے کہ "اذا مسات السمؤ من و توك ورقة واحدہ علیها عدم تعکون تلك الورقه ستوا بینه و بین الناو و اعطاہ الله بكل حوف علیها مدینه اوسع من الدنیا سبع موات "جب ایک مومن عالم دنیا سے رخصت ہوجائے اور اینے بعد ایک علمی مکتوب چھوڑ جائے تو یہ ورقہ اس عالم اور جہم کے درمیان یوں حائل ہوتا ہے کہ اسے جہم کی آگ سے محفوظ کر لیتا ہے اور اللہ اس عالم کو اس ورقہ پر کسی ہوئی علمی تحریر کے مرحف کے بدلے آخرت میں ایک وسیع وعریض شہرعطافر مائے گا جو دنیا سے سات درجہ وسیع ہوگا۔

علم دقیق مسائل کے حفظ کرنے اور ان کا ہر وقت حاضر رہنے اور بڑی بڑی علمی بحوث اور علمی ولائل سے بھر پور

و الحياة مع الظالمين الابر ما" \_لهذاايك عي سين كو پيغام حسين برمتوجه ربنا جا عي \_(فأس)

کتب لکھنے کا نام نہیں ہے بلکہ علم وہ ہے جس کی بدولت خوف خدا میں اضافہ ہو اور اہل علم کوعمل آخرت میں قوت بیدا فرمائے اور دنیا کے ترک کرنے میں معاون ثابت ہو۔

حضرت امام موی کاظم علیہ السلام فرماتے ہیں سب سے پہلے اس علم کا حصول واجب ہے جس کے بغیر عمل صالح انجام نہ دیا جاسکتا ہوتمام علوم میں سے وہ علم واجب ہے جس کے بارے میں انسان سے آخرت میں پرسش ہوگ اور جوعلم انسان کے عیوب کو دور کرے اور اصلاح نفس میں میرو معاون ہواس کا حصول لازم ہوتا ہے اور تمام علوم میں سے قابل ستائش وہ علم ہے جو آپ کو اعمال صالح کرنے میں اضافہ کا موجب ہو پس اس علم کے حصول میں عمر صرف نہیں کرنی چاہیے جس کے نہ جانے سے پچھ ضرر نہ ہواس طرح اس علم کے جانے میں کوتا ہی نہیں برتی چاہیے جس کے نہ جانے سے سے خصول میں اضافہ ہو۔

### مدح علماء میں نازل ہونے والی آیات

اگروہ آیات جوعلاء اور علم کی مدت میں وارد ہوئی ہیں ان کا وقیق نگاہ سے مطالعہ کیا جائے تو علاء کی صفات جمیدہ جلی طور پر واضح ہوجاتی ہیں ذیل میں چند کوہم ذکر کرتے ہیں :اللہ تعالی فرما تا ہے کہ "انسما یہ خشی الله من عبادہ العلماء" سورہ فاطر آیت ۲۸۔اللہ فظی فرما تا ہے کہ اللہ اللہ تعالی ہوسے مسلماء "سورہ فاطر آیت ۲۸۔اللہ فظی فرمات ہوتا ہے کہ "امن هو ساتھ متصف کیا ہے اور فقط علاء ہیں کے ساتھ میصفت مختص ہے۔ایک اور مقام پر ارشاد رب العزب ہوتا ہے کہ "امن هو فائن تا آنیا تا اللیل ساجد او فائن ایستوی اللہ ین علمون واللہ ین فائن تا آنیا تا اللیل ساجد او فائن ایستوی اللہ ین بعلمون واللہ ین سجدہ اور قیام سے عبادت فدا کرتا ہے اور آخرت کا خوف رکھتا ہے اور اپنے پروردگار کی رحمت کا امید وار ہے کہ دیجے کیا وہ لوگ جو جانے ہیں ان لوگوں کے برابر ہیں جو نہیں جانے ؟۔ اس آیہ کریمہ میں خالق کا کتات یوں علاء کی صفات بیان کرتا ہے کہ علاء رات کو عبادت خدا ہیں گذار کر بیدار رہے ہیں خالق کے بال خضوع وخود علی مشخول رہے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ اس تھ اس شور حقیق کی سے ہیں خالق کے بال خضوع وخود علی رحمت کی امید سے وابستہ ہوتے ہیں گویا وہ ہم ورجاء کے ماہیں ڈندگی گذار تے ہیں۔ اور اس کے ساتھ ورجاء کے ماہیں ڈندگی گذار تے ہیں۔ اور اس کے ساتھ ورجاء کے ماہیں ڈندگی گذار تے ہیں۔ گذار تے ہیں۔

حيداباد، سده، باكتان

خالق کا ئنات اپنی مقدس کتاب میں ارشا دفر ما تاہے کہ

(ذلك بان منهم قسيسين و رهباناً و انهم لا يستكبر ون ) ما كرة ٨٣

یہاس لیے کہان میں سے بہت سے قسیس اور را بب پائے جاتے ہیں۔اور یہ متکبراور برائی کر نیوالے نہیں ہیں۔ خالق کا نئات نے اس آیت میں علماء کو (قسیس) کے ساتھ متصف کیا ہے اور فر مایا کہ (علماء) تکبر نہیں کرتے ہیں۔ حضرت امام جعفرصا دق \* فر ماتے ہیں کہ

''خوف خدا میراث علم ہے۔اورعلم معرفت الهی کی کرن اور شعاع ہے۔اور ایمان کا مرکزی نقط علم ہے۔جس کے پاس خوف خدانہ ہووہ عالم ہی نہیں ہے''

پھرامام آیة قرآنیکی تلاوت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا

"انما يخشى الله من عباده العلماء"

الله کے بندوں میں سے خوف خدا فقط علماء بی کرتے ہیں۔

رسول اکرم فرماتے ہیں۔

(لا تسجلسو اعند كل داع مدع يدعو كم من اليقين الى الشك ،ومن الاخلاص الى الرياء ،ومن التو اضع الى التكبر ،و من النصيحة الى العداوة، و من الذهد الى الرغبة)

''اس عالم کے پاس نہ بیٹھو جو آپ گومنزل یقین سے منزل شک تک پہنچائے ۔اور اخلاص سے دور کر کے ریا ء کی وا دی کی طرف دعوت دے ۔تو اضع واکساری کی بجائے تکبر وغرور کا درس دے تھیجت کرنے کے بجائے عداوت کے بج پوئے۔دنیاسے دور کرنے کی بجائے جب ونیا کی دعوت دے''

رسول اکرم ٌ فرماتے ہیں۔

(تقتر بوا من عالم يدعو كمر من الكبر الى التواضع ، و من الرياء الى الاخلاص ، و من الشك الى اليقين، و من الرياء الى الزهد، و من العدا وة الى النصيحة)

آپ کوایے عالم کا قرب حاصل کرنا چاہیے جوآپ لوگوں کو تکبر اورغر ورسے ہٹا کرنو اضع کی طرف دعوت دے۔اور ریا کا ری کی بجائے اخلاص اور شک سے دور کر کے یقین کی منزل تک لے آئے۔ دنیا کی چاہت کی بجائے دنیا سے دوری کا درس دے اور دشمنی کے بجائے تھیجت کی دعوت دے۔

حضرت عیسیٰ فرماتے ہیں کہ

(أشقى الناس من هو معر وف عند الناس بعلمه، مجهول بعمله)

ترجمہ الوگوں میں سب سے زیادہ بدنھیب ہے وہ مخص جوعلمی حوالے سے لوگوں کے درمیان معروف ہواور عمل صالح

کے اعتبار سے غیرمعروف ہو۔

حضرت عیلی آیک آور جگه فر ماتے ہیں کہ دمیں نے آیک دفعہ ایک پھر پر لکھا ہوا دیکھا"

(مجھے الٹا کرو) تو میں نے جب اس کی طرف کو تبدیل کیا تو اس کے اندروالے جھے میں بیلکھا ہوا پایا کہ''جو شخص اپ علم پڑھل نہیں کرتا عیب وعارہے اس کیلئے کہ وہ اورعلم کی طلب کرے اور جوعلم اس نے حاصل کیا ہے اور اس پڑھل نہیں کیا تو وہ بے سود و بے فائدہ ہے''

الله تعالی نے حصرت داؤڈ کی طرف وحی میں فرمایا ہے کہ'' بے عمل عالم کوستر قسم کی عقوبات اور عذاب میں مبتلاء کرنے سے میرے لیے آسان میہ ہے کہ میں ایسے عالم بدعمل کے دل سے اپنی محبت اور اسپنے ذکر کی لذت وحلا وت کو اٹھا لیتا ہوں ۔الی صورت میں مجھے اس کا ذکر کرنا سوائے لقلقہ لسانی کے اور کچھ نہیں ہے''

رسول خدات مروى بى كه (العلم الذي لا يعمل به كالكنز الذي لا ينفق منه ،اتعب صاحبه نفسه في جمعه و لم يصل الى نفعه)

ا یباعلم جس پرصا حب علمعمل نہ کر ہے تو وہ ایسے ٹز انہ کی طرح ہے جس کے جمع کرنے میں صاحب ٹز انہ نے اپنے آپ کومشکلات میں تو ڈالالیکن اس سے منفعت حاصل نہیں گی۔

حضرت علی سے منقول ہے کہ ' علم عمل کے ساتھ جڑ اہوا ہے۔جوعلم رکھتا ہے وہ عامل بھی ہے اور جو عامل ہے وہ عالم بھی ہے ۔ علم عمل کو دعوت و بتا ہے اگراس نے دعوت علم کو قبول کیا تو علم اس شخص کے ہاں باقی رہیگا۔وگرنہ علم اس سے چلا جاتا ہے'' حضرت امام جعفرصاد فی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے اس قول (انسمیا یہ خشسی اللہ من عبا دہ العلماء) سے مراد وہ علماء مراد ہیں جن کاعمل ان کے قول کی تصدیق و تا ئید کرتا ہو۔

اور جن کاعمل ایکے قول کی تصدیق نہیں کرتا وہ عالم ہی نہیں ہے۔

حضرت رسول خدا سے مروی ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے بعض انبیاء پروی کی کہ 'اے میر ہے نبی ان لوگوں کو کہہ دو جوعلم د

ین کیلئے حاصل نہیں کرتے اور علم کو بغیر عمل کے حاصل کرتے ہیں ۔اور د نیا کوآخرت کیلئے کسب نہیں کرتے لوگوں کے سا
صغر ریا کا ری کرتے ہوئے مجھڑ ہے کی جلد کا لباس پہن کر تو اضع ظا ہر کرتے ہیں اور ان کے دل میں شروفسا د بھر اہوا
ہوتا ہے اور بھیٹر یا کی طرح اس کا دل سخت اور بے رحم ہوتا ہے۔ان کی با تیں شہد ہے بھی زیادہ مبیٹی ہوتی ہیں ۔ان کے
غلط اعمال اور اعمال میں اخلاص نہ ہونے کی وجہ سے کڑو ہے در خت کے لگئے ہوئے جوس سے زیادہ کڑوا ہٹ اور نا
پہندیدہ ہوتے ہیں۔اس شم کے لوگ کیا مجھے دھوکہ دینے کی کوشش کرتے ہیں؟''

کیا وہ مجھ سے مذاق کرتے ہیں؟ میں ضرورا پسے لوگوں کواپسے فتنہ وفسا دہیں مبتلاء کروں گا۔ جن میں ان میں سے علیم و برد بار بھی بے حواس ہو کر کچھ نہ سو جھ یائے گا''

رسول اکرم کے فرمایا (مشل البذی معلّم المحیو و لا یعمل به مثل السو اج یضی ۽ للنا س و یحر ق نفسه) ترجمہ:'' جو شخص لوگوں کوعلم سکھائے کیکن خوداس پڑمل نہ کر ہے وہ الی شمع کی طرح ہے جو خودتو جل جاتی ہے مگر اردگر د کے ماحول کوروشن کرجاتی ہے''

# فصل: استاد کے ہاں شاگرد کے آداب ....

مندرجہ بالا بیان سے خالق کے ہاں عالم کی ذمہ داری اور اس کے آ داب واضح ہونے کے بعد اب ہم طالب علم کے حصول علم کے وقت استاد کے ہاں آ داب کو ذکر کرتے ہیں۔

عبداللہ بن حسن بن علی اپنے آباؤ و اجداد سے روایت کرتے ہیں کہ استاد کا طالب علم پریت ہے کہ طالب علم کثرت سے سوالات نہ کرے اور طالب علم کسی سوال کا جواب دینے ہیں استاد پر سبقت نہ کرے اگر استاد طالب علم کی طرف متوجہ نہ ہور ہا ہوتو اس کو مجبور نہ کرے اگر استاد پڑھا کر تھک گیا ہوتو اسے آرام کرنے دے گفتگو کرتے وقت طالب علم استاد کی طرف ہاتھوں سے اشارہ نہ کرے اور ای طرح جینگی آنکھیں کرکے چالاک لوگوں کی طرح استاد کو نہ دیکھے اور استاد کے پاس بیٹھ کر دوسرے لوگوں کے ساتھ کلام نہ کرے ، اگر استاد نے طالب علم کو تعبیہ کی ہوتو اسے اہانت تصور کرکے اس کا عوض طلب نہ کرے اور استاد کو بیٹھی نہ کہے کہ فلال شخص نے آپ کے تول کی خلاف ورزی کی ہے استاد کے راز کو فاش نہ کرے استاد کے پاس ہو یا اس فاش نہ کرے استاد کے پاس ہو یا اس ساد کے پاس ہو یا اس ساد کے باس ہو یا اس ساد کے باس ہو یا س ساد کی استاد کے باس ہو یا اس سے دور ہو ہر دوصورت میں استاد کی شخصیت کا لحاظ رکھے۔

جب مجلس استاد میں آئے تو آیک ہی دفعہ سب کوسلام کے مگر استاد سے خصوصی احوال پری کرے استاد کے سامنے بیٹے اگر استاد کسی چیز کوطلب کرے تو سب سے سبقت کرے ، صحبت استاد کو اس طرح طول نہ دے کہ وہ نگ پڑ جائے کیونکہ استاد ایک مجھور کے درخت کی طرح ہوتا ہے جیسے اس سے کسی وقت بھی پھل کے گرنے کی تو قع ہوتی ہے اس طرح استاد سے بھی کسی وقت فائدہ اور منفعت علمی عملی اور روحانی حاصل ہوتا ہے ، حقیقی عالم راہ خدا میں جہاد کرنے والے مجاہد اور شب وروز عبادت خدا میں گرار دینے والے شخص سے بھی افضل ہوتا ہے کیونکہ جب حقیقی عالم اس دنیا سے رخصت ہوتا ہے تو اسلام میں آیک ایسا خلا بیدا ہوجاتا ہے جو قیامت تک باقی رہتا ہے۔ طالب علم کے فضائل میں سے ایک فضیات

یہ بھی ہے کہاس کے ساتھ ستر ہزار آسانی مقرب فرشتے چلتے ہیں۔

ابن عباس کہتا ہے کہ طلبگی علم کے وقت انسان کو متواضع اور متکسر المز آج ہوتا جا ہے اور جب کی سے علم طلب کیا جائے تو اس وقت وہ معزز اور محترم ہوتا ہے بعض حکماء کہتے ہیں کہ جوشخص علم کے حصول میں ایک لحظہ بھی ذلت برداشت نہیں کرسکتا وہ ہمیشہ جہالت کی ذلت میں رہتا ہے۔

رسول اسلام فرماتے ہیں (لیس من احلاق المومن الملق الافی طلب العلم )سی کی چاپلوی کرنا مومن کے اخلاق میں سے نہیں ہے۔ کے اخلاق میں سے نہیں ہے۔

# فصل: اقسام علم کے بارے میں

حضرت امام جعفر صادق عليه السلام فرمات بين كهلوگول كعلوم جارخصوصيات برمشمل بين

- (۱) اپنے رب کو پہچانیں۔
- (٢)آپ كے ساتھ جو برتاؤ كيا گيا ہواس كو جانو۔
- (m) جس چیز کا آپ سے ارادہ کیا گیا ہے اسے جانو۔
- (م) جو چیز آپ کو دین سے نکال دے اس کی معرفت رکھو۔

حضرت امام جعفر صادق عليه اسلام فرمات بي (مابعث المله نبيا قبط حتى يأخذ عليه ثلاثا الاقرار بالعبودية ، و خلع الانداد وان الله تبارك و تعالى يمحو ما يشاء و يثبت ما يشاء) الله تعالى في تحل بي تحل مبعوث نبيل فرمايا مريد كداس تين امور پر اقرارليا بي عبوديت پرشرك ندكرين ، اور بر چيز فداك قبضه مين بي جي عابتا بي مناديتا بي اور جي عابي باتى ركھ۔

### آداب كسب ومعاش:

ندگورہ بیان سے علم وعمل کی اہمیت واضح وآشکار ہونے کے بعد سے معلوم ہوگیا کہ علم وعمل کے بغیرسب کچھ باطل اور بے سود ہے، کیونکہ ان کے علاوہ ہر چیز دوحال سے خالی نہیں ہے یا تو اس چیز کا حیات انسانی میں ہونا ضروری ہے اور وہ نان ونفقہ ہے جس کے بغیر زندگی ناممکن ہے یا پھر روز مرہ کی ضروریات سے زائد اور اضافی ہے گویا جس کے بغیر انسان زندہ رہ سکتا ہے بخلاف پہلی چیز کے کہ جس پر انسان کی روز مرہ کی زندگی موقوف ہے لہذا اس سے میانات ہوگیا کہ علم و عمل کے بغیر انسان مور ان دوحال سے خالی نہیں ہیں۔

بہلا امر: جہاں تک نان ونفقہ کے متعلق کلام ہے تو اس کے طلب کرنے میں کی قتم کا عارنہیں ہے بلکہ خالق کے پاں بیاک عبادت شار ہوتی ہے جیسا کہ مروی ہے (السکاد علی عیالہ کالمجاهد فی سبیل الله) اپنے اہل وعیال کے لیے کسب معاش کرنے ولا راہ خدامیں جہاد کرنے والے کی طرح ہے۔

حضرت امیر المونین علیه السلام فرماتے ہیں کہ تجارت کروخدااس میں آپ کو برکت دے گا کیونکہ میں نے رسول اللہ سے میسنا ہے کہ رزق کے دس اجزاء ہیں نو اجزاء کو خالق نے تجارت میں رکھا ہے اور ایک جز کو بغیر تجارت میں رکھا ہے۔

حضرت امام جعفرصاوق علیہ السلام فرماتے ہیں (کفی بالموء اثما ان بضیع من یعول) کسی شخص کے گنا ہگار ہونے کے لیے اتنا کافی ہے کہ وہ اپنے اہل وعیال کی پرواہ نہ کرے۔

اسی طرح رسول اکرم صلی الله علیه وآله وسلم فرماتے ہیں (ملعون ،ملعون من یضیع من یعول) ملعون ہے، ملعون ہے وہ شخص جواپنے اہل وعیال کے ( ٹان ونفقہ کی ) پرواہ نہیں کرتا۔

ان مذکورہ بالا احادیث معصومین علیم العلام سے بیامر واضح ہو گیا کہ انسان کسب معاش میں چند مندرجہ ذیل امور براعماد کرے۔

(۱) ہمیشہ حلال رزق کی طلب میں کوشش کرے اور حرام سے اجتناب کرے حتی کہ وہ رزق جس میں حرام کے ہونے کا شہر ہو تہ ہو آس کے حصول میں کوشش شہر ہو بہتر بیہ ہے کہ اسے بھی چھوڑ وئے کیونکہ اگر اس رزق کہ جس کے حرام ہونے میں شبہ ہو اس کے حصول میں کوشش کرے تو یقینا بیرخص آ ہستہ آ ہستہ رزق حرام میں بھی پڑسکتا ہے لہذا اسے ابتداء ہی سے اس مشکوک رزق سے اجتناب کرنا جاہے۔

رسول اکرم فرماتے ہیں ( من لے بیال من این اکتسب المال لھ ببال الله من این ادخله النار) چوشخص اس بات کی پرواہ نہیں کرتا کہ وہ اپنے رزق کوکہاں سے کمارہا ہے ( حلال ہے یا حرام ) تو پھر اللہ بھی اسے جہنم میں ڈالنے میں کوئی پرواہ نہیں کرے گا۔

(۲) اگر انسان کسی چیز میں مہارت رکھتا ہوتو سارا دن کام کرنے سے اسے ایک دینار اجرت ملے اور اگر اسے اس کی بھی ایک تہائی مقدار کافی ہوتو ایس صورت میں اسے اس مقدار جتنا کام کرنے پر اکتفاء کرنا چاہیے چونکہ بیراس کی حاجت کو پورا کرتی ہوتو ایک دن مکمل کام کرنا ہورا کرتی ہودوسری صورت سے ہے کہ اسے ایک دن مکمل کام کرنا

چاہیے تا کہ آنے والے دو دنوں کی روزی کمالے اور ان ونوں میں عبادت خدا کرے اس طرح تاجرین حضرات کو بھی اپنی ضرورت اور احتیاج کے مطابق کسب معاش کرنا چاہیے اور فارغ دنوں میں عبادت خدا کرے لہذا اسے اتنی مقدار میں رزق کمانا چاہیے جواسے اس سال کے نان ونفقہ کیلئے کافی ہواور اس سے زیادہ پونجی جمع کرنا اچھانہیں ہے۔

حضرت شیخ الصدوق روایت نقل کرتے ہیں کہ رسول اکرم نے فرمایا جوشخص جسمانی طور پرصحت مند ہواوراں کے پاس آنے والے دن کا نان ونفقہ بھی ہواور نفسیاتی اور قلبی طور پر امن وامان میں بھی ہوتو ایسی صورت میں گویا وہ دنیا سے جو پچھ چاہتا تھا خدانے اسے عطافرما دیا ہے۔

دنیا سے اتنی مقدار لے جتنی اس کی حاجت ہواور اس طرح پہننے کے لیے اتنی مقدار پر اکتفاء کرے جواس کے جسم کو چھپائے اور سر چھپانے کے لیے ایک چھوٹے سے گھر پر اکتفاء کرے آگرکوئی سواری ہوتو خوش قسمتی ہے آگر سواری حاصل نہ کر سکے تو اس مخضر زندگی پر اکتفاء کرے کیونکہ اس سے زائد پر حساب و کتاب ہوگا اور اگر غلط طریقہ سے کمایا ہوتو اس پر عذاب ہوگا۔

(۳) انسان حرص نہ کرے کیونکہ حرص کی کافی ندمت کی گئ ہے اور اس وجہ سے انسان شبہات میں بھی پڑتا ہے اور بسا اوقات تو حرام میں بھی پڑنے کا خطرہ ہوتا ہے جو رزق مقدر میں لکھا جا چکا ہے وہ لالچ وحرص کرنے سے زیادہ نہیں ہوگا اور رزق میں میانہ روکی اختیار کرنے اور حرص نہ کرنے سے وہ مقوم کم نہیں ہوگا۔

پردوں کو چاک کر کے رزق کے جلد حاصل کرنے کی حرام طریقہ سے کوششیں کرتا ہے تو اس کے حلال رزق کو بھی روک لیا جاتا ہے اور قیامت کے دن اسے حرام طریقہ سے کمائے ہوئے رزق کا حساب کتاب بھی دینا ہوگا۔

رسول خدا اپنے بعض اصحاب کو ارشاد فرماتے ہیں کہ آپ ایسی قوم میں کیسے رہیں گے جو ایمان کے کزور اور ضعیف ہونے کی صورت میں اپنے سال بھر کے رزق کو جمع کر لیتے ہیں ایسے لوگوں میں توکل خدا نہیں ہے پس ( اے میرے صحابو!) اگر آپ صبح کریں تو شام کے رزق کی فکر نہ کریں اسی طرح شام کو صبح کے لیے جبتو نہ کریں کیونکہ کسی کو یہ صابت نہیں ہے کہ وہ کل صبح کک زندہ رہے گا پھر اپنے کمائے ہوئے مال کو قرآن وسنت کے فرمودات کے مطابق صرف ضانت نہیں ہے کہ وہ کل صبح کل زندہ رہے گا پھر اپنے کمائے ہوئے مال کو قرآن وسنت کے فرمودات کے مطابق صرف کریں اور فضول خرچی سے اجتناب کریں کیونکہ خالق کا نئات ارشاد فرما تا ہے ( ان المعبدرین کانو ااحوان الشیاطین) سورۃ الاسراء آیت کا۔

فضول خرچ لوگ شیطان کے بھائی ہیں۔

## فضول خرجی کے بارے رسول خداکی مذمت:۔

فضول خرج اوگوں کی رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فدمت کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں کہ (من بعد افقوہ الله)
فضول خرجی کرنے والے وخدا فقیر بنا دیتا ہے اسی طرح ایک اور جگہ پرختی مرتبت ارشاد فرماتے ہیں (ماعسال من افقیامیہ)
افتیصد) میانہ روی کرنے والا فقیر نہیں ہوتا، رسول خدا فرماتے ہیں (اکشو المناس شبعا اطولھ جوعا یوم القیامیہ)
لوگوں میں سب سے ڈیادہ سیر شدہ شخص قیامت کے ون سب سے ذیادہ جموکا ہوگا۔ پید جر کرکھانا کھائے سے ول سخت اور عبادت خدا کے لیے اعتماء و جوارح ہو جموس کرتے ہیں پید جر کرکھانا کھائے کی فدمت کے لیے اتنا ہی کافی ہے کہ یہ انسان کو نماز شب کے وقت خواب غفلت کا سبب بنتا ہے ، سیر ہوکر کھائے کی وجہ سے انسان بیت الخلاء جو کہ گذرگی کا مقام ہے کا چکر کافٹا رہتا ہے انسان کو اپنے الل پر بغیر کی گنوی کے میانہ روی سے کام لینا چاہیے اور زیادہ سے زیادہ خرج کرنا (اعتدال کی حد تک) ایک متحب امر ہے اور انسان کو اپنے عیال کے ساتھ کے ہوئے وعدوں کو پورا کرنا چاہیے۔

# اہل وعیال پرخرچ کرنا .....

حضرت المام موى كاظم عليه السلام فرمات بين (اذا وعدت ما الصغبار فاوفو الهد فانهم يرون انكم انتم الذين توزقونهم و أن الله عز و جل ليس يغضب لشئى كغضبه للنساء و الصبيان الي يجون كماتم كي بوت

وعدوں کو پورا کیا کرو کیونکہ ان کی نگاہوں میں آپ ہی ان کے رازق ہیں اور اللہ تعالی بچوں اور عورتوں کی وجہ سے جتنا غضب ناک ہوتا ہے اتنا کسی اور امر پرنہیں ہوتا ، انسان کو اہل وعیال کے لیے شب جمعہ کو پھل فروف لے جانا چاہیے (۱) حضرت امیر الموشین علی بن ابی طالب علیہم السلام ارشاد فرماتے ہیں (اطرقو ا اہالیکھ فی کل لیلة جمعة بسئنی من المفاکھة کی یفرحو ا بالجمعة) شب جمعہ کو گھر داخل ہوتے وقت اہل وعیال کے لیے پچھ فروٹ لیتے جاؤتا کہ وہ جمعہ کوخوش وخرم ہوں۔

### حرّام والدين ....

والدین کا احترام کرنا چاہیے خصوصا والدہ کے احترام پرتا کید وارد ہوئی ہے، حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ (افضل الاعتمال المصلاة لوقتها و بو الوالدین و المجھاد فی سبیل الله) تمام اعمال ہیں سے بہترین عمل نماز کو اپنے اوقات میں اوا کرنا ہے والدین کے ساتھ نیکی کرنا اور راہ خدا میں جہاد کرنا ہے روایت میں ہے کہ جب حضرت موی کلیم اللہ اپنے خالق سے مناجات کررہے تھے تو عرش بریں کے ینچے ایک شخص کونماز پڑھتے و یکھا تو اس کی مزرت پر رشک کرنے لگے تو پروردگار کو پکار کر کہا یا الی تیرے اس بندہ کو یہ بلند منزل کیے عطا ہوئی ہے؟ تو خالق نے اسے جواب میں فرمایا (انب کان بدار ابوالدیہ ولحدیمش بالنمیمه) سے خص والدین کے ساتھ نیک برتاؤ کرتا تھا اور چغل خوری سے پر بیز کرتا تھا۔

(۱) افسوسناک امریہ ہے کہ بعض قبائلی جہالت کی زندگی گزار نے والے لوگ معصومین کے کلام حق تر جمان کو کیں پشت ڈالتے ہوئے اپنے فیاص موازین جہالت پڑل کرتے ہیں اور گھر والوں کے لیے بچھٹر یدکر لے جانے کو عار وعیب نصو کرتے ہیں۔ اور ہوے فخر ومباحات کیسا تھ اتر اتے ہوئے کہتے ہیں کہ میں نے آئ تک تک ہوی بچوں کیلئے بھی پھٹیس خریدا۔ بلکہ ان لوگوں پر جوآئم معصومین کے فرامین پڑل کرتے ہوئے اپنے اعمل وعیال کے لیے پچھٹر یدتے ہیں تو تو اپنے اعمل وعیال کے لیے پچھٹر یدتے ہیں تو تو اپنے اعمل وعیال کے لیے پچھٹر یدتے ہیں تو تو اپنے اعمل و میال کے لیے پچھٹر یدتے ہیں تو تو اپنے احداد میں اور بر دیباتی علاقوں ان پر ہنی و نداتی اثراتے ہیں۔ اور 'درن مریدی'' جیسی تکلیف دہ جہتیں واضح ہیں۔ اور یہ گچرخاص طور پر دیباتی علاقوں اور علم وادب سے دور رہنے والے معاشرہ میں عام وشائع ہے۔ لہذا الی غلط افکار اور آئمہ کے فرامین کے منافی فکر کا قلع تھے کرنا جا ہے۔ اور انسان کو اپنی گھریلو زندگی میں آئمہ حدی کی سیرت پڑمل کرنا جا ہے نہ یہ کہ قبائلی نظام جہالت کی تقلید کرنی جا ہے۔ دفا عتبر و ایا اولی الا بصار)

وافعہ: آیک دفعہ رسول اسلام کی بارگاہ اقدی میں ایک گناہ گار مخص حاضر ہوکر کہتا ہے کہ مولا میں نے کوئی گناہ بھی ترک نہیں کیا ہے کیا میرے لیے تو بہ و بخشش ہوسکتی ہے؟ رسول اسلام نے اس سے ایک سوال پو چھا! ہل بقی من و الدیك احد ؟ کیا تیرے والدین میں سے کوئی زندہ ہے؟ جواب میں کہتا ہے کہ جی ہاں میر اباپ زندہ ہے، پھر رسول اسلام نے اسے حکم دیا کہ (افھب و ابورہ) جا اپنے والد کے ساتھ اچھا سلوک کر، تیری تو بہ قبول ہوجائے گی جب وہ مخص حضور کی مختل سے چلا گیا تو آپ فرمانے گے کہ کاش آج اس کی ماں زندہ ہوتی ۔

ایک اور جگہ پررسول اسلام فرماتے ہیں کہ ( من سرہ ان یسمدله فی عمرہ و ببسط له فی رزقه فلیصل . ابسویه فیان صلتهما من طاعة الله) اگر کی کواس بات کی تمنا ہو کہ اس کی عمرطولانی ہواور رزق میں وسعت ہوتو اسے اپنے والدین کے ساتھ صلد رحی کرنی چاہیے کیونکہ اس سے اطاعت خدا وندی ہوتی ہے۔

ایک شخص حفرت امام جعفر صادق علیه السلام کی خدمت میں عرض کرتا ہے کہ ہمارا باپ ضعیف ہو چکا ہے ہم اسے اپنے کندھوں پر حاجت کے وقت اٹھاتے ہیں تو حضرت امام جعفر صادق علیه السلام نے فرمایا (ان استسطىعىت ان تسلى خالك منه فافه جنة لك غدا) جب تك استطاعت رکھتے ہوالیا کرتے رہو کیونکہ کل آپ کو یہ جہم سے مخفوظ رکھے گا۔

حضرت امام صادق آل جمعیم السلام ارشاد فرماتے ہیں (مایسمنع احدان یبر والدیده حیین او میتین؟

یک میلی عنه ما و یتصد ق عنه ما ویصوم عنه ما فیکون الذی صنع لهما وله مثل ذالك فیزیده الله ببره خیسرا کثیرا) کس نے آپ کوروکا ہے کہ آپ زنده یا فوت شده اپ والدین کے لیے نیکی نہ کریں؟ والدین کی نیابت میں نماز وروزه اور صدقہ دو اور جو بھی اپ والدین کیلئے نیک اعمال کرے گا اس کے ساتھ بھی اسی طرح کا سلوک کیا جائے گا خدا وند ذو الجلال آسے والدین کے ساتھ کی گئی آس نیکی کے قوش بہت زیادہ اچھائی اور بھلائی عطافر مائے گا والد کا الیہ بیٹے پر حقوق میں سے ایک حق بیہ بیٹی ہے کہ اپ والدین کونام کے ساتھ نہ پکارے جلس میں اس کے آگے نہ بیٹے والدین جاساتھ کونا مے کہ اپ والدین کونام کے ساتھ نہ پکارے جلس میں اس کے آگے نہ بیٹے والد کے سامنے بڑھ کر تہیں چانا جا ہے۔

ایک شخص نے رسول خدا سے عرض کی کہ میرے بیٹے کا مجھ پہ کیا حق ہے؟ رسول اسلام نے جواب میں فرمایا کہ اپنے بیٹے کا اچھا نام رکھاس کی تربیت اچھی کر اور اسے غلط جگہوں سے بچاؤ اور اچھائی کی طرف رہنمائی کرو۔

فصل: رسول خدا فرماتے ہیں نیک ہواولا دنھیب ہونا انسان کی خوش بختی ہے، ایک اور مقام پر آنخضرت ارشاد فرماتے

میں (الولد للوالد ریحانة من الله قسمها بین عباده و ان ریحانتی الحسن و الحسین سمیتهما باسم سبطی بندی اسرائیل شبراو شبیرا) اولادوالد کے لیے خدا کی طرف سے فرحت بخش چیز ہے خالق نے اسے اپ بندوں میں تقتیم کیا ہے خدا نے مجھے حنیق شریفین عطا فرمائے ہیں جو کہ میرے لیے باعث فرحت ہیں میں نے ان کا نام بنی اسرائیل کے نواسے شہر وشیر کے نام پر عربی میں حن وحسین رکھا ہے۔

فضل بن ابی قرہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے قل کرتا ہے کہ رسول اسلام نے فرمایا کہ ایک دن حضرت عسی بن مریم ایک ایک ایسی قبر کے نزدیک سے گزرے جس کے صاحب کو عذاب دیا جا رہا تھا لیکن جب سال بعد دوبارہ ای قبر کے قریب سے گزرے تو اس وقت صاحب قبر عذاب الی عیں جتلاء نہیں تھا حضرت عسی خدا سے عرض کرنے لگے کہ الی جب میں پہلے گزرا تو اس پر عذاب تھا اور اب اس پر عذاب نبیں ہے اس کی کیا وجہ ہے؟ خالق نے حضرت عسی کو وی کی کہ اے عسی اس صاحب قبر کا ایک بیٹا تھا اس نے نیک اور فلاح و بہود والے کام سر انجام دیے ہیں اور یہ پروری کی کہ اے عسی اس صاحب قبر کا ایک بیٹا تھا اس نے نیک اور فلاح و بہود والے کام سر انجام دیے ہیں اور یہ پروری کی ہولت میں نے اس کے باپ کو بخش دیا ہے ، پھر اس کے بعد رسول السلام فرماتے ہیں کہ ( میسر اث السلم من عبدہ الممومن ولد بعبدہ من بعدہ) موئن بندہ کا ورشاس کا وہ موئن بیٹا ہوتا ہے جو اس کے مرنے کے بعد حضرت زکریا علیہ السلام قرآن مجمید میں نازل ہونے والی آ یہ مجمیدہ کی تلاوت فرماتے ہیں ( فہب لسی من لدنك سے حضرت زکریا علیہ السلام کے بارے میں نازل ہونے والی آ یہ مجمیدہ کی تلاوت فرماتے ہیں ( فہب لسی من لدنك ولیا یو ثنے و یوٹ من آل یعقوب واجعلہ دب وضیا سورۃ مربم آ ہے تھا۔

خدایا بھے ایک ایبا ولی اور وارث عطافر ما جو میرا اور آل یعقوب کا وارث ہواور پروردگاراے اپنا پیندیدہ بھی قرار دے۔ رسول اسلام سے ایک اور جگہ پر مروی ہے کہ (من ولد له اربعة او لاد و لعریسم احدهم باسمی فقد جفانی ش شخص کے ہاں چار بیٹے ہوں اور ان میں سے کس ایک کا نام بھی میرے نام پر ندر کھا گیا ہوتو اس نے میرے ساتھ بے وفائی کی ہے۔

راوی سلیمان جعفری نقل کرتا ہے کہ بی نے حضرت امام موسی کاظم علیہ السلام سے سنا کہ اس گھر میں غربت واقلاس نہیں داخل ہوتا جس میں محمد یا احمد علی ،حسن ،حسین ،جعفر، طالب ،عبداللہ کے اساء پر کسی کا نام ہواور اسی طرح عورتوں میں سے اگر کوئی فاطمہ کے نام پر ہوتو پھر بھی غربت و تنگدی اس گھرسے دور رہتی ہے۔

حضرت امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے بیں کہ (ان الشیطان اذا سمع منادیا ینادی یا محمد ، یا علی ذاب محمد یا المدوب الرصاص) شیطان جب محمد ولی کا اساء کو پکارتے ہوئے سنتا ہے تو پکھل جاتا ہے۔

اسی طرح خفرت امام علی رضاعلیه السلام ارشاد فرماتے ہیں (البیت اللذی فیه محمد بصبح اهله بخیر و مصون بخیر ، حَس مَر میں محمد نام کا کوئی محمد مار کی میں محمد نام کا کوئی محمد نام کا کوئی محمد میں محمد نام کا کوئی کوئی کا کوئی کوئی کا کو

صادق آل محمدا فاذا مضى سبعة ايام فان سادق آل محمدا فاذا مضى سبعة ايام فان شئنا غيرنا والا توكنا) بمارك مرس بر پيرا بون والكاسات دن تك محمدا مركها جاتا ہے پراس كے بعدكوئى تبديلى ياس كوركها جاتا ہے -

ایک اور مقام پر صاوق آل محمد ارشاد فرماتے ہیں کہ اپنے اساء اجھے رکھو کیونکہ بروز قیامت آپ انہی اساء سے پکارے جاؤ کے مثلاً یوں کہا جائے گا اے فلال ابن فلال اپنے اعمال حسنہ کا ملاحظہ کریا اس فتم کی کسی اور نداء سے اسے پکارا جائے گا۔

یکارا جائے گا۔

محمہ بن یعقوب روایت کرتے ہیں کہ حسین بن اجمد المنظری اپنے بعض اضحاب کے واسطہ سے حصرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے نقل کرتے ہیں کہ جب آپ کی عورتوں کو حمل ہوتو چار ماہ گزرنے کے بعد عورت کو قبلہ رخ بڑھا کراس کے پہلو پر ہاتھ رکھ کر یوں دعا کی جائے '' الہی میں نے اس ہونے والے بچہ کا نام محمد رکھا ہے'' خالق کا نئات اس دعا کے صدقہ میں اسے لڑکا عطا فرمائے گا تو پھر پیدائش کے بعد اگر اس شخص نے اپنی اس دعا کو پورا کرتے ہوئے اس کا نام محمد رکھا تو خدا اس نومولود کو اس کے لیے مبارک قرار دے گا اور اگر اس نے اس وعدہ کو پورا نہ کیا تو ایس صورت میں خدا کی مرضی ہے کہ اسے زندہ رکھے یا واپس اٹھا لے۔

سہل ابن زیادرسول اسلام سے نقل کرتا ہے کہ ( من کان له حمل فنوی ان یسمیه محمد او علیا ولد له غلام) خمل کے وقت اگر پیزنیت کی جائے کہ بیس اس کا نام محمد یاعلی رکھوں گا تو خدا اسے فرزند عطا فرما تا ہے۔

## امام زين العابدين عليه السلام كاطريقه كار:

حضرت امام زین العابدین علیہ السلام کو جب کی نومولود کی بشارت دی جاتی تو آپ اس کے فذکر یا متونث ہونے کے بارے میں پوچھتے سے اور جب انہیں بغیر نقص کے ہونے کے بارے میں پوچھتے سے اور جب انہیں بغیر نقص کے پیدا ہونے کی خبر دی جاتی تو آپ یوں دعا فرماتے (الحصد لله الذی لحد یت حلق منی شئیا مشوها) تمام حمد ہاں اللہ کی جس نے بغیر نقص وعیب کے مجھے اولادعطا فرمائی ہے۔

حضرت امام موی کاظم علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں کہ خوش بخت ہے وہ انسان کہ جومرتے وقت اپنی اولاد چھوڑ

جاتا ہے پھر حضرت اپنے فرزند امام علی رضا علیہ السلام کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے مجھے نائب اور خلیفہ عطا فرمایا ہے حضرت صادق آل محم علیم السلام فرماتے ہیں کہ خدا باپ پر بیٹے کے ساتھ شدید حجت کرنے کی بدوات اپنی رحمتوں کو نازل کرتا ہے انصار میں سے ایک شخص حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے عرض کرتا ہے کہ مولاً میں کس سے نیکی کروں ؟ حضرت نے فرمایا کہ اپنے والدین کے ساتھ نیکی کرو، وہ شخص عرض کرنے لگا میرے والدین فوت ہو بچکے ہیں پھر حضرت نے فرمایا کہ اپنی اولاد کے ساتھ نیکی کرو۔

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام رسول خدا سے نقل کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں کہ بچوں پر رحم وکرم کیا کرو اور اگر ان سے کسی چیز کے لانے کے بارے میں وعدہ کیا ہے تو اسے بورا کرو کیونکہ ان کی نظروں میں آپ ہی ان کے رازق ہیں رسول اسلام ارشاد فرماتے ہیں کہ خدار حم کرے اس شخص پر جوابنی اولاد کی نیکیوں میں ان کی مدد کرے اور مید دولاد کے گناہوں سے درگز رکرنے اور خدا سے ان کے لیے دعائے خیر کرنے کے ساتھ ہوتی ہے۔

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے ایک اور مقام پر مروی ہے کہ جو شخص اپنی اولاد کا بوسہ لیتا ہے اس کے نامہ اعمال میں ایک عدد نیکی لکھی جاتی ہے اور جو اپنی اولاد کو خوش و خرم رکھتا ہے خدا اسے قیامت کے دن کی خوشیاں عطا فرماتا ہے اور جس نے اپنی اولاد کو قرآن مجید کی تعلیم دی قیامت کے دن اسے خوبصورت زیور پہنائے جائیں گے یہ زیور اس قدر نورانی ہوں گے تمام اہل جنت اس سے روشنی لیس گے۔

## رسول اسلام کی تنبیہ:

ایک شخص رسول اسلام کی خدمت میں حاضر ہوکرعرض کرتا ہے کہ یا رسول اللہ میں نے آئ تک اپنی اولاد کا بیار جرا بوسہ نہیں لیا ہے جب بیشخص واپس چلا جاتا ہے تو رسول اسلام حاضرین کوفرماتے ہیں کہ بیشخص جہنیوں میں سے ہے(۱)

(۱) ان احادیث مبار کہ سے بیامرواضح ہوجاتا ہے کہ باپ کی اولا د کے ساتھ محبت یقینا جوخدا کے لیے ہو باعث جنت ہے لیکن معصومین کے فرامین سے بیمی روز روشن کی طرح واضح ہوگیا کہ باپ کواپنی اولا د کے ساتھ محبت اطاعت خدا وندی کے دائرہ کا رئیں رہ کر کرنی پڑے گی ۔اور فقط اولا دہونے کی وجہ سے ان احادیث سے غلط استفادہ کرتے ہوئے ایک حالت میں ان سے محبت نہیں کرنی چا ہے جہاں خدا وند ذوالجلال کی معصیت اور نا فر مانی ہوتی ہو۔اور ان دوامروں کے درمیان فرق پیدا کرنا بہت آسان نہیں ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ اولا دکو قرآن مجید میں '' فتنہ' یعنی آزمائش کے ساتھ تجبیر کیا گیا ہے ۔اور بیاحادیث کے درمیان فرق پیدا کرنا بہت آسان نہیں ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ اولا دکو قرآن مجید میں '' فتنہ' یعنی آزمائش کے ساتھ تجبیر

ایک دفعہ رسول اسلام کے سامنے انصار میں سے ایک شخص اپنے دو بیٹوں میں سے ایک کو چومتا ہے اور دوسرے کا بوسہ نہیں لیتا ، رسول خدانے بیدد کیوکر بیفر مایا ( هلا و اسبیت بینه ما؟) ان دو کے درمیان مساوات کیوں نہیں کی ؟۔

روایات میں ماتا ہے کہ بعض لوگوں نے امام موسی کاظم علیہ السلام کے سامنے اپنی اولاد کی شکایت کی تو حضرت نے ارشاد فرمایا کہ اسے مارونہیں بلکہ کچھ مدت کے لیے اس سے منہ موڑ لواور اسے طول بھی نہ دینا۔

رسول اکرم جب صبح کرتے تھے توسب سے پہلے اپنی اولا داوران کی اولا دیے سروں پر دست شفقت رکھتے تھے۔

سيل سكيد واقعه

ایک اور روایت میں ہے کہ آپ نے جواب میں فرمایا کہ میں نے نما زکو مختفر اس لیے کیا ہے کیونکہ مجھے ڈر لگنے لگا کہ بچہ کا رونا کہیں اس بچہ کے باپ کے ذہن کو مشغول نہ کر دے (جس کی بدولت اس کی توجہ نما زہے ہٹ نہ جائے۔ بچیوں کی ولا دت برکت ہے .....

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ حضرت ابراہیم نے اپنے رب سے دعا کی تھی کہ الهی مجھے بیٹی عطا فرماجو میرے مرتے وفت مجھ پر آہ و ایکا کرے۔

رسول آگرم ارشاد فرماتے ہیں کہ (نعم الولد البنات ملطفات مجھزات مؤنسات مبار کات مفلیات) ترجمہ: پہترین اولا دار کیاں ہیں کیونکہ وہ مہر بان باسلقہ اور نفاست پنداور برکت والی ہوتی ہیں۔

بات کی طرف بھی اشارہ کرتی ہیں کہ باپ کا اپنی اولا وکو پیار کرتا کوئی "فرائی" بنہیں ہے۔ جسیا کہ بعض تام نہا داھل عز ت وعظمت اپنے لیے اولا دکو پیار کرنے کوعیب سجھتے ہیں۔ اور بیا یک بہت بدنھیبی ہے کہ آج کل معیار عظمت برعک ہے کہ اسلام میں جس کوعظمت وعزت اور جنت میں داخل ہونے کا سبب کہا گیا ہے وہی بعض جا ہلوں کے ہاں باعث نگ وعارہے۔

خود بدلتے نہیں قر آں کو بدل دیتے ہیں

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ جو شخص اپنی بیٹیوں کی موت کی تمنا کرتا ہے وہ ان کے اجر سے محروم رہ جاتا ہے اور بروز محشر بارگاہ ایز دی میں گنا ہگار بن کر حاضر ہوتا ہے۔

ای طرح ایک اور جگہ پر امام ارشاد فرماتے ہیں (ایسمار جل دعا علی ولد اور ثه الله الفقر) جو شخص آپی اولاد کے لیے بددعا کرتا ہے خدا اسے تگدی میں مبتلاء کر دیتا ہے۔

حضرت صادق آل محملیم السلام ارشاد فرماتے ہیں (البندات حسندات والبنون نعمة وانما يثاب على المحسنات و يسئل عن النعمة) بينياں نيكياں ہیں اور بينے (خداكی طرف سے) نعمت ہیں انسان كوئيكيوں پر ثواب ماتا ہے اور نعمت كے بارے ميں باز پرس ہوتی ہے۔

رسول اسلام حدیث مبارک بین ارشاد فرماتے ہیں (حسن عال شلاث بنات او ثلاث اخوات و جبت له اللہ جنتی جو شخص تین بیٹیوں یا بہنوں کی کفالت کرتا ہے وہ جنتی ہے، سائل رسول اسلام کی بیر حدیث س کرعرض کرتا ہے کہ یارسول اللہ اگر چہ دو کی ہی کیوں نہ کفالت کی ہو وہ فیض پھر سوال اللہ اگر چہ دو کی ہی کیوں نہ کفالت کی ہو وہ شخص پھر سوال کرتا ہے کہ اگر ایک بیٹی یا بہن کی کفالت کی ہوتو ؟ آخضرت فرمانے لگے پھر بھی اس پر جنت واجب ہے۔ ایک اور حدیث میں رسول خدا فرماتے ہیں کہ جو شخص تین بیٹیوں یا بہنوں کی شادی ہونے تک کفالت کرتا ہے یا پھران کی موت واقعہ ہونے تک کفالت کرتا ہے وہ جنت میں میرے ساتھ اس طرح ہوگا جیسے بیرمیری دوافگایاں آبیل میں پھران کی موت واقعہ ہونے تک کفالت کرتا ہے وہ جنت میں میرے ساتھ اس طرح ہوگا جیسے بیرمیری دوافگایاں آبیل میں طی ہوئی ہیں ( آنخضرت نے درمیانی اورانگشت شہادت کو طاکر اشارہ فرمایا ) سائل نے عرض کی کہ مولاً ای طرح اگر اس نے دو بیٹیوں یا بہنوں کی کفالت کی تو ؟ فرمایاً وہ بھی اس طرح میرے ساتھ جنت میں ہوگا ، پھر سائل نے ایک کے بارے میں سوال کیا ؟ آنخضرت نے فرمایا ہاں پھر بھی وہ میرے ساتھ جنت میں ہوگا ۔

#### <u> قصه</u>

ایک مخض کو بٹی نصیب ہوئی امام جعفر صادق علیہ السلام نے اسے عملین اور ناراحت کی حالت میں دیکھا تو فرمانے لگے کہ اگر خدا وند ذوالجلال تجھ سے وحی کے ذریعے یہ پوچھے کہ میں تیرے لیے بٹی یا بٹیا اختیار کروں یا تو خود اپنے لیے اولاد اختیار کرے گا تو اس وقت کیا جواب دو گے؟ یہ خض جواب دینے لگا کہ مولًا میں خدا ہی کو اختیار دوں گا تو اس وقت حضرت فرمانے لگے کہ اب خدانے تیرے لیے بٹی اختیار کی ہے تو پھر نا راحت کیوں ہو؟ پھراس کے بعد امام فرماتے ہیں کہ وہ لڑکا جو حضرت موسی اور ایک عالم جس کا نام خضر علیہ السلام کے قصہ بیں مذکور ہے اور جے حضرت نصر نے قل کیا تھا جس قصہ کا قرآن ہوں ذکر کرتا ہے(۱)

(۱) حضرت موسیٰ اور حضرت خضر علیها السلام کا تفصیلی قصه سور ہ کھف پارہ نمبر ۱۶ میں مذکور ہے۔اسمیں مفسرین قرآن کا کا فی اختلاف ہے کہ آیا یہ وہی حضرت موی ہیں جو اللہ کے نبی اور کلیم اللہ تھے۔یا کوئی اور اللہ کے اولیاء میں سے ولی ہیں ؟اوراسي طرح حضرت خضر کے بارے میں بھی قبل وقال نے کہ آیا بیروہی نبی ہیں جوابھی تک زندہ ہیں یا صالحین میں سے ایک اللہ کے برگزیدہ بندہ ہیں لیکن اس مذکورہ بالا روایت سے جومعلوم ہوتا ہے وہ بیر کہ حضرت خصر نبی منتھ بلكه صاحب علم اورصالحين ميں سے تھے۔بہر حال جو بھی تھے اس واقعہ كا گہرى اور عميق نگاہ سے جائزہ لينے والے مخض کے ذہن میں چند ایک سوال اجرتے ہیں جن میں سب سے ایک اہم سوال بدا محتا ہے کہ حضرت موی نبی تھے اور اولوالعز م پیغمبروں میں سے تصفی اخر کیا وجہ ہے انہیں ان اسرار ورموز کاعلم نہیں تھا کہوہ حضرت خضر کے ہرفعل (یعنی بچہ کوقل کر فاءد يواركا بناناء كشى ميسوراخ كرنا ) يراعز افن كرت تصافر ايها كيون تها ؟ اسوال كاجواب يون دياجاسك عد انبیا عُروج قدراییج منصب کی ادا میگی میں علم کی ضرورت ہوتی ہے اس سے ان کومزین کیا جاتا ہے۔اوران کے علم میں زیا و تی ہمی ہوتی ہے ۔جیسا کہ اصول کافی میں جو کہ تد ہب امامید کی معتبر کتب میں سے ہے ایک باب ہے جو" از دیادهم انبیاء وا ممد دی " کے عنوان سے ہے۔اس واقعہ میں ہرایک کی ذمدداری تھی جس کا انہوں نے مظاہرہ فرمایا ہے،حضرت خصری ذمہ داری پیھی کہ وہ خدا کی طرف سے الہام شدہ علم کا مظاہر ہ فر مائیں ۔اورحضرت موگ ان اعمال کو كه جوظا ہرى طور پرشريعت كے موافق نظر نہيں آئے تھے (جيسا كه بچه كول كردينا) كوروكيس اور حظرت خطرے الكے مر تکب ہونیکی وجہ یوچھیں۔تولہدا ہرایک کی ذ مہ داری تھی جوانھوں نے ادا کی ہے۔اور دونوں میں کو کی اختلا ف فکری اور ذ اتی آراء کا مسلدند تھا۔ یہی وجہ ہے کہ جب حضرت خضر نے اپنے افعال کی تا ویل بیان فر مائی تو حضرت موسی نے کوئی بحث وغیرہ نہیں کی اور خاموش ہو گئے ۔ تو گویا حضرت موسی احکام شریعت بیان فرماتے تصاور حضرت خضر اسرار الهی کا اظهاركرتے تھے۔) کہ (فاردنا ان یبدلھ ما ربھ ما خیرا مند زکاۃ واقرب رحما) سورۃ کھف ۸۱۔ تو ہم نے چاہا کہ ان دونوں (والدین) کا رب انہیں اس کے بدلے میں وہ عطا کرے جو اس سے زیادہ پاکیڑہ اور صلدری کرنے والا ہو۔ قدائے اس لڑکے کے وض اس کے والدین کو ایس لڑکی عطا کی جس سے ستر انبیاء پیدا ہوئے۔ (۱) او پر والے حاشیہ کو یہاں لا نا ہے۔

رسول خدا ارشاد فرماتے ہیں کہ میں اپنی پوری امت کورشتے داروں کے ساتھ صلدرخی کرنے کی وصیت کرتا ہوں۔

ایک اور مقام پررسول اکرم ارشاد فرماتے ہیں (حافت البصر اطیوم القیامة الامسانة والرحم فاذا مو البوصول للبرحم المئودی للامانة نفذ الی الجنة و اذا مر الخائن للامانة القطوع للرحم لم ینفعه معهما عسمل و تکفاء به الصراط فی النان) پل صراط کے دونوں کناروں پرامانت اور صلری کے پلڑے ہوں گے جب وہاں سے ضلہ رحی کرنے والا شخص گزرے گا تو وہ امانت کے اداکرنے کی وجہ سے جلدی کے ساتھ جنت میں داخل ہو جائے گا اور جو شخص قطع رحی اور خیانت کرنے والا ہوگا اسے دنیا میں کیا ہوا کوئی عمل بھی اس وقت فائدہ نہیں دے گا اور پل صراط لؤکھڑ اگراسے جنم میں وکیل وے گی۔

ای طرح ایک جگہ پرختی مرتبت ارشاد فرماتے ہیں کہ خالق کا نئات کی طرف سے جرائیل امین نے بار بار مجھے عورت کے ساتھ اچھا سلوک کرنے کی وصیت کی ہے بہاں تک کہ مجھے گمان ہونے لگا کہ سوائے فتق و فجوڑ کے ارتکاب کے عورت کے طلاق دینا نا جائز ہے، حدیث نبوی میں ہے کہ (اتبقو االبله فی الضعیفین النساء و الیتیجود گروروں کے بارے میں خوف خدا کروایک بیتیم اور دوسرا اپنی عورتیں۔

رسول خدا ارشاد فرماتے ہیں کہ عورت کا حق اس کے شوہر پریہ ہے کہ اس کی ضروریات کو پورا کرے آور نان و نفقہ کا انظام کرے اور بیوی کوخش و خرم چرے سے ویکھے اور جب کوئی بیدا مورانجام دیتا ہے تو خدا کی قتم اس نے اپنی بیوی کے حقوق ادا کر دیے ہیں۔

قصل: مذكورہ بالا بیان سے بیامر واضح ہو گیا كہ صاحب عیال كواپنے الل وعیال كے لیے كس طرح رزق كمانا جا ہے اور اسے كس طرح خرج كرنا جا ہے اور شارع مقدس نے ان تمام امور كو واضح طور پر بیان فرما دیا ہے عمر بن بزید حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے نقل كرتا ہے كہ میں ہمیشہ خدا وند ذو الجلال سے رزق حلال كمائے كوطلب كرتا ہوں كيونكہ ارشا وخدا وند كي حدا وند كو الحرم سے اپنى روزى كى تلاش میں جبتو كرو ۔ ( كيونكہ)

کیا آپ نے بیٹیں سن رکھا کہ جو محض گر میں فارغ بیٹھا رہے اور کا م کاج نہ کر ہے اور وہ اس امر کا طلبگا رہو کہ آسان

ہے اس کا رزق تا زل ہوگا بیان تین اوگوں میں سے ہے جن کی دعا تبول ٹیس ہوتی ۔ پھر راوی گہتا ہے کہ میں نے عرش

گی کہ مولاً وہ کون سے تین اشخاص ہیں کہ جن کی دعا قبول ٹیس ہوتی حضرت صادق آل محملیم السلام نے فر مایا (رجل

تکون عندہ المرأة فیدعو علیها فلا یستجاب له لان عصمتها فی بدہ لو شاء ان یخلی سبیلها و الرجل

یکون له الحق علی الرجل فلا یشهد علیه فیج حد حقه فیدعو علیه فلا یستجاب له لانه ترك ما امر به

والرجل یکون عندہ الشئی فیجلس فی بیته فلا بنتشر ولا یطلب ولا یلتمس حتی یا کله ثم یدعو فلا

یست جاب له) پہلا شخص کہ جس کی دعا قبول ٹیس ہوتی وہ ہے کہ جو اپنی ہوی کے جن میں بددعا کرے کیونکہ اس عورت

ہے گو ظامی (طلاق) خود مرد کے ہاتھ میں ہے جب چاہا سے نجات حاصل کرسکتا ہے (لہذا بددعا کا کوئی محق ٹیس

ہے ) دوسرا شخص جس کی دعا قبول ٹیس ہوتی وہ ہے جس کا کسی پرخن ہولیکن اس کے پاس کوئی گواہ نہ ہوں تو الی صورت

میں حتی اداکرنے والا انکار کرد ہے تو صاحب حتی کی اس کے جن میں بددعا قبول ٹیس ہوگی (ا)

اسلام میں مالیات کا مسئلہ انہائی مھم مسئلہ ہے یہی وجہ ہے کہ اس آیہ مبارکہ میں اس مسئلہ کو بہت صراحت اور وضاحت کے ساتھ تمام پہلوؤں کے حوالے سے ذکر کیا گیا ہے ۔ یا در ہے کہ قرض کے وقت لکھ پڑھ کرتا ایک تاکیدی امر ہے فقہاء کے نز دیک واجب امر نہیں ہے ۔ اور تاکیدی تکم معاشرے میں موجود ضعیف ایمان لوگوں کو مد نظر رکھ کرصا در فرما یا ہے کہ کو دوسروں کے ہے کہ ایسے افر ادکا مکر جاتا ایک معمولی چیز ہے کذب وافتر اءان کا وطیرہ ہوتا ہے لہذا اپنے آپ کو دوسروں کے سامنے سے ٹابت کرنے کے لیے خالق نے ایک طریقہ بتایا ہے وہ سے کہ آپس میں قرض کے وقت لکھ پڑھ کرلو۔ جس سے پچھ نہ پچھاس ہے ایمان اور بے شرم انسان کو با ندھا جا سکے لیکن اب اگر اس تکم کے صا در ہونے کے بعدلوگ قرض و لین دین کے وقت کتا بت نہ کریں اور لوگ ایک دوسرے کو دھوکہ دے دیں تو پھروہ اپنے آپ کو ملا مت کریں کیونکہ اب اس کے بیا ہونے پر اس کے بیاس کوئی گواہ بھی نہیں ہے۔

کیونکہ اس نے خود اپنے آپ کواس مصیبت میں ڈالا ہے اس لیے کہ اللہ نے اسے تھم دیا تھا کہ معاملہ پر کتابت کرلیا کرومگر اس نے خدا کے اس تھم کو پس پشت ڈال دیا۔

مدایہ انواعی تیسرا وہ مخص ہے جو کسب حلال نہ کرے اور گھر میں بیٹھارہے اور فقط دعا کرتا رہے تو الی صورت میں خدا اس کی دعا قبول نہیں کرے گا ( کیونکہ خدانے اسے کمانے کا حکم بھی دیا ہے۔

نکتہ: کسب رزق کرنا اکثر مکلفین کے لیے عمومی طور پر واجب ہے اور او پر جو ابھی تک کسب رزق حلال کے بارے میں ذکر ہوا ہے یہ عامۃ الناس کیلئے حکم ہے لیکن جو خواص ہیں ان میں سے بعض تعبدا اور خدا کے اس حکم کے جو کسب رزق کے بارے میں وارد ہوا ہے پر عمل کرتے ہوئے رزق کمانے کی کوشش کرتے ہیں لیکن بعض خواص (مثل طلب علوم دینیہ ) خدا پر توکل کرتے ہوئے اپنے ہدف اور مثن جو کہ حصول علوم حجمہ وآل جم علیہم السلام ہیں کے لیے کوشاں رہتے ہیں کیونکہ یہ کسب رزق سے زیادہ اہم ہوتا ہے اور خدا اس کے عوض ان کے رزق کا خود انظام فرما دیتا ہے ۔

### معنی تو کل اور اس کی فضیلت

توکل بہت عظیم درجہ ہے یہ صدیقین کی صفات میں سے ایک صفت ہے انسان جب اس منزل پر پہنچ جاتا ہے تو مجروہ دنیا کے لیے ادھر ادھر ہاتھ پیرنمیں مارتا بلکہ وہ سب سے بے نیاز ہوکر اپنے خالق سے لولگاتا ہے ایسے شخص کے سامنے سوائے خدا کے اور کچھ نظر نمیں آتا ہر تم کی قیود اور دنیاوی پابندیوں کی رسیاں ٹوٹ جاتی ہیں دکھوں اور غول کے بادل جھٹ جاتے ہیں اس پر خدا کی طرف سے رضا و سکون کی باران رحمت ہوتی ہے وہ رضائے الی کے دستر خوان سے سیر ہوتا ہے اور بحر اطمینان وراحت سے اپنی بیاس کو بچھاتا ہے خالق کا نئات مقدس کتاب میں ارشاد فرماتا ہے کہ (و مین یہ تو کل علی الله بھو حسب میں سورۃ طلاق آیت سے جو خدا پر تو کل کرتا ہے وہ اسے کافی ووافی ہوتا ہے ایک اور مقام پر ارشادرب العزت ہوتا ہے کہ (اللہ نو مقال لہ حسب اللہ و معن اللہ و فضل لھ یہ مسسبھ سو بھی قزادھ مد ایمانا و قالوا حسبنا اللہ و نعم المو کیسل فانقلبو ا بنعمة من اللہ و فضل لھ یہ مسسبھ سو بھی قرادھ مد ایمانا و قالوا حسبنا اللہ و بیں کہ جب ان سے بعض لوگوں نے کہا کہ لوگوں نے تمہارے لیے عظیم اشکر جمع کرلیا ہے لہذا ان سے ڈروٹو اوق کے ایمان والے میں اور اضافہ ہوگیا اور انہوں نے کہا کہ ہمارے لیے خدا ہی کافی ہوارہ بی میارا ذمہ دار ہے لیں یہ بجابدین خدا کے ضل و کرم میں اور اضافہ ہوگیا اور انہوں نے کہا کہ ہمارے لیے خدا بی کافی ہوارہ بی مارا ذمہ دار ہے لیں یہ بجابدین خدا کے ضل و کسل و رضائے الی کی اقباع کی اور اللہ صاحب فضل عظیم ہے۔ (ا)

<sup>(</sup>۱) ان مذكوره بالا آيات من بهت الهم نكات كى طرف اشاره كيا كيا ب-عالم اسلام كوعمو ما اورعالم تشيع كوخصوصا توجه كرنى جابيد وه امور درج ذيل بين -

خالق کی طرف سے حضرت عیسی کو ہونے والی وحی میں ارشاد ہوتا ہے اے عیسی اپنے ہم وغم کی طرح مجھے اپنے نفس کے قریب کر اور اپنی آخرت کی فلاح کے لیے جھے یا در کھا کر نوافل کے ذریعہ میر اتقرب حاصل کر جھے پر ہی جمروسہ و اعتاد کر کیونکہ میں ہی بچھے کافی و وافی ہوں اور اگر جھے چھوڑ کر میرے غیر پر بھروسہ کیا تو میں تجھے رسوا کروں گا اے عیسی با اعتاد کر کیونکہ میں ہی تجھے کافی و وافی ہوں اور اس جھے چھوڑ کر میرے غیر پر بھروسہ کیا تو میں تجھے رسوا کروں گا اے عیسی با با ومصیبت پر صبر کر میری قضا و قدر پر راضی ہو اپنے آپ کو اس طرح بناؤ جیسے میں چاہتا ہوں اور جس میں میری فرحت و ممسیبت پر صبر کر میری خوثی و رضا اس میں ہے کہ آپ میری اطاعت کریں اور میری نافر مانی سے اجتناب کریں اے عیسی اپنی زبان سے میراذکر کیا گراور میری حبت و مودیت تیرے ول میں ہونی چاہیے۔

حضرت صادق آل محملیم السلام ارشاد فرمائے ہیں کہ جوشخص رزق و مال کو ہی اہتمام دیے خالق اس کے حق میں ایک عدد گناہ لکھ دیتا ہے (۱)

ا: خدا کی راہ میں جہا دکرنے والوں کا خدا ہی مددگا رہوتا ہے خدا دشمنوں کے دلوں میں ان کا رعب ڈال ویتا ہے اگر چہوہ لوگ زخمی حالت میں ہی میدان کیوں نداتریں \_ بیلوگ خوفز دہ ہوکرگھر میں بیڑ نہیں جاتے \_

انشیطان صفت لوگ ہمیشہ مومنوں کو دشمن کی قوت وطاقت کا احساس دلوا کر کمزور کرنے کی ناپاک کوشش کرتے رہتے ہیں۔ اور ایکن ان کی با توں میں وہی لوگ آتے ہیں جو کمزور ایمان والے ہوتے ہیں اور ان کا ولی شیطان ہوتا ہے۔ اور صاحب ایمان ان کھو کھی باتوں سے اثر اندا زنہیں ہوتا جیسا کہ جنگ خندق میں حضرت علی کی انو کھی سیرت موجود ہے صاحب ایمان ان کھو کھی باتوں سے اثر اندا زنہیں ہوتا جیسا کہ جنگ خندق میں حضرت علی کی انو کھی سیرت موجود ہے۔ جبکہ سب بڑے بڑے رسول خدا کے ارگر و چکر لگانے والے گھر اکر آگے نہیں جا رہے تھے لیکن حید رکر از نے اپنی شہاعت کے وہ جو ہر دکھائے جو آج تک تاریخ کے سینہ میں رقم ہیں۔

س: انسان کو کفر کی تگ و دو سے پریشان نہیں ہو جاتا چا ہیے۔وہ اپناسب کچھ خدا ہی کو تصور کرتے ہیں۔فقط اسی سے ہی خوف کھاتے ہیں کوئی دوسری طاقت انھیں دہلانہیں سکتی۔

م: بكل ايك لعنت ب- اس سے اجتناب كرنا جا ہے - كيونكه بيضدا كي صفت (فضل كے متضاد ب)

وی البی میں ہے کہ اے آ دم کی اولا دمیں نے آپ کومٹی سے اور پھر نطفہ سے پیدا کیا ہے تو کیا تھا راخلق کرنا مجھ پرمشکل نہیں تھا مگر تھھا ری روزی پہنچا ناسخت ہے؟

(۱) چونکہ ہر بندہ کا رزق مقسوم ہو چکا ہے۔اب اس کو زیادہ اہتمام دینا گویا خدا کے مقسوم شدہ رزق پر اعتاد نہ کرنا ہے اور بیرخداسے غفلت کا نتیجہ ہے۔ تو بیر پذات خو دایک گناہ ہے۔)

#### قصه

حضرت دانیال علیه السلام کے زمانہ میں ایک ظالم وجابر حاکم ہوتا تھا ایک دن اس ظالم و جابر حکمران نے حضرت دانیال کو گہرے کنویں میں ڈال دیا اور اس کے ساتھ چیرنے بچاڑنے والے درندے بھی ڈلوا دیے کیکن بید درندے حضرت کے قریب تک بھی نہ گئے اس وقت خالق کا نئات نے اپنے کسی نبی کو وقی کی کہ وہ حضرت دانیال کے طعام کا بند و بست کرے تو اس نی نے اللہ تعالی سے حضرت دانیال کے بارے میں پوچھا کہ وہ کہاں ہیں خدانے فرمایا کہ جب آپ اس قربیہ سے با برتکلیں گے تو آپ کو ایک بجو نظر آئے گا اس کے ساتھ چل پڑنا وہ آپ کو دانیال کے مقام تک لے جائے گا بیاللہ کے نبی اس حیوان کے ساتھ چلتے ہوئے اس کویں میں پہنچ جہاں پر حضرت دانیال پڑے ہوئے تھاللہ کاس نی نے دانیال كوطعام دياتو جونبى حضرت دانيال نے اپنے سامنے طعام كود يكها تو بساخت فرمانے لك (الحمد لله الذي لا ينسى من ذكره والحمد لله الذي لا يحيب من دعاه الحمد لله الذي من توكل عليه كفاه و الحمد لله الذي من وثق به لم يكله الى غيره والحمد لله الذي يجزى بالاحسان احسانا و بالسئيات غفرانا و بالصبو نجاتا حدیے اس رب ذوالجلال کی جواس کے ذکر اور یاد کرنے والے کو کھی فرموش نہیں کرتا حدہے باری تعالی کی جودعا کرنے والے کی امید کوٹوٹے نہیں ویتا اور اسے ناکامی کا منہ نہیں دکھا تا ثناء ہے اس خالق کی جس پر جس کسی نے بھی تجروسہ کیا ہے وہ اسے کافی ووافی ہوا ہے حمد ہے اس خدا کی جوائے پر اعتماد کرنے والے کوکسی اور کامختاج نہیں کرتا وہ خدا لاکق حمد ہے جواحیان کا بدلہ احسان کے ساتھ ویتا ہے وہ خدا جو (لوگوں کو) گناہ کرنے کے باوجود اپنی بارش مغفرت سے بخش ویتا ہے اور صبر کرنے پر نجات و کامیابی عطا فرماتا ہے چراس کے بعد حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں كر (أن الله أبي الآأن يبجعل أرزاق المتقين من حيث لا يحتسبون ولا يقبل لاوليانه شهادة في دولة

حاشیہ: اس کلام معصوم وی تر جمان سے دوا مرکی وضاحت ہوتی ہے پہلا یہ کہ انسان کو ہمیشہ خدا ہے لوگانی چا ہے اس
کے عذاب اور معصیت سے ڈرتے رہنا چا ہے اور اطاعت خدا وندی میں زندگی گز اردے اور ایساشخص متقی کہلاتا ہے اور
پھر یہ انسان اپنے رزق کے بارے میں پریشان نہ ہو بلکہ خدا پر تو کل کرے خدا اس کے لیے رزق کا ان مقامات سے
انتظام فرمائے گا جہاں سے وہ تصور بھی نہیں کر سکتا ہے ۔ اور اس کلت کی طرف خالق کا گنات اپنی مقدس کتاب میں انسان
کومتوجہ فرماتا ہے کہ "رومسن یتق اللہ بجعل لہ مخر جا گویوز قد من حیث لا یحتسب) وجہ (اور جو بھی اللہ ح

ے ڈرتا ہے اللہ اس کے لیے نجات کی راہ بیدا کر دیتا ہے اور اسے ایسی جگہ سے رزق دیتا ہے جس کا خیال بھی نہیں ہوتا ہے )

دوسرا امر جو کلام امام میں صراحت سے فدکور ہے وہ بید کہ موس انسان کی بھی خلا کم وجا برحکومت میں کسی بھی مسئلہ پر
عدالت میں گواہی کیلئے نہ جائے ۔اس موضوع پر متعدد روایا ت ملتی ہیں ۔ جن میں آئمہ اھل بیت میسم الصلو ۃ والسلام نے
موشین کو فالم عدالت کے سامنے اور غیر شرعی قوا نین کی رعابت کرنے والی عدالتوں کے ہاں اپنے مسائل کے طل کرنے
کی خاطر رجوع کرنے کو منع فر مایا ہے ۔لہذا موس انسان کو دور حاضر کی موجو دغیر شرعی عدالتوں میں اپنے اختلافی
مسائل کے طل کے لیے رجوع نہیں کرنا چا ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ فقہا ء بھی ایسی عدالتوں کی طرف رجوع کرنے کو جائز فرار نہیں و سے آگر چہ آپ پر ہی کیوں نہ ہوں گریہ کہ حصول حق ایسی عدالتوں میں رجوع کرنے پر متوقف ہوتو ایسی اضطراری اور اسٹنائی صورت میں انسان رجوع کرسکتا ہے ۔ روھلا قلیل جد اگ

الله تعالی و مبارک متفیوں کو ایسی جگہ سے رزق عطا فرما تا ہے جس کا وہ گمان بھی نہیں کرتے اور اپنے صلحاء اور نیک لوگوں کے لیے اسے یہ پیند ٹنیس ہے کہ وہ ظالم حکومت میں گواہی دیں ۔

حضرت داوُدعلیہ السلام کووی ہوتی ہے کہ ( من انقطع الی کفیته) جو دنیا سے منہ موڑ کرمیری طرف آیا تو میں اسے کافی ہوں ۔

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ جرائیل امین رسول اسلام کی خدمت اقدی میں عاضر ہوکر عرض کرتا ہے کہ خواتی نے جھے آج آپ کی طرف ایک ایسا ہدید دیکر بھیجا ہے کہ جو آج تک خدا نے بھی کی وعطانہیں فرمایا، رسول خدا نے فرمایا کہ وہ کون ما ہدیہ ہے جرائیل عرض کرتا ہے کہ مولاً وہ ہدیہ مبراور اس سے بھی ایک اچھی چڑکا ہدیہ ہرائیل عرض کرتا ہے کہ وہ قناعت ہے اور اس سے بھی ایک افضل چڑ ہے رسول اسلام نے فرمایا کہ ضبر سے اچھی چڑکیا ہے جرائیل عرض کرتا ہے کہ وہ قناعت ہے اور اس سے بھی ایک احسن و افضل چیز ہے رسول خدا فرمانے گئے کہ قناعت سے افضل امر کون سا ہے جرائیل ایمن کہتا ہے کہ رضا ہے بھی افضل واحسن زہد ہے اور اس سے بھی ایک احسن و افضل امر ہے رسول فرمانے ہیں کہ وہ کیا ہے جرائیل امین کہتا ہے کہ رضا سے بھی افضل واحسن زہد ہے اور اس سے بھی ایک اچھی چڑکا ہدیلیکر اترا ہوں رسول اسلام نے فرمایا کہ افلاص سے بورہ کر کیا ہدیلیکر اترا ہوں رسول اسلام نے فرمایا کہ افلاص سے بورہ کرکیا ہے جرائیل عرض کرتا ہے کہ وہ بھین ہے کہ وہ بھین ہے کہ وہ بھی ایک اچھی چڑ کا ہدیلیکر اترا ہوں رسول فرماتے ہیں کہ یقین سے بہتر کیا ہے جرائیل عرض کرتا ہے کہ وہ بھین ہے کہ وہ بھین کے لئن اس سے بھی ایک اچھی چڑ ہے رسول فرماتے ہیں اور وہ وہ بھی درجہ تو کل علی اللہ ہے بھی ایک اچھی کے در ہوں گا اسلام نے فرمایا کہ تو کل علی اللہ یعنی خدا پر ہم رصہ کرتے کی کیا تھیٹر ہے ، اس جرائیل امین تو کل خدا کی گنا تیر اس کی کھی اسلام نے فرمایا کہ تو کل علی اللہ یعنی خدا پر ہم رصہ کرنے کی کیا تھیٹر ہے ، اس جرائیل امین تو کل خدا کی گنا تھیں۔

کرتے ہوئے عرض کرتا ہے کہ تو کل برخدا سے مراد یہ ہے کہ انسان کو اس بات کا یقین ہو کہ تلوق نہ کی تھم کا بچھے نفع پہنچا ہو جا اور نہ ہی نقصان و سے متی ہے اور بی تلوق کی گو پچھے عطا نہیں کر سکتی اور نہ ہی کتی ہے رزق کو روک سکتی ہے لہذا محلاق خدا سے نا امید ہونا چا ہے جب انسان کے اندراس قسم کا یقین پیدا ہوجائے تو اس وقت وہ سوائے خدا کے کسی کے لگوق خدا سے نا امید ہونا چا ہے جب انسان کے اندراس قسم کا یقین پیدا ہوجائے تو اس وقت وہ سوائے خدا کے کسی کوئی طبح نہیں ہوگا خدا کے عمل کوئی طبح نہیں ہوگا اور اسے لوگوں کے ساتھ کوئی طبح نہیں ہوگا خدا کے علاق اور وہ راہ حق سے میں تو کل علی اللہ کے معنی ہیں ، رسول السلام نے فرمایا کہ اسے جرائیل صبر کی تفسیر کیا ہے جرائیل عرض کرنے لگا کہ انسان مشکلات اور ختیوں میں بھی اس طرح صبر کرے کہ جس طرح راحت و سکون کے وقت صبر کرتا ہے فروانی اور کشادگی کی عالمت کی طرح فقر و فاقہ کی عالمت میں بھی صبر کرے انسان کو ہر دو حالت تکلیف و مصیبت کرتا ہے فروانی اور کشادگی کی عالمت کی طرح فقر و فاقہ کی عالمت میں بھی صبر کرے انسان کو ہر دو حالت تکلیف و مصیبت اور صبحت و سلامتی کے وقت عبر کرنا چا ہے ، انسان آ ہے ، جرائیل نے عرض کی کہ دنیا ہے جو کھے ملے اس پر اکتفاء کرنا اور تکلی مقدار پر راضی ہو کہ نا کہ کا تقسیر کیا جہ جرائیل نے عرض کی کہ دنیا ہے جو کھے ملے اس پر اکتفاء کرنا اور قبل مقدار پر راضی ہو کہ نا کہ کا منسلہ کو اس مقدار پر راضی ہو کہ اسے نیا ہے ، جو آ ہے تی اومولا خالق پر غضب ناک اور اس سے نا موسلہ کی شرف کر پر واضی نہیں ہوتا بلکہ ہمیشہ ترت کے لیے نیک اعمال بخالاتا رہنا ہے۔

رسول خدا نے فرمایا کہ اے جرائیل زہدی تغیر کیا ہے جرائیل عرض کرنے لگا کہ زاہدوہ ہوتا ہے کہ جو خدا کے لیے کسی سے محبت یا نفرت کرتا ہے محبوب خدا سے مجبت کرنا اور مبغوض خدا سے بغض رکھنا زاہدلوگوں کا شیوا ہوتا ہے ان میں اس قدر خوف خدا ہوتا ہے کہ حلال دنیا سے بھی احتیاط کرتے ہیں چہ جائے کہ ترام کے عرکت ہوں کیونکہ حلال دنیا کا قیامت کو حماب ہوگا اور حرام دنیا کا عقاب ہوگا زاہر خض تمام مونین کے ساتھ اسی طرح رحم کرتا ہے جس طرح وہ اپنے نفس سے کرتا ہے اور جے وہ اپنے لیند کرتا ہے اسے وہ اپنے مومن بھائیوں کے لیے اپنے سے بھی پہلے چاہتا ہے، نفس سے کرتا ہے اور جے وہ اپنے لیند کرتا ہے اسے وہ اپنے مومن نمائیوں کے لیے اپنے سے بھی پہلے چاہتا ہے، زاہد خض فضول گفتگو سے پر جیز کرتا ہے جروہ کام کہ جس میں دینی غرض نہ ہوائی سے اس طرح اجتناب کرتا ہے جس طرح حرام سے اجتناب کرتا ہے وہ اپنے کہ کویا موت اور اللہ سے ملاقات اس کے سامنے ہو۔ امید یہ میں کہ کویا موت اور اللہ سے ملاقات اس کے سامنے ہو۔ امید یہ کہ کویا موت اور اللہ سے ملاقات اس کے سامنے ہو۔

حضرت رسول خدائے فرمایا کہ جبرائیل اخلاص کی کیا تغییر ہے؟ عرض کی مولا مخلص وہ شخص ہوتا ہے جولوگوں

سے کوئی سوال نہیں کرتا بلکہ وہ خود حاصل کرنے کی سعی کرتا ہے اور اس مطلوبہ امر کے حصول پرشکر غدا کرتا ہے اور وہ اس پر راضی وخوش ہوتا ہے ، مخلوق خدا سے سوال نہ کرتا اس کے ہاں عبود بت خدا کے اقرار کے برابر ہے کسی چیز کے حصول سے جب وہ اللہ سے راضی ہوتا ہے تو اللہ بھی اس سے راضی ہوتا ہے اور اس کا بیعقیدہ ہوتا ہے کہ خدا ہی سب پھی عطا کرتا ہے رسول اسلام نے فرمایا کہ یقین کی کیا تغییر ہے ، جرائیل امین نے عرض کی کہ جو اللہ پرخق الیقین رکھتا ہو وہ اپنے اعمال کو بول اسلام نے فرمایا کہ یقین کی کیا تغییر ہے ، جرائیل امین نے عرض کی کہ جو اللہ پرخق الیقین رکھتا ہو وہ اپنے اعمال کو بول انجام دیتا ہے گویا خدا کو دیکھ رہا ہواور اگر وہ معرفت کی آ تکھ سے خدا کو نہ دیکھ رہا ہوتو خدا اسے دیکھ رہا ہوتا ہے صاحب یقین کے ہاں اس بات کا علم ہوتا ہے کہ جو اسے خدا کی طرف سے پہنچا ہے وہ ا تفاق یا غلطی سے نہیں آیا اور جو نہیں ملا وہ اس کیلئے مقد ر بی نہیں ہے اور اسے نہیں پہنچنا ہے۔ یہ سب صفات شجرۃ تو کل برخدا کی لہلہاتی ٹہنیاں ہیں اور زہد کے مراتب و مدارج ہیں ۔

#### مصنف كانتفرة:\_

مصنف علام اس فرکورہ حدیث پرتجرۃ کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں کہ اللہ آپ پررتم وکرم فرمائے اس حدیث کی حسن لطافت اوران فوائد وعوائد کہ جو اس حدیث کے ضمن میں ہیں ان پرغور وفکر کرنی چاہیے اور اس حدیث مبارک سے بیدامر روز روشن کی طرح واضح وعیاں ہوجاتا ہے کہ صبر، قناعت، رضا اور زہد، اخلاص ویقین بیرتمام مراتب و صفات تو کل بر خدا کے چشمہ سے پھوٹے ہیں اور اس سے تو کل علی اللہ جیسی عظیم صفت اور اعلی مرتبہ کی اجمیت بھی اجا گر ہو جاتی ہے اس حدیث مبارک سے تو کل علی اللہ کی حقیقت اور ماجیت بھی واضح ہو جاتی ہے کہ تو کل علی اللہ کی حقیقت اور ماجیت بھی واضح ہو جاتی ہے کہ تو کل علی اللہ کا حال انسان جاتی ہات کا رائے عقیدہ رکھتا ہے کہ مخلوق خدا نہ کسی کو نفع دے علی ہور دینچا سکتی ہے ، مخلوق نہ پھی عطا کر سکتی ہے اور نہ ہی ضرر پہنچا سکتی ہے ، مخلوق نہ کہ موکل علی اللہ محضول علی اللہ محضول کی امیدیں وابستہ نہیں رکھتا (۱)

<sup>(</sup>۱) اب اس ندکورہ بالا حدتو کل اور بیان ما ہیت وحقیقت تو کل کوسا منے رکھ کر ہم میں سے ہرایک اپنے ایمان تو حید کو تو آتا جائے تو اس پر واضح ہوجائے گا کے عقیدہ تو حید کتنا دیتی ہوتا ہے ۔ اور شرک باللہ کتنا غیر محسوس جر ثو مہ ہے ۔ دوئی تو سب لوگوں سے مستغنیٰ اور بے نیازی کا کرتے ہیں لیکن اگر اس کی زندگی اور اعمال کا بنظر دقیق ملاحظہ کیا جائے تو وہ اپنے دعویٰ میں کم سچا ہوتا ہے ۔ اور پھر وہ کہ جوتا ویلات کرنا بھی جا نتا ہواور اس کی مہمارت رکھتا ہوتو وہ اپنے واضح وعیاں اعمال شرک جیسے لوگوں سے امیدیں با ندھنا ، اور مخلوق کو ہی نفع وضرر کا مالک سجھنا وغیرہ کو بھی بھونڈی تا ویلات کے ذریعہ عقیدہ تو حیداور تو کل علی اللہ کیسا تھ ربط بیدا کرنے کی نا کام کوشش کرتا ہے ۔ جبکہ حقیقت میں اس کا قول اس کے خوالے کے منافی ہوتا ہے۔

#### مدایہ الواعی تو کل علی اللہ کے ارکان:۔

ندکورہ بالا بیان سے بیدامر واضح وآشکار ہو گیا کہ توکل علی اللہ کے پانچ ارکان ہیں جن کے بغیر توکل علی اللہ جیسی صفت حاصل نہیں ہو کتی (۱)

(۱) پانچ ارکان جوتو کل علی الله کی حقیقت و ماهیت کے بیان میں ذکر ہوئے ہیں وہ مندرجہ ذیل ہیں۔

ا:انسان اس بات كا اعتقا در كھے كەملوق خدا نفع نہيں پہنچاسكتى \_

۲: پیاعقا در کھنا کہ مخلوق ضرر نہیں دے سکتی۔

٣ بخلوق خدائے کچھ بھی عطانہ کرنے پراعتقاد ہو۔

۴: بيعقيده راسخ مو كه مخلوق خدا رزق كومنع نبيل كرسكق \_

۵: لُوگوں سے نا امید اور تو قعات نہ با ندھنا۔

ان امور میں سے پہلے چا رکاتعلق علم سے اور ان پرعقیدہ رکھنے سے ہے۔جبکہ پانچویں امر کاتعلق جو باقی چا روں سے

منفک اور جدانہیں ہے عمل سے ہے۔)

ان پانچ ارکان میں سے چار ارکان کا تعلق علم کے ساتھ ہے یعنی چار ارکان کا انسان کو ادراک کرنا چاہیے اور ان پرعقیدہ رکھنا چاہیے اور جبکہ پانچویں رکن کا تعلق انسان کی عملی زندگی سے ہے اور سے پانچواں رکن اتنی اہمیت کا حامل ہے کہ وہ چاروں ارکان اس کے بغیر کالعدم ہیں اور ان کی کوئی حیثیت نہیں ہے بلکہ ان چاروں کا ملاک اور معیار جمی سے پانچواں رکن ہے جاوروں کا فائدہ اور ثمرة اس عملی پانچویں رکن کے مربون منت ہے گویا سے ملی رکن ان ارکان کے لیے بنیادی حیثیت رکھتا ہے اور اسے پرندوں کے پول سے تشبیہ دی جاسکتی ہے کیونکہ جس طرح پروں کے بغیر ایک پرندہ الڑکر بلندیوں کی بنیر وفحت و بلندیوں کی بندر والے کا بندروں کے بروں سے تشبیہ دی جاسکتی ہے کیونکہ جس طرح پروں کے بغیر ایک پرندہ الڑکر بلندیوں کی بندر وفحت و بلندیوں کی منازل اور حقیقی معرفت تو حید کے اعلی ورجات پرتر تی نہیں کرسکتا۔

# علم وعمل كالتلازم .....

تو کل علی اللہ کے بیان ارکان سے بیہ بات بھی آشکار ہوگئ کہ علم وعمل کا آپس میں چولی دامن کا ساتھ ہے عمل کے بغیرعلم کا تحقق بھی نہیں ہوسکتا اور علم کا فائدہ اور اس کا ثمر ق عمل کے ساتھ حاصل ہوتا ہے صاحب علم کوعلم اس وقت تک کوئی نفع نہیں پہنچا سکتا جب تک وہ اس علم پرعمل پیرانہ ہواور بیا ایک بدیمی حقیقت ہے (ا)

جوروز روشن کی طرح ظاہر ہے اور اس علم وعمل کے تلازم پر ایک مثال پیش کی جاتی ہے کہ اگر ایک شخص کی واڑھ میں ورّد ہو اور وہ یہ بھی علم رکھتا ہو کہ کھٹی اشیاء کھانے سے درد میں اضافہ ہو گا اور نقصان پنچے گا گر پھر بھی وہ شخص اس علم پرعمل نہ کرتے ہوئے کھٹی چیزوں کو استعال کرے تو یقینا اس کی داڑھ کی درد میں اضافہ ہو گا اب ایسی صورت میں اس علم نے اسے کوئی فائدہ نہیں پہنچایا کیونکہ اس نے اپنے علم پرعمل نہیں کیا اور کھٹی اشیاء کے استعال سے پر بیز نہیں گی۔

## مذكوره حديث سے حاصل امور:

رسول اسلام کی بیرحدیث جو کہ تو کل علی اللہ کی حقیقت و ماہیت کے بیان میں تھی اس سے متیجہ کے طور پر تین اہم امور حاصل ہوتے ہیں۔

(۱) مصنف نے روز مرہ زندگی سے مثال پیش کر کے اس دعویٰ کو باطل کردیا کہ کی بات پر فقط عقیدہ رکھنے سے بجات ہو جاتی ہے۔ اور اس فتم کا قاسد نظر بیر کھنے والے نہ صرف خو دعمل میں کا بلی اور سستی کرتے ہیں بلکہ اپنی چیڑی باتوں سے عامۃ الناس کو بھی عمل سے گراہ کرتے ہیں۔ اور اضیں بدعملی کی ترغیب دیتے ہیں۔ اور بیمرض آج کل بہت زیادہ کھیل چکا ہے جس کا غاشمہ ہرانیا ان پر اپنی بساط وظافت کے مطابق واجب ہے خاص طور پر ان حضرات پر جو مصلحین کھیل چکا ہے جس کا غاشمہ ہرانیا ان پر اپنی بساط وظافت کے مطابق واجب ہے خاص طور پر ان حضرات پر جو مصلحین ملت اور رہبران قوم ہونے کا دعوی کرتے ہیں۔ اور ور اثبت انبیاء کے وارث ہونے کے علمبر دار بھی ہیں دین اسلام کا تو باتی نم اہب وادیا ن سے طرہ امنیا زبی یہی رہا ہے کہ " المعلم دبدو ن المعمل کے المشجر بدو ن کا دو دین اسلام کا تو باتی نم المب وادیان سے طرہ امنیا زبی یہی رہا ہے کہ " المعلم دبدو ن المعمل کے المشجر بدو ن کا دو دین اسلام کا تو باتی نم وادیا ن سے طرہ امنیا کے بغیر نا کارہ ہوتا ہے۔ "اتقو ایا اولی الابصار"

بقول شاعر:

میرخاکی اپنی فطرت میں نہ نوری ہے نہ ناری ہے

عمل سے زندگی بنتی ہے جنت بھی جہنم بھی

(۱) اس مدیث مبارکہ سے حاصل ہونے والا پہلا امر اخلاص ہے کیونکہ جب انسان میں بیعقیدہ راسخ ہو جائے کہ مخلوق خدا نہ کسی کوفع پہنچا سکتی ہے اور نہ ہی صرر دے سکتی ہے تو ایسی صورت بیں انسان اللہ کے سواکسی کے لیے بھی کوئی عمل نہیں کرے گا اور اپنا کرے گا اور اپنا کرے گا اور اپنا ہوگا اور نہ ہی غیر اللہ کے لیے ریا کاری کرے گا اور غیر اللہ کے بال اپنے لیے جاہ و منزلت طلب نہیں کرے گا اور اپنا ہر عمل خالص انسان کا دل اپنے آتا و مولا خدا سے بھی بھی منحرف نہیں ہوگا اپنے اخلاص کے ساتھ صراط متنقیم پرگامزن رہے گا اپنے خالق کی عبادت اس طرح کرے گا جواس کے لائق ہوگی گویا مخلص شخص ہر شم کے ساتھ صراط متنقیم پرگامزن رہے گا اپنے خالق کی عبادت اس طرح کرے گا جواس کے لائق ہوگی گویا مخلص شخص ہر شم کے انجاف ریا کاری اور شرک سے پاک دِمنز ، ہوگا۔

(۲) انسان جب لوگوں سے ممل طور پر مستغنی اور بے نیازی کاعقیدہ رکھ لے اور لوگوں سے کسی قتم کاطمع و لا کی نہ کرے تو اسے عزت و وقار حاصل ہوتا ہے اور بی خدا کی بہترین اور مرغوب نعت ہے کیونکہ ہر انسان عزت و وقار کا متلاثی اور خواہاں ہوتا ہے اور بیہ وقار لوگوں سے بے نیازی میں پنہاں ہے کیونکہ جب خدا پر تو کل کرنے والا اس عقیدہ کو راسخ کر لے کہ خالق خالق کی ذات والا صفات ہی رازق مطلق ہے اور کوئی کسی کو پچھنیں عطا کرتا اور سب عنایات و کرم نوازی کا منبع خالق کا کتات ہے تو ایسی حالت میں انسان مخلوق خدا سے رجاء و امید نہیں لگائے گا اور اپنی امید کی ڈوریں صرف اپنے رب کی رحمت و کرم سے پیوند کرے گا۔ (۱)

(س) توکل علی اللہ کے مفہوم سے بیدا مربھی واضح ہو گیا کہ مومن و متوکل انسان کو اپنی زندگی میں اطمینان وسکون اور امن و امان حاصل ہوتا ہے اور وہ کسی بھی اذبیت دہ امر سے خوف زدہ نہیں ہوتا مخلوق سے کسی قتم کا خوف نہیں کھاتا کیونکہ وہ سب کچھ خالق کو ہی سجھتا ہے اور اسی پر ہی مجروسہ کرتا ہے بہی وجہ ہے کہ بعض مخلصین اور نیک بندوں کے بارے میں ملتا ہے کہ جب وہ درندوں اور وحثی جانوروں کے ہاں سے گزرتے متھ تو بے خوف و بے جھجک ہوتے تھے کیونکہ جب اس بات کا

<sup>(</sup>۱) اب اس سے یہ واضح ہوگیا کہ جو محض اپنے رزق اور روئی کے ملنے میں لوگوں پر بھر وسہ کرتا ہے تو اگر اسے اس روئی کے بند ہونے کے بند ہونے کے ڈرسے اسلام و قد ہب کو کیوں نہ پیچتا پڑے بی و بتا ہے۔اور اپنی شرعی مولیت میں تقفیر و کوتا ہی کرتا ہے۔ایسے خض کو اپنے عقیدہ تو حید پر نظر ثانی کرئی چا ہیں۔ ہاں یہ حقیقت ہے کہ نظام کا کنات اسباب و مسببات کیسا تھ تائم ہے لیکن یہ خدا کے غنی حق اور رازق مطلق اور مخلوق سے بے نیازی کے عقیدہ کے مانع نہیں ہے۔ (فیلیت مل انه د قیق)

یقین ہو جائے کہ مخلوق کوئی ضرر نہیں دے سکتی تو پھر مخلوق سے خوف کیوں آئے لہٰذا ان نیک لوگوں کا وحشی و درندہ صفت حیوانات کے بارے اعتقاد الیہا ہی تھا جیسا وہ کھٹل اور دیگر حشرات کے بارے میں اعتقاد رکھتے تھے۔ گویا کوئی ضرر دہ نہیں ہیں۔

## واقعه :\_

ابو حازم عبد الغفار بن الحن كہتے ہيں كہ ايك دن ابراہيم بن ادہم كوفہ كے اور ميں بھى ان كے ہمراہ تھا ہمارا بيستر منصور دوانتى كے زمانہ كومت ميں تھا حضرت امام جعفر صادق عليه السلام كوفہ سے باہر تشريف لا رہے ہے اور مدينہ واپسى كا ارداہ ركھتے ہے علماء وفضلائے كوفہ حضرت امام جعفر صادق كے ليے چل پڑے ان الوداع كرنے والوں ميں تورى نا مى شخص اور ابراہيم بن ادہم بھى ہے ان لوگوں نے راستہ ميں ايك شير ديكھا ابراہيم نے لوگوں كو كہا كہ آپ تشہر جاؤ اس شير كے ساتھ كياسلوك كرتے ہيں جب حضرت صادق كي تشريف لاتے ہيں كہ حضرت امام جعفر صادق عليه السلام اس شير كے ساتھ كياسلوك كرتے ہيں جب حضرت صادق آل محمد تشريف لاتے ہيں تو انہيں شير كے بارے ميں بتايا كيا تو حضرت آگے بوضتے ہيں يہاں تك كہ شير كے قريب آجاتے ہيں شيركوكان سے پير كر كر راستے سے ہئا ديتے ہيں اور پھر لوگوں كی طرف مخاطب ہوكر فرماتے ہيں كہ (امسا ان الناس لو اطاعو اللله حق طاعته لحملوا عليه اٹھاله مى آگاہ رہواگر لوگ خالق كی صحح معنوں ميں اطاعت كرتے تو وہ شير پراپيخ سامان وغيرہ كولاد سكتے ہيں۔

#### نصه :

جویریہ بن مسہر کہتا ہے کہ میں ایک دفعہ حضرت امیر الموشین کے ہمراہ بابل کا سفر کیا ہمار ہے ساتھ کوئی تیر اضحض نہیں تھا ہم دونوں نمکین اور دلدل زمین میں چل رہے تھے تو اچا تک ہمیں ایک شیر نظر آیا جو اپنا سینہ زمین پر ٹیک کر بیٹھا ہوا تھا شیر نی اور اس کی اولا دشیر کے پیچے بیٹھے ہوئے تھے تو میں نے اپنے گھوڑے کو زور سے روکا تا کہ کچھ دیر کے لیے لیٹ ہو جاؤں جہاں تک کہ شیر اپنی جگہ سے چلا جائے اسے میں حضرت علی علیہ السلام نے فربایا اسے جویریہ آگے بوھو یہ اللہ کا کتا ہے جو بھی اس دنیا میں چو بایا ہے خدا نے اسے اپنے کنٹرول میں لیا ہوا ہے اور وہ ی خدا ان کے شرسے محفوظ رکھتا ہے اور خدا ہی ہمیں کا فی سے جویریہ کہتا ہے کہ میں شیر کی طرف آگے بڑھا تو وہ دم زمین پر رگڑتا اور ہلاتا ہوا امام علی کی طرف آتا ہے اور اسے اپنے چہرہ کو امام علی کی طرف آتا ہوا دور میں نیز کسی بھی جویریہ کہتا ہے کہ میں شیر کی طرف آگے بڑھا تو وہ دم زمین پر رگڑتا اور ہلاتا ہوا امام علی کی طرف آتا ہوا دور اسے اسے چرہرہ کو امام علی میں کرتے ہوئے اپنی زبان میں بغیر کسی بھی پہنٹ کے یوں گویا ہوتا ہے (السسلام

علیك یا امیر المومنین و وصی خاتم النبیین) اے مومنوں كى سردار اور امير اور آخرى ني كے وصى اور نمائنده آپ پرمیراسلام ہو، خضرت علی جواب میں فرماتے ہیں (و علیك السلام یا خیدر قما تسبیحك) اے حیدرہ آپ پرمیراسلام ہوآج کل کون ک سیج کرتا ہے شیر نے جواب میں عرض کی سبحان رہی ، سبحان الھی ، سبحان من اوقع المهابة والمخافة في قلوب عباده مني سبحانه سبحانه) ياك و ياكيزه بميرارب، ياك بميرا معبود، پاک ومنزہ ہے وہ ذات والا صفات جس نے اپنے بندوں کے دلوں میں میری ہیبت اور خوف رکھ دیا ہے، پاک ہے میرا خدا پھراس کے بعد حضرت امیر المونین چل پڑے اور میں بھی ان کے ساتھ چل پڑا ابھی ہم اسی دلدل اور تمکین زمین میں ہی چل رہے تھے کہ نماز عصر کا وقت ہو گیا مجھے نماز کے فوت ہونے کا خدشہ ہونے لگا میں دل ہی دل میں اینے آپ کو کہنے لگا کہ افسوں ہو تھے ہے اے جورید کیا تو امیر المونین سے نماز کے بارے میں زیادہ حریص ہے جبکہ تو نے (اے جورید) شیرکو بھی علی کی اجاع اور اس کا امیر المؤنین کوسلام واکرام کرنے کو ملاحظہ کیا ہے لہذا مولًا خود ہی بہتر جانتے ہیں کہ نماز کے بارے میں کیا انتظام کرنا ہے میں امام کے ساتھ چانا رہا یہاں تک کہ اس زمین ہے آ گے لکل کئے۔اور حضرت امام علی نے رک کراذان واقامت کہی اور پھر آ ہستہ آ ہستہ پچھ پڑھا میں نے حضرت کے لبوں کو حرکت کرتے دیکھا اور انگلیوں سے اشارہ فرما رہے تھے۔اتنے میں سورج عصر کے وقت پرآ گیا ہم نے نما زاد اکی پھرفورا سورج اپنی سابقہ حالت پر چلا گیا ۔اور اس وقت نما زمغرب کا وقت تھا۔ پھر ہم نے نما زمغرب ادا کی اور پھر مجھ سے فرمانے لگے کہاہے جوہریہاسے جا دووغیرہ نہ مجھنا آپ کے دل میں جوشیطا ٹی وسوسے پیدا ہورہے ہیں میں عنقریب انہیں نکال دوں گا کیاتم نے قرآن مجید کی اس آیت کی حلاوت نہیں سی کہ اللہ کے اساء حسیٰ ہیں اسے انہیں ناموں سے پکارو۔اے جو پریسنو!ایک و فعہ آنخضرت کا سراقدس میری آغوش میں تھا جس کی وجہ سے جھے سے نما زعصر کی آ دائیگی نہ ہوسکی ۔جب سلسلہ ء وحی منقطع ہوا تو آنخضرت کے جھے سے بوچھا کہ کیا نما زادا کی ہے؟ تو میں نے کہانہیں یو ا تخضرت نے خدا کو پکارتے ہوئے کہا کہ الہی علی تیری اطاعت میں معروف تھا۔ آنخضرت نے اسم اعظم کوڑیا ن پر جاڑی کیا جس سے ڈو با ہوا سورج واپس آگیا۔اور آج میں نے بھی رسول خدا کے تعلیم کر دہ ای اسم اعظم کی تلا وت کی ہے۔ پھر حضرت علی نے جو رہ یہ سے فر ما یا کہ حق مومنین کیلئے واضح ہے میں نے خداسے دعا کی ہے کہوہ تیرے دل سے شیطانی وسوسوں سے پاک رکھے لہذا اب بتا وحمھا رے دل کی کیا کیفیت ہے؟ جوہریہ نے عرض کی! مولامب وسوسہ ول سے نکل چکا ہے۔

# لوگول سے سوال کرنے کی مذمت:

رسول اسلام كاس قول مبارك (و اذا لحر يسئل المخلوق فقد اقربالعبودية لله) بتره جب مخلوق سے (بے نیاز ہوکر) سوال نہیں کرے گا تو گویا اس نے خدا کی عبودیت کا افر ارکر لیا ہے اس حدیث مبارک سے روز روشن کی طرح بیامر واضح ہو گیا کہ جو شخص اللہ کے علاوہ لوگوں کے ہاں اپنی حاجات کے بارے سوال کرتا ہے تو بیر حقیقت میں اس مخف کے ایمان توحید کے ضعیف ہونے پر دلیل ہے جبکہ اسکے برعکس جوخداسے ہی لولگا تا ہے اور اس پر بھروسہ رکھتا ہے یہ امراس کے ایمان تو حید کے قوی ہونے پر دلیل ہے کیونکہ جب انسان اس بات کی عمل سے نفی کر دے گا کہ خدا کے سواکوئی بھی پچھ عطا کرنے والانہیں ہے تو اس وقت وہ غیر اللہ ہے بھی بھی اپنی حاجات کے بارے میں سوال نہیں کرے گا اور وہ ا بن اس عمل کی بدولت عبودیت کی اعلی منزل پرفیض ہوگا اور اسی معنی کی طرف حضرت امام جعفر صادق علیه السلام کا فرمان حن ترجمان اشاره كرتا ب جوكرآب نے خداوند ذوالجلال كاس قول ( و ما يسومن اكثر هند بالله الا وهند مشب کون) سورۃ لیسف آیت ۲۰۱-ان میں اکثر خدا پرایمان ہی نہیں لاتے گریہ کہ وہ خدا کے ساتھ شرک کرتے ہیں ا حضرت اس آیت کی تفیر میں فرماتے ہیں کہ ( هو قول الرجل لو لا فلان لهلکت ولو لا فلان لما اصبت کذا و كذا ولو لا فلان لضاع عيالي الا ترى انه قد جعل لله شريكا في ملكه يرزقه و يدفع عنه؟ ، قلت فيقول لو لا ان لله من على بفلان لهلكت قال نعمر لا بأس بهذا و نحوه ) آيت ين مركور شرك عمراديي بكرانسان كابيكهناكما كرفلان مخص مدموتا تومين بلاك موجاتا اور اكرفلان مدموتا تو مجھے بيتكليف مدينچي اكرفلان مدموتا توميرے اہل وعیال ضائع ہوجاتے کیا آپ نے اس گفتگو سے مشاہرہ نہیں کیا ہے کہ اس قسم کی گفتگو کرنے والے شخص نے اللہ تبارک و تعالی کی سلطنت اور قدرت میں اس کے شریک بنا دیے ہیں وہ پرتصور کرتا ہے کہ اللہ کا پیشریک اسے رزق دیتا ہے اور اس سے مصیبتوں کو ٹالنا ہے راوی کہتا ہے کہ میں نے عرض کی کہ مولاً اگر یوں کہا جائے کہ اگر خدا کی طرف سے جھ پر فلاں کی کرم نوازی نہ ہوتی تو میں ہلاک ہوجاتا امام نے فرمایا کہ اس قتم کی کلام کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے(۱)

<sup>(</sup>۱): مرعیان تو حید کے لیے لمحہ فکریہ ہے کہ امامؓ کے کلام حق ترجمان نے بیدواضح وآشکار کر دیا ہے کہ ایسی کلام جس کے ظاہری الفاظ سے (اگر چہدوہ اس بات کا عقیدہ نہ بھی رکھتا ہو) ذات تو حید سے بے نیازی کی بوآتی ہوتو وہ بھی اس آیت مذکورہ میں داخل ہے یعنی وہ بھی ایمان برخدالانے کے باوجود بھی مشرک ہے۔

حضرت اہام جعفرصادق علیہ السلام ایک اور مقام پر فرماتے ہیں کہ (شیعت نا من لا یسٹ ل الناس شئیا ولو مات جوعا) ہارے شیعہ اور محب وہ ہیں جو بھوے مرجاتے ہیں لیکن لوگوں سے کسی چیز کے بارے میں سوال نہیں کرتے (۲) ما شیعہ: (اب ہم میں سے ہرایک دعوی احبت وشیعیت کر نیوالے کواپئی گریبان میں جھا نکنا چاہیے کہ ہم مولا کے بیان کردہ شیعیت اور محبت کے معیار پر پورا اتر رہے ہیں یا وھو کہ بازی اور تا ویلات کی وا دیوں میں سرگر دان ہیں - حقیقت میں بیدرس حمیت و غیرت اور عزت و وقار ہے اس اعلی منزل پر ہما رے پیشوا تھی اور آئمہ اطہار علیہم الصلو ق

والسلام کے سوااور کوئی فائز نہیں ہے) ای وجہ سے ایبا شخص جو کہ اپنی اس گفتگو کے ساتھ شرک میں گرفتا رہوجا تا ہے عدالت شرعیہ میں اس کی گواہی قبول نہیں کی جاتی کیونکہ رسول خدا فرماتے ہیں کہ (شہادۃ الذی یسئل فی کفہ ترد) جولوگوں سے سوال کرے اس کی گواہی ٹھکرائی جاتی ہے۔

### واقعه .....

حضرت زین العابدین علیہ السلام نے روزعرفہ (۹ ذی الحجہ) کو بعض لوگوں کو بھیک ما نگتے ہوئے دیکھا وہ لوگوں کے سامنے ہاتھ پھیلائے ہوئے سوال کررہے تھے حضرت نے بیہ منظر دیکھے کر فرمایا کہ بیالوگ مخلوق خدا میں سے شرارت پبند اور اہلیس صفت ہیں آج حجاج کرام بارگاہ الٰہی میں حاضری کے لیے آئے ہیں جبکہ بیشریر صفت لوگ مخلوق خدا سے بھیک ما نگ رہے ہیں آج سب لوگ خدا کو یاد کیے ہوئے ہیں اور اس سے سوال کررہے ہیں جبکہ بیشیطان صفت لوگ مخلوق خدا کی

تو پھر کیا حال ہوگا اس صاحب عقیدہ فاسدہ کا جو اس بات کا عقیدہ جسی رکھتا ہواور پر چا رہسی کرے کہ ذات تو حیداب (معاذ اللہ) ریٹا سر ہوگئ ہے۔ اب تمام امور اور اختیا رات فلان کے سپر دہیں۔ اور بید کہا جائے کہ ہم پر تو فلاں کی کرم نوازی اور عطایا ت وعنایا ت ہیں۔ ایسا نظر بیہ وعقیدہ والا مشرکین کی صف اول میں ہوگا ۔ اور خدا کے سواکسی مخلو تی کو مستقل طور پر ''عطاکر نے والا'' سمجھنا اور دیگر اس سے ملتا جلیا فاسد عقیدہ رکھنے والے کا عظم امام کے فرمان وثی تر جمان سے اظہر من افتس ہوگیا ہے لہذا حقیق مومن جو کہ پیروان احمل بیت اطہار علیہم السلام ہے عملی طور پر بھی ایمان تو حید کا اظہار کرتا ہے۔ اور اسے چا ہیے کہ فظی طور پر بھی ایسے الفاظ کا خطی کرے جس کی بدولت امام اسے اپنی جماعت سے اظہار کرتا ہے۔ اور اسے چا ہیے کہ فظی طور پر بھی ایسے الفاظ کا خطی کرے جس کی بدولت امام اسے اپنی جماعت سے افلہار کرتا ہے۔ اور اسے چا ہیے کہ فظی طور پر بھی ایسے الفاظ کا خطی کرنے جس کی بدولت امام اسے اپنی جماعت سے افلہار کرتا ہے۔ اور اسے جا ہیے کہ فظی طور پر بھی ایسے الفاظ کا خطی کا شرک نظام عظیم )

طرف الدُر بوئ بين الى مضمون سے ملتا جاتا حضرت امام جعفرصادق عليه السلام كافر مان حق ترجمان ہے كه ( لو يعلم السائل ما عليه من الوزر ما سئل احداحدا ولو يعلم المسئول ما عليه اذا منع ما منع احد احدا ) اگر سوالى كو اس بات كاعلم ہوجائے كه ( مخلوق سے ) سوالى كرنے ميں كتنا گناه ہے تو كوئى بھى كى سے سوالى نه كرے اور اسى طرح كى سوالى كورد نه كرے وراسى طرح كى سوالى كورد نه كرے و

سوال کرنے اور سوال کور د کرنے کی کراہیت کے بارے میں:۔

حضرت صادق آل علیم السلام ارشادفر ماتے ہیں (من سئل کی تعلق فقو فکانما یا کل الجمو) جو مخص مخاج نہ ہو اور کی سے سوال کرے تو گویا اس نے آگ کے انگارے کھائے ہیں۔

حضرت امام باقر علیه السلام ارشاوفرماتے ہیں کہ (اقسم بالله و هو حق ما فتح رجل علی نفسه باب مسئلة الا فتح الله علیه باب فقر) مجھے خدائے برش کی شم کہ کوئی بھی شخص (مخلوق خدائے) سوال نہیں کرتا مگر یہ کہ خدااس کوشکی وقتا جی میں مبتلاء کر دیتا ہے۔

حضرت امام زین العابدین علیہ السلام فرمائے ہیں (ضمنت علی ربی انه لایسئل احد احدا من غیر حاجة الا اضطرته حاجة المسئله یوما الی ان یسئل من حاجة) میں نے خدا ہے اس امر کی ضافت لی ہے کہ جو شخص بغیر حاجت کے کسی سے سوال کرنے گا تو وہ ایک نہ ایک دن ضرور مخاج ہو کر سوال کرنے پر (سزا کے طور پر) مجبور ہو گا۔

رسول خدانے ایک دن اپنے اصحاب کوار شاوفر مایا (الا تب یعن کیا آپ میری بیت نہیں کرتے ہو؟ ر فقالوا قد بایعناك یا رسول الله) اے رسول خدا ہم نے تو آپ كی بیعت كی ہوئی ہے جواب میں رسول خدا فرماتے ہیں كه (تب ایسعونی ان لا تسئلوا الناس شنیا) آپ میرى اس بات پہ بیعت كروكدلوگوں ہے ہمي ہمى كسى چيز كا سوال نہیں كروگے۔

رسول اسلام کی اس دن کی گفتگو کے بعد صحابہ پر اتنا اثر ہوا کہ اگر کسی صحابی کی بھی چھڑی وغیرہ جس سے وہ سواری کو النظم تھا تھا (ا) سواری کو ہانگتے تھے گر جاتی تو وہ خود آپنی سواری سے پیچاتر کر اٹھا تا تھا اور کسی کواسے پکڑانے کے لیے نہیں کہتا تھا (ا)

<sup>(</sup>۱) :اس حدیث مبارک سے ان چودهری صفت انسانوں کودرس عبرت حاصل کرنا عالیہ جوایے تیس بہ تصور کرتے ہیں کہ ہم تو فقط مخد ومیت کیلئے پیدا ہوئے ہیں اور باقی مخلوق سب ہماری نو کر اور خادم ہے اور ان پر فرض ہے کہ ہماری خدمت کریں۔اور ایسے لوگ اپنا ہاتھ سے کام کرنے کو عار محسوس کرتے ہیں۔حقیقت میں بیلوگ جہاں اسلام کے خدمت کریں۔اور ایسے لوگ اپنا اسلام کے

رسول اسلام ایک اورمقام پرارشادفرماتے ہیں کہ (لو ان احد کے ساخد حبلا فیاتی بحزمة حطب علی ظهره فیبیعها فیکف بهاوجهه خیر له من ان یسأل) اگرآپ میں سے کوئی مخص ایک ری میں لکڑیوں کا معمولی گھا جمع کر کے اسے چے کراپنے تان ونفقہ کا انظام کرتا ہے تو بیمل بھکاریوں کی طرح سوال کرنے سے کہیں بہتر ہے حضرت امام جعفر صادق عليه السلام ارشاد فرمات بي كه (اشتدت حال رجل من اصحاب رسول الله فقالت له امرأته لو اتيت النبى فسألته فجاء الى النبي فسمعه يقول من سألنا اعطيناه ومن استغنى اغناة الله فقال الرجل ما يعني غيسرى فرجع الى امرأته فاعلمها فقالت أن رسول الله بشر فاعلمه فاتاه فلما رآه قال من سألنا اعطيناه و من استغنى اغناه الله حتى فعل ذلك ثلاث مرات ثم ذهب الرجل، فاستعار فأسا ثم اتى الجبل فصعده و قطع حطبا ثمر جاء به فباعه بنصف مد من دقيق ثمر ذهب من الغد فجاء باكثر منه فباعه و لم يزل يعمل و ينجمع حتى اشترى فأسا ثمر جمع حتى اشترى بكرين و غلاما ثمر اشترى و حسنت حاله فجاء الى النبي فأعلمه كيف جاء يسأله وكيف سمعه يقول فقال قلت لك من سألنا اعطيناه و من استغنى اغناه الله) رسول خدا کے اصحاب میں سے ایک صحابی کی اقتصادی حالت کمزور ہوئی تو اس کی زوجہ اسے کہنے گئی کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ والدوسلم سے جا کراپی اس حالت کو بیان کرواورسوال کرو بیخض رسول اسلام کی خدمت میں حاضر ہوتا ہے قبل اس کے کہ وہ کچھ کیے رسول اسلام نے فرمایا جو مخص ہم سے سوال کرتا ہے ہم اسے عطا کرتے ہیں اور جولوگوں سے مستغنی اور بے نیاز ہو کے سوال نہیں کرتا تو اللہ اسے غنی کر دیتا ہے اور رزق وافر عطا فرماتا ہے اس مخص نے رسول خدا کا گلام س کر (ول میں بی ) کہنے لگا کہرسول اسلام نے اپنے اس کلام سے میرا قصد کیا ہے کسی اور کانہیں کیا میخص جب واپس گھر آتا ہے ہوی کوسارا واقعہ بیان کرتا ہے تو بیوی اسے کہتی ہے کہ رسول اسلام انسان بیں آپ ان کو اپنی عالت کی خبر تو ویتے تا کہ انہیں ہماری حالت کی خبر ہو سے خص دوبارہ رسول اسلام کی خدمت میں حاضر ہوتا ہے رسول اسلام پھر وہی الفاظ وکلمات فرماتے ہیں کہ جو ہم سے سوال کرتا ہے ہم اسے عطا کرتے ہیں اور جولوگوں سے بے نیاز ہوجاتا ہے تو اللہ اسے غنی کر دیتا ہے تو اس طرح بیخض قین مرتبه رسول اسلام صلی الله علیه وآله وسلم کی خدمت میں سوال کرنے کی غرض سے ماضر ہوتا ہے لیکن رسول اسلام کی کلام مذکورس کرواپس آجا تا ہے تو اب بیچھ تیسری مرتبہ جب واپس آتا ہے تو اپنی حالت غربت وافلاس کو

قواعد کی مخالفت کررہے ہوتے ہیں۔وہاں وہ بھکاریوں کی طرح ہر بات پر عام لوگوں سے سوال کرتے پھرتے ہیں۔ ۔اوریہ بہت بڑی ذلت ورسوائی ہے (انتبھو ایا اصحاب الفضلة)

دور کرنے کے لیے کہیں سے کلڑی کا نے والا کلہاڑا ادھار پر لیتا ہے پہاڑ پر چڑھ کرمعمولی مقدار کلڑیاں کا نے کر بازار میں بیچنا ہے اس کے وض اسے تقریبا نین سو پھٹر گرام آٹا قیت کے طور پر حاصل ہوتا ہے دوسرے دن پھے زیادہ کام کیا اور اجرت وعیق بھی زیادہ حاصل ہواای طرح اس نے اپنا اس کل کو جاری رکھا یہاں تک کداس نے پیپوں کو جمع کر کے اپنا کلہاڑا خرید لیا اور پھر مال جمع کر کے دو عدد اونٹ کے بچے اور ایک غلام (نوکر) کو خرید لیا ای طرح اس کی مادی و اقتصادی حالت بہتر ہوتی گئ افلاس دور ہو گیا اور پھر اچھا خاصہ مال دار بن گیا اب ایک دن رسول اسلام کی خدمت میں حاضر ہوتا ہے اور اپنا سارا ماجرا بیان کرتا ہے کہ کیسے میں آپ کی خدمت میں سوال کرنے آیا تھا اور پھر آپ کی کلام ٹن کہ (جو جم سے مانگا ہے ہم دیتے ہیں لیکن جو بے نیاز ہوجا تا ہے سوال نہیں کرتا تو اللہ اسے غن کر دیتا ہے ) یہ پورا واقعہ من کر رسول اسلام نے فرمایا کہ خدکورہ کلام تیرے لیے بی تھی اور کھے سانا میرامقصود تھا (ا)

(۱) ندکورہ طویل وعریض حدیث مبارک سے اس امر کا استفادہ ہوتا ہے کہ رسول خداً اس بات کو بھی پندنہیں فرماتے کہ فقیران سے بھی سوال کرے بلکہ فر ماتے ہیں کہ انسان اللہ پر تو کل کر کے لوگوں سے بے نیاز ہو کرکوئی کا م شروع کر دے خدا اس میں برگت ڈال دے گا۔اور وہ غنی ہوجائیگا۔

اس مدیث مبارک سے اس متم کے بے کار اور نضول لوگوں کے منہ پر طمانچہ ہے جواپنے علاقہ کے وڈیرے مثلاً پیر صاحب ملک یا خان صاحب وغیرہ کے سرچ ھے ہوئے ہوتے ہیں اور کوئی کا م کرنے کواپنے لیے زحمت سجھتے ہیں۔
ایسے لوگوں کی زندگی نسلوں تک اجیر ن بن کے رہ جاتی ہے۔ لہذا جہاں ان فقیر اور نکھے لوگوں کو اس گداگری سے باز آنا تا چاہیے وہاں ان سر داروں کو بھی چاہیے کہ سیرت محمدیہ پڑمل کرتے ہوئے ان لوگوں کو مستقل زندگی گزارنے اور تو کل علی اللہ کرنیکی تلقین کریں ۔ نہ بید کہ ان غرباء وقتاج لوگوں کو اس حالت غربت میں رکھ کراپنے جائز و نا جائز ذاتی مفادات میں استعمال کرتے رہیں۔

حضرت امام محمد باقر عليه السلام ارشاد فرمات بين كه (طلب الحواشج الى الناس استسلاب للعزة و مذهبة للحياء والياس مما في أيدى الناس عز للمومنين والطمع هو الفقر الحاضر) لوگول على عاجول كوطلب كرنے سے عزت ختم ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہے موال كرنے سے حیاء نہیں رہتی مؤتین كے ليے عزت وافتخار اس میں ہے كدلوگول سے اميد ندر كيس جوان كے پاس ہے اس كی طمع ندكريں كيونكه حرص وطمع حقیقت میں فقر وافلاس ہے۔

نی اکرم سے مروی ہے کہ (من است غنی اغناہ الله و من استعف اعقد الله و من سأل اعطاه الله و من فتح علی نفسه باب مسألة فتح الله علیه سبعین بابا من الفقر لایسلد ادنا ها شئی) جو شخص الوگوں سے بے نیازی افتیار کرتا ہے اللہ تعالی اسے غنی کر دیتا ہے جو خدا سے عفت و پاکدامنی کوطلب کرئے خدا اسے پاک و پاکیزہ کر دیتا ہے جو خدا سے سوال کرئے خدا عطا کرتا ہے اور جو بھیک مانگنا شروع کر دے خدا اسے فقر وغربت میں مبتلا کر دیتا ہے۔

اوراس پرغربت کے ستر ۵ دروازے کھولتا ہے اور پھران میں سے معمولی دروازہ بھی کسی ذریعہ بندنہیں ہوتا۔

رسول خداً سے ایک شخص نے سوال کیا کہ میں آپ سے خدا کیلئے سوال کرتا ہوں رسول اسلام نے عم فرمایا کہ اس شخص کو یا خ پانچ کوڑے لگاؤ، اس شخص کو نخاطب ہو کرفرمایا کہ (سسل بوجھك السلنيم ولا تسال بوجه الله الكريم) سے اس گٹیا اور رد لیل منہ كا واسط دے كرسوال كركيوں خدائے كريم كا واسط دے كر بھیك ما نگتا ہے۔

رسولی اور مقام پرارشاد فرماتے ہیں ( لا تقطعوا علی السائل مسألته فلو لا ان المساكين يكذبون ما افلح من رقد هم) سائل كروائر و تركرواگر يرجمو في فقرا ومساكين لوگ ند ہوتے تو تم نجات ند پاتے -

صدیث نبوی ہے کہ (رقوا و السائل ببذل یسیو وہلین و رحمة فانه یاتیکھ من لیس بانس و لا جان لینظر کیف صنیع کے فیما حق لکھ الله موالی کو کھونہ کھودے کریا نری کے ساتھ برتاؤ کر کے واپس لوٹایا کرو کیونکہ آپ کے ہاں بھی وہ شخص آتا ہے جس کا جن وانس میں سے کوئی تعلق نہیں ہوتا بلکہ (وہ خدا کی طرف سے ) بیامتحان لینے آتا ہے کہ جس مال پراللہ تعالی نے آپ کوامین بنایا ہے آپ اس مال میں کیا کرتے ہو۔

### واقعه

بعض راویوں سے منقول ہے کہ ہم ایک دن صبح سورے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کے گھر کے دروازہ پر بیٹے تھے استے میں ایک سوالی دروازے کے قریب آتا ہے اور سوال کرتا ہے لوگوں نے سوالی کو واپس لوٹا دیا ، جب امام کوعلم ہوا تو امام جعفر صادق علیہ السلام نے ان لوگوں کی شدید ملامت کی اور ان سے ناراض ہوکر فرمانے گے (اول سائل قام علی

باب الدار فرددتموہ اطعموا ثلاثة ثمر انتمر اعلم ان شئتم ان تزدادو افا زدادوا و الا فقد ادیتمر حق یومکم گریرآئے والے فتح اللہ سوائی کوآپ نے والیس لوٹا دیا ہے جب کرایک دن کا آپ پر حق میر ہے کہ تین فقیروں کوعطا کریں۔ پھراس کے بعد آپ دیں یا نہ دیں۔اوراگرآپ ان دنوں میں اضافہ نہ کریں تو آپ نے اس دن کا حق اوا کر دیا ہے۔

حضرت امام جعفرصادق علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں (اعسطوا الواحد والاثنین والثلاثة ثمر انتمر بالنحیار عب سے پہلے آنے والے پہلے سائل اور دوسرے اور تیسرے سائل کوعطا کرو پھراس کے بعد آپ کواختیار ہے کچھ دویا خدود رسول اکرم سے مروی ہے کہ (افا طرق کھ سائل ذکر باللیل فلا تر دوہ )جب رات کوفقیر سوال کرے تو اسے رونہ کرومھومین علیم السلام سے مروی ہے کہ (انبالنعطی غیر المستحق حذرا من رد"المستحق) ہم غیر ستی گوہی عطا کرتے ہیں اس خوف سے کہ حقد ارکو کہیں رو نہ کر بیٹھیں۔

#### خرچ کرنے کے آداب

حضرت امام على بن الحسين عليها السلام ارشاد فرماتے بيں (صدقة الليل تطفى غضب الربّ) رات كوديا ہوا صدقة غضب خدا كوروكتا ہے، حضرت امام زين العابدين عليه السلام البحرة مثمالى سے ارشاد فرماتے بيں ( اذا اردت ان يسطيّب الله ميت عن صاحبهن صبعين ميتة سوع) الماليوس وصلة الرحم فانهن يزدن في العمر و يسفين الفقو و يدفعن عن صاحبهن صبعين ميتة سوع) الماليوس مثمالى الرآپ عاج بين كه خدا آپ كى ميت كو مرنے كے بعد فراب ہونے سے بچائے اور خدا سے ( قيامت كون ) ملاقات كے وقت كنابوں كى مغفرت عاج ہوتو آپ نيك اعمال المجام ديں اور مخفى طور پرصدة ديں اور صلدرى كريں كيونكه ان امور سے عمر ميں زيادتى ہوتى ہوتو تنكدى دور ہوتى ہواتو ميال المجام ديں اور مختى كري كيونكه ان المور سے عمر ميں زيادتى ہوتى ہوتو تنگدى دور ہوتى ہواتو ميال المجام ديں اور محت كري كونكه ان المور سے عمر ميں زيادتى ہوتى المور سے ميال بيا كه اضل صدة كون المبول المرم سے سوال كيا گيا كہ اضل صدة كون المبوت ورشنى ركھتا ہو، يرسب سے زيادہ افضل صدة كى تم المبال عمرات ورشنى ركھتا ہو، يرسب سے زيادہ افضل صدة كى تم المبال ا

حضرت امام جعفرصادق علیه السلام سے پوچھا گیا کہ کیا جولوگ دروازوں پر بھیک مانگئے آتے ہیں انہیں صدقہ دینے کی بجائے قریبی رشتہ داروں کوصدقہ دیا جائے؟ تو حضرت نے جواب میں فرمایا کہ قریبی رشتہ داروں کوصدقہ دینا زیادہ اثواب

رکھتا ہے۔

حضرت امام بعقرصادق عليه السلام ايك اورمقام پراشاد قرماتے بي (من تصدق في دمضان صرف الله عنه سبعين نوعا من البلاء) جوشخص ماه رمضان ميں صدقه ويتا ہے الله تعالى اس سے سر و عشم كي مصيبتوں كودوركر ديتا ہے۔ حضرت امام باقر عليه السلام سے مروى ہے كه (اذا اردت ان تتصدق بشيءِ قبل يوم الجمعه بيوم فأخره الى يوم البحد معه) اگر آپ جمعه سے ايك دن پہلے صدقه دينا چا بي تو اسے جمعہ كون تك تا خيركرواور جمعه كودو (تاكه تواب زياده بو) ،ايك اورمقام پرامام ارشاد فرماتے بي (من سقى ظمانا ماء سقاه الله من الرسحيق المختوم) جوشن كى بياسے كوسيراب كرتا ہے الله تعالى اسے بروزمخشر الحجمی شراب سے سیراب كرئے گا۔

حضرت امام جعفر صادق عليه السلام ارشاد فرمات بين (افسل الصدقة ابواد الكبد المحوى و من سقى كبدا حوى من بهيمة او غير ها اظله الله يوم لا ظل الا ظله اسب سي بهترين صدقه بياسي كوچا به وه انسان بويا حيوان سيراب كرنا ب جوشخص كى شديد بياس مين مبتلاء بياس كوسيراب كرنا ب بروز محشر اس پرالله تعالى كى رحمت كا سايه بوگا بس دن اوركوئى ساية رحمت نبين بوگا -

# القسم الثاني حد كفايت سے زائدرزق كے بارے ميں \_

کفایت سے زیادہ مال و رزق خود صاحب مال کے لیے وبال جان ہے کوئکہ اگر اس کو حرام طریقہ سے کمایا گیا ہوتو اس میں صداب ہے ،عبداللہ بن عمر روایت کرتا ہے کہ میں نے رسول اسلام کو کہتے ہوئے سنا کہ (تکون امتی فی المدنیا علی فلافۃ اطباق ،اما المطبق الاول فلایحبون جمع السمال و اد خارہ و لا یسعون فی اقتبنائه و احتکارہ و انما رضاهم من المدنیا سد جوعة و ستر عورة و عنداهم منها ما بلغ بھم الاحرة فاولئك هم الامنو ن الذین لا حوف علیهم و لا هم یحزنون بنیا میں عنداهم منها ما بلغ بھم الاحرة فاولئك هم الامنو ن الذین لا حوف علیهم و لا هم یحزنون بنیا میں میری امت تین طبقات پر مشمل ہوگی پہلے طبقے کے لوگ وہ ہوں گے جو مال و متاع کو جمع کرنا پندنہیں کریں گے اوراس با سے کو پندنہیں کرتے کہ مال کی ذخیرہ اندوزی کر کے اسے مبنگا فروخت کریں وہ نوگ اس دنیا میں اتن مقدار پر راضی ہیں تی سے وہ زندہ رہ سکیں اور اپنی بھوک ، پیاس کوختم کرسکیں اور لباس سے اپنے آپ کو ڈھانپ سکیں ۔ اِس دنیا میں ایمان لا کے ہیں بیوگ نہ لوگوں کی غنا وثروت کہی کو خوانہوں نے آخرت کے لیے کیا ہو، یہی لوگ سے ،معنوں میں ایمان لا کے ہیں بیوگ نہ لوگوں کی غنا وثروت کی کی چو ہوں نے آخرت کے لیے کیا ہو، یہی لوگ سے ،معنوں میں ایمان لا کے ہیں بیوگ نہ لیک می بیا سے سابقہ اعمال پرخوف زدہ ہیں اور نہ آئندہ سے پریشان وجران ہیں ۔

(اما السطبق الشائي: فانهم يحبون جمع المال من اطيب وجوهه و احسن سبله يصلون به ارحامهم و يسرون به الحوانهم و يو آسون به فقرائهم و لعض احد هم على الرضف ايسر عليه من ان يكتسب درهم من غير حله او يمنعه من حقه او يكون له خازنا الى يوم موته فاولئك الذين ان نوقشوا عذبوا و ان عفى عنهم سلموا )ورجهال تك دومر عطقه كوگول كا حال بت ييلوگ ايتها اوراحن طريقه مال كوچح كرتا پند كرت بيل ،وه الل مال ك ذريع صدر كل حقيم اور بها يول كساته يكي كرن بيل من فرچ كرت بيل اور فقراء كرت بيل ،وه الل مال ك ذريع صدر كل حقيم بوت بيل ايول كساته يكي كرن بيل ميل من فرچ كرت بيل اور فقراء كرت ايل ،وه الل مال ك ذريع صدر كل مثلات بيل شريك بوت بيل ايسان يولول كي ليگرم پيركام حرام طريقه سه كسب كرنے سے آسان بوتا ہے اور اى طرح صاحب حق سے حق كوروكنا ان لوگول كي ليك لوگول كا اگر دقيق طريقه سه منظل بوتا ہم مرنے كے دن تك مال كوچح كرك ركه نا ان لوگول كي ليه مشكل ہم ايسے لوگول كا اگر دقيق طريقه سه حساب و كتاب كيا جائے تو انجيل (بعض كوتا بيول كى بدولت) عذاب بوگا اور اگر درگر زكر ديا جائے تو محفوظ ربيل سے حساب و كتاب كيا جائے تو انجيل (بعض كوتا بيول كى بدولت) عذاب بوگا اور اگر درگر زكر ديا جائے تو محفوظ ربيل

( واما الطبق الشالث: فانهم يحبون جمع المال مماحل و حرم و منعه مما افترض و وجب ان انفقوه اسراف و بذارا و ان امسكوه بخلا و احتكارا اولئك الذين ملكت الدنيا زمام قلوبهم حتى اوردتهم النسار بذنوبهم ) تير عطقه كوگ حلال وحرام طريقه سے مال جمع كرتے بيں اوراس مال پر جوفرائض و واجبات النسار بذنوبهم ) تير عظيم كا كوگ حلال وحرام طريقه سے مال جمع كرتے بيں اوراس مال پر جوفرائض و واجبات (مثل ذكرة، خيرات ، خمس وغيره ) عائد موت بين ان كوادائيس كرتے بيں مال كوفنول خرچى اور حدسے تجاوز كى صورت ميں خرچ كرتے بيں اوراگرخرچ نه كريں تو بالكل بخيل كى طرح صرف بى نہيں كرتے ان لوگوں كے داوں پر دنيا كى حكومت ہے يہاں تك كدان كے گنا موں كى وجہ سے جنم كى آگ ان پر مسلط كى جائے گى۔

رسول اسلام سے مروی ہے کہ (لا یسکتسب العبد مالا حراما فیتصدق منه فیؤجر علیه ولا ینفق منه فیبارك له فیمه ولا یتر كه خلف ظهره الا كان زاده الى النار) حرام طریقہ سے كمائے ہوئے مال كے صرف دينے ميں كوئى اجر والواب نيس ہوتا اور اس حرام مال گومرنے كے بعد چھوڑ مانے ميں سوائے عذاب جہنم كے اور كھ حاصل نہيں ہوتا۔

حفرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیها الصلوة والسلام سے سوال کیا گیا کہ سب سے زیا دہ شقی انسان کون ہے؟ تو حضرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیها الصلوة والسلام سے سوال کیا گیا ہوا یہ محض کا نہ دنیا میں کوئی حصہ ہوتا ہے اور آخرت بھی خسارہ میں ہوتی ہے، اور (دوسرا وہ شتی ہخض ہے) جو بردی مشکل اور تکلیف برداشت کر کے عبادت خدا

کرتا ہے روزہ رکھتا ہے لیکن بیرسب پچھلوگوں کے دکھاوے کے لیے انجام دیتا ہے تو ایسا (مسکین) شخص لذات دنیا سے بھی جاتا رہا اور اسے سوائے مشکلات جھیلنے کے اور پچھ بھی حاصل نہ ہوا اور اگریڈخش ان مشکلات جھیلنے کے ساتھ ساتھ مخلص ہوتا تومستحق ثواب ہوتالہذا ایساشخص بروز قیامت جب آئیگا تو گمان کرے گا کہ اس کا نامہ اعمال ان (ریا کارانہ) اعمال سے وزنی ہوگالیکن اس کے بیاعمال باریک ذرات کی طرح ہوا میں اڑ جائیں گے۔

بعض روایات میں ملتا ہے کہ من اعظم الناس حرق؟ کہ سب سے زیادہ حسرت والا انسان کون سا ہے؟ تو علی بن ابی طالب علیما السلاق والسلام نے جواب میں ارشاد فرمایا کہ (من رأی مالیه فی مینزان غیرہ فیاد خله الله به النار و ادخیل وارث به به البحقة ، جس کا مال ومتاع دوسروں کے پلڑے میں ہواور اللہ تعالی اسے اس (حرام سے کمائے جا نیوالے) مال کے ذریعہ بخت میں وافل کرے اوراس کے وارث کواس مال کے ذریعہ بخت میں وافل کرے۔

حضرت علی علیہ السلام کی خدمت بیں عرض کیا گیا کہ یہ کیے ہوسکتا ہے؟ تو حضرت علی علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ بیرے

بعض اصحاب نے جھے ایک شخص کے بارے بیں بتایا کہ وہ ایسے شخص کے ہاں گیا جو کہ وہ قریب المرگ تھا ، تو اس برخ

والے شخص نے اسے کہا کہ اس صندوق بیں پڑے ہوئے ایک لاکھ مال کے بارے بیں کیا گہتے ہو بیں نے اس سے بھی

والے شخص نے اسے کہا کہ اس صندوق بیں پڑے والے کہ اس مال کو کس لیے تو نے جمع کیا ہے؟ تو وہ قریب

بھی زکوا قا ادا نہیں کی تھی ؟ تو وہ شخص اس مرنے والے کو کہتا ہے کہ اس مال کو کس لیے تو نے جمع کیا ہے؟ تو وہ قریب

المرگ شخص جواب میں کہتا ہے کہ حکمر الوں کے حقوق وگیس ادا کرنے کے لیے اپنے خاندان کے لوگوں پر فخر کرنے کے

لیے اور المل وعیال کے تگ دست ہوئے کے خوف سے اور زمانہ کے فوف وڈر کی وجہ سے مال ومتاع کو جمع کیا ہے ۔

حضرت علی علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں کہ بیشخص مرگیا لیکن اس نے پچھ خدا کی راہ بیں خرج نہ کیا پھر اس کے بعد حضرت علی علیہ السال اور اس کے اس خدا کی جس نے

میں ابی طالب غلیما الصلوقة والسلام اپنی حدیث کو جاری رکھتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں کہ (حمد ہے اس خدا کی جس نے

مرک میں ابی طالب علیم الوں سے جس دنیا کو اس نے باطل کے ذریعہ سے جمع کر رکھا تھا اور اس کی حفاظت کرتا رہا اور اس کے

مرک میں میں وائل ہو جبکہ وہ غیر جواب اس مال کا وارث بنا ہے وہ جنت میں وہ خص کی کا مال غیروں کے پاس ہواوروہ

خودای کے سب جہنم میں وائل ہو جبکہ وہ غیر جواب اس مال کا وارث بنا ہے وہ جنت میں وائل ہو

حضرت امام جعفر صادق عليه السلام ارشاد فرماتے ہيں كه (اور اس سے بھى زيادہ حسرت والا وہ مخص ہے جو مصائب ونيا

برداشت کر کے مال جمع کرتا ہے اور مشکلات کا سامنا کرتا ہے خطرات کو بھی مول لیتا ہے اور پھر مال کو صدقات وخیرات

میں صرف کر دیتا ہے اور اپنی جوانی وطاقت اور قوت کو عبادت میں کھیا دیتا ہے لیکن ان تمام امور کے باوجود حضرت علی بن ابی طالب علیجا الصلاق والسلام کی والیت اور ان کے حق کا محکر ہے اور اسلام میں ان کی عظمت کا قائل تہیں ہے جب کہ ان کے مقابل جو پچھ بھی نہیں بیں انہیں حضرت علی علیہ السلام سے افضل سجھتا ہے اور ادلہ قطعیہ میں غور وگر نہیں کرتا آیات وا خبار کی پرواہ نہیں کرتا تو ایسافض سب سے زیادہ حسرت میں ہے قیامت کے دن اس کے صدقات و خیرات اژدھا کی شکل اختیار کر کے اسے جہنم کی طرف مثل اختیار کر کے اسے جہنم کی طرف مختل اختیار کر کے اسے جہنم کی طرف والوں میں سے نہیں تھا؟ کیا میں زکو قادا کرنے والوں میں سے نہیں تھا؟ کیا میں زکو قادا کرنے والوں میں سے نہیں تھا؟ کیا میں زکو قادا کرنے والوں میں سے نہیں تھا؟ کیا میں لوگوں کی عزت و ناموں کا احر ام نہیں گرتا تھا؟ پھر کیوں اس طرح جھے جہنم میں دھکیلا جا رہا ہے؟ ایسے خوص کو جواب میں کہا جائے گا کہ اے شق جو پچھ دنیا میں تو نے نیک اعمال کے ہیں آج تھے کوئی نفح نہیں دیں گے چونکہ تو خص کو جواب میں کہا جائے گا کہ اے شق جو پچھ دنیا میں تو نے نیک اعمال کے ہیں آج تھے کوئی نفح نہیں دیں گے چونکہ تو نیس میں دنیا میں دنیا میں دنیا میں دنیا کی عبادت ہو دنیا میں دشمن خدا کو امام و بیشوا بنایا اگر تیرے پاس ان اعمال کی بجائے ابتداء سے لے کر آخر تک پوری دنیا کی عبادت ہو اور سونے کی بھری زمین صدقہ میں دے دی ہو تو یہ سب پچھ سوائے خدا کے غضب و قہر میں اضافہ کے اور کوئی فائدہ نہیں دیں گے۔ (ا)

(۱) جب تک ولایت اهل بیت علیم الصلو ة والسلام نه مواس وقت تک بیسب انمال کوئی فائده نہیں ویتے۔ یہی وجہ ہے محققین کے نز دَیک ولایت اهل بیت علیم الصلو ة والسلام انمال کے سیح مونے کی شرط ہے۔ نه بیر که انمال کی قبولیت کیلئے شرط ہے اور یہاں پر مجھے ایک عربی شاعر کے اشعاریا د آ رہے ہیں جوقلوب مومنین کوجلا بخشیں گے۔

لوان عبد أاتى المالحات غداً وودكل نبى مرسل وولى وصام ماصام صوّاماً بلاملل وعاش من الذنب معصوم من الذلل وعاش من الغرال لأف موكفه خال من الذنب معصوم من الذلل فان ذلك يوم الحشر غيرنا فعه الابحب امير المومنين على الله على المراكم ومنين على الله على

#### واقعه

نی اکرم سے مروی ہے کہ مال ومتاع سے بچو! چونکہ ایک مختص نے مال متاع کو بہت جمع کمیاحتیٰ کہ خود اپنے پر بھی خرج نہیں کرتا تھا اولاد کے لیے جمع کرتا رہا ایک دن ملک الموت روح قبض کرنے کے لیے آتا ہے ملک الموت ایک مسکین حالت میں بن کراں شخص کے دروازہ کو کھٹکھٹا تا ہے ، تو فرشتہ ملک الموت کے لیے اس شخص کے نوکر جا کر باہر آتے ہیں فرشتہ ان نوکروں کو کہتا ہے کہ اینے آقا وسردار کو بلاؤ، بینو کر جواب میں کہنے لگے کہ آیا جارا سردار تھ جیسے فقیر و سکین کے لیے آئے ؟ نوکروں نے فرشتہ کو دروازہ سے ہٹا دیا ، دوبارہ بیفرشتہ سابقہ حالت میں آتا ہے اور کہتا ہے کہ اپنے آقا وسر دار کو بلاؤ اور اسے کہو کہ ملک الموت آیا ہے جب ان کے سردار نے بیر سنا تو خوف سے اٹھ بیٹھتا ہے اور اپنے ساتھیوں سے کہتا ہے کہ موت کے فرشتہ کے ساتھ نرم گفتگو کرواور اسے کہو کہ شاید آپ کسی اور کو طلب کر رہے ہیں ملک الموت (بیرین کر) ان اصحاب کو کہتا ہے کہ جیرا مطلوب آپ کا آتا ہے اور اب ملک الموت اندر داخل ہو جاتا ہے اور اس سردار کو کہتا ہے کہ اٹھ کوئی وصیت کرنی ہے تو کر لے میں تیری روح قبض کرنے آیا ہوں۔ اس شخص کے اہل وعیال آہ و بکا کرنے گے اور رونے لکے صاحب مال اپنے اہل وعیال کو کہتا ہے کہ خزانوں کو کھولو اور حساب کتاب کروکتنا سونا جاندی ہے پھر بیٹخف مال کولعن طعن کرنے لگا کہ اے مال تونے مجھے ذکر خداہے روگر دان کیا اور خدا کو فراموش کرنے کا سبب بنا تونے مجھے آخرت سے غافل کیا یہاں تک کہ آج تیری وجہ سے اچا تک امر خدا کا سامنا کرنا پڑ رہا ہے جو کہ بہت شدید ہے خدا وند ذوالجلال مل كوزبان عطا كرتا ہے مال كہتا ہے اے مجھے جمع كرنے والے مجھے كيول ملامت كرتا ہے جب كرتو مجھ سے زياده لعن طعن اور ملامت کاحق دار ہے؟ کیا تو لوگوں کی نگاہوں میں فقیر اور حقیر نہیں تھا لیکن میری وجہ سے لوگوں کے سامنے ملند ہوا؟ کیا جب تو با دشاہوں اور حکمرانوں کے درواڑوں پر جاتا تھا تو نیک لوگوں سے پہلے تختے جانے دیا جاتا تھا اور دیگرلوگوں کو دیر سے جانے دیا جاتا تھا تو کیا بیسب احرام میری وجہ سے نہیں تھا؟ میری بدولت امراء اور بادشاہوں کی بیٹیول کے ساتھ شادی کرتا تھا اور جبکہ نیک لوگوں کو بڑے لوگوں کی بیٹیاں رد کر دیثی تھیں لیکن مجھے نہیں ٹھکرا تیں تھیں کیا بیرسب کچھ میر گ وجہ سے نہیں تھا؟ اگر تو راہ خیریں خرج کرتا تویں نے کب تجھے منع کیا تھا؟ اگر تو مجھے راہ خداہ میں (فقیروں ،مسکینوں یر) خرچ کرتا تو پھر بھی مجھ میں کی نہ آتی لیکن تونے مجھے خرچ نہیں کیا تو پھر مجھے کیوں ملامت کرتا ہے جب کہ تو مجھ سے زیادہ بد بخت اور ملامت کاحق دار ہے ہم دونوں مٹی سے پیدا ہوئے ہیں اور آج میں بے جرم اور بری ہو کرلو ف رہی ہوں اور جبکہ آپ اس ونیا سے میرے گناہ لیکر جا رہے ہیں۔ پھر رسول اکرم نے فر مایا کہ یونمی دولت ہرصا حب مال وثر وت

ہے گفتگو کرتی رہتی ہے۔

فصل

مال جمع کرنے والے کی خصوصیات: جان اول کہ جو شخص مال جمع کرنے کی سعی میں رہتا ہے وہ پاگل اور دیوائہ ہوتا ہے اور وہ ہمیشہ خسارے میں رہتا ہے اور اسے اس کی تجارت میں نقصان ہوتا ہے اور وہ دھوکہ بازی کا شکار بھی ہوتا ہے اسے ہم ذیل میں چندو جوہ کے ساتھ وضاحت کرتے ہیں۔

الاول: مال کوجع کرنے والا شخص اپنے نفس کو مال کے ہم وغم میں رکھ کرمشکلات میں ڈالٹا ہے اور اپنے نفس پر ظلم کرتا ہے جبکہ اس کے لیے رزق ومال کی کفالت خالق ومالک کی طرف سے بیٹنی ہے مال کی فکر وسوچ ایک نفسیاتی بوجھ ہے اور اس کا غم طویل ہے صاحب مال اور مال سے محبت کرنے والاشخص اگر چہ کئی اجتماع میں ہی کیوں نہ ہواس کی فکر وسوچ اور دماغ مال کی طرف ہوتا ہے اس کی سوچ ہمیشہ مشغول رہتی ہے اور اگر وہ تنہا ہوتو اسے مال کے چوری ہونے کے ڈرسے اور اس کی حفاظت کی خاطر نیز نہیں آتی اور بیتاب و بے قرار رہتا ہے۔

حکمت: بعض علاء کہتے ہیں کہ فقراء نے تین چیزوں کواختیار کیا ہے(۱) یقین (۲) ان کے دلوں میں مال ومتاع کی فکرنہیں ہوتی (۳) فقیرلوگوں کا حساب آسمان ہوتا ہے۔جبکہ دوسری طرف مالدارلوگوں نے ان چیزوں کے برعکس کواختیار کیا ہے (۱) نفس کومشقت اور مشکلات میں ڈالنا

(٢) ان کے قلوب مال کی فکر میں مشغول رہتے ہیں۔

(m) ان لوگوں كا حماب بهت سخت موتا ہے۔

الثانی: جو مال جمع کرنے کی فکر میں لگا رہتا ہے اس کا دل و دماغ مال و متاع کے ساتھ لمی امیدیں با ندھنے کی بدولت مشغول رہتا ہے وہ ہر وقت مال کے اضافہ کی فکر میں لگا رہتا ہے اور مخلف قتم کے خیالی پلاؤ تیار کرتارہتا ہے۔ چوروں اور ڈاکووں سے مال کو محفوظ رکھنے کی تد اپیر کرتا رہتا ہے آبیا شخص خود بھی مال سے فائدہ حاصل نہیں کرسکتا کیونکہ وہ مال میں لمبی امیدیں رکھتا ہے لیکن افسوس اس کی بیتمام امیدیں اور امنگیں اس کی موت کے ساتھ ہی مرجاتی ہیں اور جھوٹی ہو کررہ جاتی ہیں اور اس کے ورثہ میں تقسیم ہو کررہ جاتا ہے اور اسے خود کوئی فائدہ نہیں ہوتا۔

حضرت على على السلام ارشاد فرمات بين (ويل لصاحب اللنيا كيف يموت ويتر كها ويامنها و تغره ويثق بها وتسخد الله المرادي ال

اطمینان کرتا ہے کیکن دنیا اسے دھوکہ دیتی ہے (صاحب مال) دنیا پر بھروسہ کرتا ہے کیکن دنیا اسے چھوڑ دیتی ہے؟

الثالث: مال ومتاع جمع كرنے سے لمبى اميديں پيدا ہوتى ہيں داول ميں مرابى پيدا ہوتى ہے ( خدا كيطر ف سے عطاء

شده) نور چلا جاتا ہے لذت عبادت ختم ہو جاتی ہے اور سیسب ہلاکت میں ڈال دینے والے امور ہیں۔

حفرت عينى عليه السلوة والسلام فرمات بي كه (بحق اقول لكم كما ينظر المريض الى الطعام فلا يلتله من مسلة الوجع كذلك صاحب الدنيا لا يلتل بالعبادة ولا يجد حلاوتها مع ما يجده من حلاوة الدنيا فلا يلتل بالعبادة ولا يجد حلاوتها مع ما يجده من حلاوة الدنيا فلا يحض كي فتم مريض انبان جس طرح شدت مرض كي وجه سے لذت طعام محسون نبيس كرتا اس طرح صاحب و نيا بهى اس (فائى) ونياكى لذات من غرق مون بوجاتا ہے۔

(بحق اقول لکھ کما ان الدابة اذا لھ ترکب و تمتهن تصعبت و تغیّر خلقها کذلك القلوب اذالھ ترقق بذكر الموت و بنصب العبادة تقسو و تغلظ) حفرت عینی علیه السلام فرماتے ہیں گه گھوڑے وغیرہ کواگر سواری کے لیے استعال نہ کیا جائے اور اس سے خدمت نہ لی جائے تو ما لک کومشکل میں ڈال دیتا ہے اور پھراس پر کنٹرول کرنا مشکل ہوجا تا ہے اور اس کی خلقت بھی تبدیل ہوجاتی ہے دلوں کا حال بھی اسی طرح ہے اگر آئیس موت کی یاد سے اور عبادت خدا کے ذریعہ نرم نہ کیا جائے تو یہ ( قلوب ) سخت اور بے رحم ہوجاتے ہیں ۔

(و بسحق اقول لسكم ان النوق اذا لسم يستخرق يوشك ان يكون وعاء العسل كذالك القلوب اذا لمم مخرق يوشك ان يكون وعاء العسل كذالك القلوب اذا لمم مخرق يوشك المنطق ا

الرابع: مال جمع كرنے والا جن امور كا قصد ركھ ہوتا ہے اس كے برعكس ہوتا ہے كيونكہ وہ مال جمع كرنے كى سمى اس قصد ونيت سے كرتا ہے تاكہ اسے سكون واطمينان حاصل ہوليكن جب مال آجاتا ہے تو راحت وسكون كى بجائے اس كے دكھول اورغموں ميں اضافہ ہوجاتا ہے مال كى حفاظت ميں اس كى پريشانياں بڑھ جاتى ہيں تو يہ سب كچھاس كى اميدوں كے برعكس واقع ہوا ہے۔

حكايت : بعض علاء فرماتے ہيں كه فقير تين چيزوں سے راحت وسكون ميں ہوتا ہے اسے ان كى كوئى برواہ نہيں ہوتى ہے

جبکہ غن شخص اس کے برعکس ان چیزوں میں مبتلاء ہوتا ہے کہا گیا وہ تین چیزیں کون میں ہیں؟ تو جواب میں کہا کہ

(۱) حکمرانوں کے ظلم وجور

(۲) پڑوسیوں کے حسد

(٣) دوستوں کی خوشامداور جاپلوی۔

حضرت امیر المونین علیہ السلام نے بھی انہی تین چیزوں کی طرف اشارہ فرمایا ہے (الفقو حیو من حسد الجیوان، و جور السلطان و تملق الانحوان) فقیری پن پڑوسیوں کے حسد کی آگ، حکمرانوں کے ظلم وجور اور دوستوں بھائیوں کی خوشامہ سے بہتر ہے۔(۱)

اس مقام پر کیا خوب عربی کے اشعار ہیں جن کامفہوم یہ ہے (انسان دنیا میں مال و دولت اس لیے طلب کرتا ہے تا کہ وہ مال اسکی حفاظت وحراست کر ہے کیکن انسان مال کو جمع کرتے وقت انجام اور عاقبت سے نہیں ڈرتا ۔ بجائے مال کہ وہ اس کی حفاظت کرنا پڑتی ہے انسان کی حالت اس ریشم کے کیڑے کی مانند ہے جسے یہ مگان ہوتا ہے کہ بیتا نے اور ریشم کی جھال اس کی حفاظت کریں گے کیکن اس کا بیگان غلط ہوتا ہے۔

## جبكه وه خود الحى دها گول ميں الجھ كرمر جاتا ہے

الخامس: مال ودولت کا حریص مخض اپنی زندگی کو دنیا کے عوض فروخت کر دیتا ہے جبکہ اس کی زندگی اس دنیا ہے کہیں زیادہ فیتی اور نفیس ہوتی ہے اس کے کئی مندانسان کو زندگی کے عوض پوری دنیا دے وی جائے تو وہ بھی بھی اس گھٹیا اور خسارہ کی سودابازی پر تیار نہیں ہوگا بلکہ معاملہ اس کے برعس ہے عقل مندانسان کو اپنی موت کے وقت ملک الموت سے

<sup>(</sup>۱) بیدامرروز زوشن کی طرح واضح ہے کہ مال کے طبع ولا کی کی وجہ سے مال کو جمع کرنے والے شخص کو بی حکمرانوں کے ظلم وجور کا ڈراوراند بیشہ ہوتا ہے۔ اور جس مسکین کے پاس کچھ بھی نہ ہواس کی فکر میں کون ہوتا ہے؟ اور اس طرح صاحب ثر وت سے بی پڑوسی حسد کرسکتا ہے لیکن جس کے پاس ایک وقت کی ہواور دوسر نے کی نہ ہوتو پھر کون الیسی حالت پر حسد کر تا ہے ۔ اور صاحب مال وثر وت بی مال کے طبع ولا کی میں لوگوں کی خوشا مدیں کرتا ہے تا کہ زیا دہ سے زیادہ مال جمع کر پائے جبکہ فقیر مومن اپنے مولی او آتا خالق سے بی متعلق رہتا ہے اور خدا کی تقسیم پر راضی وشکر گزار رہتا ہے کسی کی خوشا مدور کے جبکہ فقیر مومن اپنے مولی او آتا خالق سے بی متعلق رہتا ہے اور خدا کی تقسیم پر راضی وشکر گزار رہتا ہے کسی کی خوشا مدور کے بیادی نہیں کرتا ۔ اس بیان سے فقیر کی شرعی ذ مہدراری بھی واضح ہوگئی ہے۔ (فقا مل)

ہے؟ پھرایک ماہ کی قدرومنزلت پرغور کرے۔

ایک دن کا اپنی زندگی میں اضافہ کرنے کے لئے پوری دنیا دینی پڑے تو وہ اسے بیتمام مال وثروت دے دے گا تا کہ اسکی

عمر کا ایک دن اور بردھ جائے اور اس میں اپنے آتا و مالک خدا کی زیادہ سے زیادہ عبادت کر سکے۔

علامہ جار اللہ زخشری اپنی کتاب رہے الا ہرار میں کہتا ہے کہ جب عمر بن خطاب کا وقت موت قریب ہوا تو اپنی اولاد اور قربی لوگوں سے کہنے لگا کہ اگر میرے پاس میہ طافت ہوتی کہ مال و دولت اور درهم ودینار کے عوض موت کی اس ہولنا کی سے نئی جاتا تو میں مال و دولت کو خرج کر دیتا ، جب ایک عقل مند انسان کے نزدیک مال و ثروت کی اس قدر خست و حقارت ہو کہ وہ اس کے عوض زندگی کے ایک دن کی مہلت طخ پر سودا بازی کر لے اور ملک الموت کے ساتھ اس پر مصالحت کرنے کے لئے تیار ہوجائے تو اے مال کا حریص انسان آپ کیوں اپنی عمر کو مال وثر وت پر قربان کرتے ہو جو کہ مصالحت کرنے کے لئے تیار ہوجائے تو اے مال کا حریص انسان کو اس بات کا بغور ملاحظہ کرنا چاہیے کہ زیادہ سے زیادہ غالبا انسان کی عمر سوسال ہوتی ہے عموما اس سے زیادہ انسان زندہ نہیں رہتا اگر انسان کو اس بات کا اختیار دے دیا جائے اور انسان کی عمر سوسال ہوتی ہے عموما اس سے زیادہ انسان زندہ نہیں رہتا اگر انسان کو اس بات کا اختیار دے دیا جائے اور اسے بیام سونے دیا جائے کہ سونے کے عوض ہاتھ دھو۔

بلکہ ایک دن کی زندگی کی عظمت پرنگاہ دوڑانی چاہیے،اگر آپ اس ایک دن کی زندگی کا سیجے طور پر موازنہ کریں اور اسے عدالت کے تراز و پرتولیس تو آپ اس کی کوئی قیمت بھی نہیں لگا سکتے، پھریہ کیسے ہے کہ آپ اسے ایک درهم یا دیناریا اس سے بھی کم قیمت پر فروخت کر دیں؟اس سے زیادہ اور کون سی خسارے والی تجارت ہوسکتی ہے؟

اعتراض: انسان کواپی اولا و و خاندان کیلئے نان و نفقہ کی ضرورت ہے اور یہ ایک حقیقت ہے اور انسان کو یہ سب کھے بغیر
کام کیلئے حاصل نہیں ہوسکتا تو اگر انسان سارا دن کام کرتا رہے اور حلال طریقہ سے روزی کمائے تو اسے ایک درھم یا دینار
ہی حاصل ہوگا تو ایسی صورت میں گویا اس نے اپنی اس زندگی کے ایک دن کو چند کلوں پر فروخت کر دیا ہے جو کہ خسار کے
والی تجارت ہے اور ادھر نان و نفقہ بھی اھل و عیال کے لئے مہیا کرنا ضروری ہے اور اس کا سوائے اس خسارے والی
تجارت کے اور کوئی حل نہیں ہے؟

الجواب: اس اشکال مذکور کا جواب یوں ہے کہ اگر انسان کسب معاش اس مقدار تک کرے کہ وہ زندہ رہ سکے اور اپنے آپ واپنی آپ کو جسمانی طاقت وقوت مہیا کر سکے جس کی بدولت اعمال صالحہ انجام دے سکے اور یہی اس کی غایت اور غرض ہوالی

صورت میں اس خص نے اپنی زندگی کے اس ایک دن کو چند در هم ودینار پر فروخت نہیں کیا ہے تا کہ ندکورہ اعتراض واشکال لازم آئے بلکہ انہان کا بیسارا دن عبادت خدا میں گذرا ہے کیونکہ رزق کو اس نیت سے کمانا کہ اس روزی کے ذریعہ جسم میں قوت حاصل ہوتا کہ زیادہ سے زیادہ عبادت خدا کر سکے تو بیمل بذات خود عبادت خدا ہے اور قلیل سی عبادت خدا کا بھی کی گنا دنیا مقابلہ نہیں کر سکتی کیونکہ نعمات آخروی دائی جیں اور فوائد دنیو یہ عارضی اور وقتی جیں دائی اور ہمیشہ رہنے والی چیز کی عارضی اور وقتی جیں دائی اور ہمیشہ رہنے والی چیز کی عارضی اور وقتی چیز سے کیا نسبت ہو سکتی ہے ، اور کیا موازنہ ہو سکتا ہے ؟

### بخت كى بعض نعمات كابيان

رسول خداً ارشاد فرماتے ہیں (من قبال سبحان الله غرس الله له بها عشر شجرات فی الجنة فیها من انواع السفاکهة) جو خض (سجان الله) کہتا ہے اللہ تعالی جنت الفردوس میں اس کے لئے دیں درختوں کوا گاتا ہے جن پر ہرشم کے پھل لگتے ہیں ، ان درختوں کی دیگر صفات روایت میں یوں وارد ہوئی ہیں کہان کی تری کھانے والے کے ہاتھوں پر رہتی ہے انگور طلب کرے تو انگور بن جاتے ہیں انجیر کی خواہش کرے تو انجیر بن جاتے ہیں اور اگر اناروں کی حاجت محسوں کرے تو اناروں میں تبدیل ہو جاتے ہیں بلکہ ان کے اتاریے کی تکلیف بھی نہیں کرنی پر تی ہے خود بخود پھل انسان کی خدمت میں حاضر ہو جاتے ہیں فقط جنتی انسان خواہش کرے تو فور اس کی خواہش کے مطابق وہ پھل اس کے پاس آجا تا

آگراس فتم کے درخت یا ان میں سے صرف ایک درخت بھی اس دنیا میں میں ہوتو دنیا کے بادشاہ اتی مہلی قیمت پرخریدیں گے جن کا آپ گمان بھی نہیں کر سکتے ہیں ، کیا شان ہے ان درختوں کی جن کو پانی دینے کی بھی ضرورت مہیں ہے اور دیگر کسی فتم کی ان کی نشونما کے لئے جنتی انسان کو زحت نہیں کرئی پڑتی ، یہ نہ کسی با غبان کے محتاج ہوتے ہیں بلکہ یہ درخت دس ہزار سال تک باقی رہتے ہیں آخرت کے دس ہزار سالوں کی آج کے سالوں سے کیا نسبت ہے؟ آج کے دنوں اور سالوں کے ساتھ آخرت کے دنوں اور سالوں کا موازنہ ہوئی نہیں سکتا ۔

حضرت امیر المؤمنین علیه السلام کا قول مبارک اشاره کرتا ہے کہ (لو رمیت ببصر قلبك نحو ما یوصف لك من نعیمها لزهقت نفسك و لتحملت من مجلسی هذا الی مجاورة اهل القبور استعجالا بها و شوقا الیها) اگرآپ دل کی آنگھ سے جنت کی نعمات پر نگاه دوڑا کیں تو آپ کی جان ان کے حصول کے شوق میں خود بخودنگل جائے گی اور آپ میری اس مجلس سے اٹھ کر قبروں کی ہما کیگی کو پہند کرو گے تا کہ جلد از جلدان نعمات جنت کو پا سکو۔ بیتو فقط ان نعمات کے بیان کردہ اوصاف بیں اگر ان کا مشاہدہ کیا جائے تو پھر انسان پر کیا کیفیت ہوگی ؟

حضرت سيد الموحدين على بن افي طالب عليها السلام سے (ني البلاغه ميس) مروى ہے كه (كل شيئ من الدنيا سماعه اعظم من عيانه و كل شيء من الآخرة عيانه اعظم من سماعه انياوى برچيز كاستناس كر يكف سے ظيم ہاور آخرت كى برچيز كا د يكنا اور مشاهده كرنا سننے سے عظيم ترب -

خداوند ذوالجلال ارشاد فرما تا ب كه (واذا رايت ثمر رأيت نعيما وملكا كبير الورة الانسان آية ١٠-

ترجمہ: اور پھر دوبارہ ویکھو کے تو نعتیں اور ایک ملک کبیر نظر آئے گا۔

خال کا کات انبیاء کیم السلام کی طرف اپنی وی میں فرما تا ہے کہ (اعددت لعبددی مسالا عیس رات و لا اذن سسمعت ولا خطر بقلب بشر) ۔ (جنت الفردوس میں) میں نے اپنے بندوں کے لئے الی الی چیزیں مہیا کی ہیں جونہ کسی آ کھے نے آج تک ان کا مشاهدہ کیا ہے اور نہ کسی کان نے اس کے بارے س رکھا ہے اور نہ ہی کسی انسان کی عقل میں اس کا خیال آ سکتا ہے اے بندہ خدا اگر تھے ان فعمات کے ویکھنے اور ان کے حصول کا اشتیاق ہے تو چرونیا کوچھوڑنا پرے گا کیونکہ دنیا کو ترک کرنے کے عوض آ فرت حاصل ہوتی ہے دنیا و آخرت کی آباں میں مثال دوسو توں کی ہے جتنا مشرق مقدار تو ایک کوراضی و خوش کرے گا اتنا ہی مدور ہوگا۔

کے قریب ہوتا جائے گا اتنا ہی مغرب سے دور ہوگا۔

ای مذکورہ بالابیان پرمشمل حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کا قول مبارک ہے ( انا لنحب الدنیا و ان لا نو تاھا حیو لنا من ان نو تاھا و ما او تی ابن ادم منها شیاء الا نقص حظه من الآخرة) ہم لوگ (یعنی بن توع انسان) و نیا سے مجت کرتے ہیں اگر دنیا سے ہمیں کچھ نہ دیا جائے تو یہ بہتر ہے اس سے کہ ہمیں دنیا سے کچھ ملے کیونکہ انسان کو دنیا سے پچھ بیں ملتا مگر یہ کہ اس کے عوض آخرت میں اس کا حصہ کم ہوجا تا ہے۔

شرح حدیث: حضرت امام جعفرصادق علیه السلام کے اس قول مبارک (انالنجب) سے مراد بی نوع انسان ہے نہ بیا کہ

اپی ذات مراد ہے گویا مولا انسان کی طرف سے حکایت کررہے ہیں کہ انسان لسان حال سے یوں کے گا نہ یہ کہ اس قول سے مرادمولاً کی ذات والاصفات یا ان کے آباء اجداد علیم السلام اجمعین ہیں کیونکہ ان ذوات مقدسہ کو دنیا سے جو کچھ بھی طف وہ ان کے آخرت کے حصہ کو کم نہیں کرسکتا جبکہ باقی عام لوگوں کی حالت ان کے برعکس ہے دنیا میں انہیں جو پچھ ملتا ہے اس کے عوض آخرت میں ان کا اجر کم کردیا جاتا ہے

ان ذوات مقدسہ کے آخرت کے حصہ کوتھوڑا کیسے کیا جا سکتا ہے جب کہ حضرت جبرائیل تین دفعہ رسول خداصلی الله علیہ وآلہ وسلم پر تازل ہوکر انہیں ونیا کے تمام خزانوں کی جابیاں خالق کی طرف سے عطا کرتے ہوئے کہتا ہے ( هده مفاتیح كنوز الدنيا ولا ينقصك من خطك عند ربك شئى) (ا درسول الله) يدونيا كنزانول كى جابيال بال اور الله كى بارگاہ ميں ان ونيا كے فزانوں كى بدولت آپ كے آخرت كے حصد ميں بھى كى نہيں آئے گى ، مگر رسول اسلام نے ونيا کے خزانوں کی جابیاں لینے سے انگار فرما دیا ،ایام دنیا کہ جن میں آپ نیک اعمال کی بدولت نعمات جنت کو حاصل کر سکتے ہیں ریسوائے چندلحظوں کے اور پچھ بھی نہیں ہے کیونکہ اگر نعت دنیا گزرے ہوئے وقت میں حاصل ہوتو اب حال حاضر میں اس کی لذت سے کوئی فائدہ حاصل نہیں ہوسکتا اس طرح اگر ماضی میں کوئی تکلیف ہوئی ہوتو اب اس پر دکھ اور رہج كرائے كے سوال كھ نہيں ہوسكا ، باقى رہامتنقبل كے بارے ميں تو يدمعلوم نہيں ہے كدانسان كوبيدن نصيب بھى ہوگايا نہیں؟ تو پس فابت ہوا کہ دنیا اس ایک گھڑی کا نام ہے جس میں انسان زندگی گزار رہا ہوتا ہے ، اس مطلب کی طرف حضرت علی بن ابی طالب علیهاالسلام کا قول مبارک اشاره کرتا ہے جو انہوں نے سلمان فاری کوفر مایا تھا کہ (وضصیع عننك همومها لما ايقنت من فواقها) (ايسليمان ) دنياك بم عم كواي سي دورركو كيونكه ال سي جدا مونا يقين ہے، ہم نے کی انسان کوٹین دیکھا گہاں نے دنیا کوآخرت کے عوض فردخت کیا ہو مگرید کہ اسے دنیا و آخرت میں نفع حاصل مواہد اور ای طرح ہم نے الیا بھی کوئی انسان نہیں و یکھا جس نے اپنی آخرت کے عوض ونیا کوخریدا مو گرمید کہ اسے دنیا و آخرت میں خسارہ ہوا ہے ، اور ایسا کیوں نہ ہو جبکہ خالق کا کات دنیا کو مخاطب کر کے فرما تا ہے کہ (احسام من حکمنے و اتعبی من حدمك اے دنیا جس فے میری خدمت كی ہے اس كى تو خدمت كر اور جس فے تیرى خدمت کی ہے آسے تو مشقات و مشکلات میں ڈال دے۔

مون انسان کو چاہیے کہ وہ ہروفت یادالی میں مگن رہے اگر وہ اپنے کاروبار میں بھی مشغول ہوتو اسے ذکر خدا کو فراموش نہیں کرنا چاہیے، ذکر خدا مومن انسان کے لیے غنیمت ہے تا کہ آپ کے نامہ اعمال کا دفتر بارگاہ ایز دی میں نیکیوں سے جرا ہوا عاضر ہو۔

ایک مخص لوہے کا کام کرتا تھاوہ بہت بڑی عظمت ومنزلت پر فائز تھااس کا اس بڑی منزلت پر فائز ہونے کا راز کیا تھا؟ ہم ای کتاب کے پانچویں باب میں انشاء اللہ ذکر کریں گے۔

مها إلليز آ إد يزن فرك

حضرت امير المومنين على عليه السلام كي زندگي كا ايك مختصر شمه:

سیدالاوصیاء حضرت علی بن ابی طالب علیها الصلوة والسلام کے بارے میں روایات میں ماتا ہے کہ آپ جب جہاد اسلام سے فارغ ہوتے تو لوگوں کو اسلام کی تعلیم و تربیت دینے میں مشغول ہو جاتے اور ان کے آپس کے جھڑوں کو نبتاتے ، جب آپ اس عمل شریف سے بھی فارغ ہوجاتے تو اپنے ہاتھوں سے کام کاج میں مشغول ہوجاتے مثلا روایات میں ماتا ہے کہآپ تعمیراتی کام خود اپنے ہاتھوں سے فرمایا کرتے تھے اور ساتھ ساتھ ذکر الہی میں بھی مشغول رہتے۔ تھم بن مروان جیر بن حبیب سے روایت کرتا ہے کہ عمر بن الخطاب پر ایک مصیبت نازل ہوئی تو اسے اس مشکل امر نے حیران و پریشان کردیا اور اس پر حالت اضطراب حیما گئی تو وہ مہاجرین مسلمانوں سے اس مسئلہ کاحل یو چھتا ہے تو وہ سکھنے لگے کہ آپ ہمارے سردار ہیں ہم آپ کی طرف ہرمشکل مسئلہ میں رجوع کرتے ہیں لہذا ہم کیسے آپ کی اس مشکل کوحل کر سكتے ہيں؟ جبكہ ہم خود آپ كے عماج بين! مهاجرين. كاس كلام كوعمر بن خطاب نے سن كرقر آن مجيدكي اس آيت كي الماوت كي (يا ايها الذين المنو التقوا الله و قولوا قولا سديدا ورة احزاب ،آيت ١٠ ايمان والول الله الله الله اورسیدهی بات کیا کرو - کیا خدا کی قتم ہم ایک ایسے تخص کونہیں جانتے جو ہماری تمام مشکلات کوحل کرنا جاتا ہے؟ لوگ جواب میں کہتے ہیں کہ اے عمر: کیا آپ کی مرادعلی بن ابی طالب علیما السلام تو نہیں ہے؟ عمر بن خطاب جواب ویے ہوئے کہتا ہے کہاس کے علاوہ اور کون ہوسکتا ہے؟ کیا آج تک کسی مال نے علی جیسا بیٹا جنا ہے؟ مہاجرین مسلمان کہنے لگے کہ پھر علی کو بلاؤ تا کہ وہ اس مسلم کوحل کرے ، عمر کہتا ہے کہ میستحیل ہے کہ ہم علی کو بلائیں کیونکہ وہ شریف النب ہے اور بنی ہاشم میں سے ہے، رسول خدا کے قرابتداروں میں سے ہے، اس کے پاس علم ومعرفت ہے ہم اس کے پاس جائیں نہ بید کہ وہ ہمارے پاس آئے ، پس وہ تمام حضرت علی علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اپنی مشکل کو پیش کیا ، اس ا ثناء حضرت على عليه السلام ايك ديوار تغير كرنے ميں مشغول تھے اور حضرت كے ياؤں مبارك مثى سے بحرے ہوئے تھے اور آپ نے آیک چھوٹا ساکام کرنے والے لوگوں کی طرح لباس پہنا ہوا تھا اور آپ کی زبان مبارک پراس وقت قرآن مجید ك ال آيت كا ذكر تما (أيحسب الانسان ان يترك سدى ألم يك نطفة من منى يمنى ثم كان علقة فخلق فسسوی) سورة القیامت آیت ۳۸\_۳۸ کیا انسان کا پیرخیال ہے کہ اسے اس طرح آزاد چھوڑ دیا جائے گا ، کیا وہ اس منی کا قطرہ نہ تھا جورحم میں ڈالا جاتا ہے پھر علقہ بنا پھر اسے فلق کر کے برابر کیا۔

اور ان آیات کے ذکر کے ساتھ ساتھ حضرت کے آنو بھی بہہ رہے تھے، عمر کے ساتھ آنے والے لوگ بھی حضرت علی کو روئے دیکھ کر رونے گئے، پھر جب حضرت علی نے رونا بند کیا تو انہوں نے بھی رونا بند کر دیا اور عمر بن خطاب حضرت علی علیہ السلام سے اپنے مسئلہ کاحل پو چھتا ہے، تو حضرت اسے جواب دیتے ہیں عمر جواب من کر ہاتھوں کو طاف رکھتا ہے کہ خدا کی قتم خلافت آپ کاحق تھا اور خدانے بھی آپ کو چنا لیکن لوگوں نے انکار کردیا ، حضرت علی عمر کی یہ کلام من کرفر مانے گئے اے عمر خاموش ہو جالوگوں کے درمیان فتنہ نہ ڈال اب قیامت کے دن میر نے فصب شدہ میں خلافت کا فیصلہ ہوگا ، عمر نے جب یہ کلام من تو اس کا چرہ سیاہ ہوگیا۔ (سود اللہ و جہہ)

اگرآپ نے اپنی اس ایک لحظہ زندگی کو جنت کی نعمات کے عوض فروخت نہ کیا تو آپ نے اسے گھٹیا قیت پر فروخت کیا ہے، اور چندسکوں پر اس عظیم زندگی کا سووا کیا ہے اگر تھے تیری تمام عمر کے بدلے ساری ونیا دے وی جائے تو تم اسے نہ بچولیکن اے انسان تو نے غیر شعوری طور پر اسے سنتے واموں چندسکوں پر فروخت کر دیا ہے جبکہ اس قیمی زندگی کی قیمت دنیا کا سونا اور چاندی بھی نہیں ہوسکتا کسی شاعر نے کیا خوب کہا ہے ۔

الدهرساومني عمري فقلت له ما بعت عمري بالدنياو ما فيها

ثم اشراه بتدریج بلانمن تبت بدی صفعه قد خاب شاریها

تر جمہ: زمانہ دنیائے میری عرفریدنے کی بری کوشش کی گریس نے اسے بید کہ کڑھگرا دیا کہ پوری دنیا اور اسمیں جو پھے بھی ہے یہ ہماری عمر کی قیت نہیں ہو سکتی گر (افسوس لاشعوری میں ) دنیانے رفتہ رفتہ اسے بغیر قیت کے فرید لیا۔خدا براکرے اس فریدار کا جس سے پیچے والے کو نقصان ہوا۔

برا و البحدة و عشرون خزانة عدد ساعات الليل والنهار فخزانة بجدها مملوئة نورا و سرورافيناله عند مساهدتها من الفرح و السرور ما لو و زع على اهل النازلادهشهم عن الاحساس بالم النار و هي الساعة التي اطاع فيها ربه ثم تفتتح له خزانة أخرى فيراها مظلمة منتنة مفزعة فيناله عند مشاهدتها من المفرع و السروي الما النازلادهشهم عن الاحساس بالم النار و هي الساعة التي اطاع فيها ربه ثم تفتتح له خزانة أخرى فيراها مظلمة منتنة مفزعة فيناله عند مشاهدتها من الفزع و المجزع ما لو قسم على اهل الجنة لنغص عليهم نعيمها و هي الساعة التي عصى فيها ربه ثم تفتتح له خزانة أخرى فيراها ما يسره ولا ما يسووئه وهي الساعة التي نام فيها او اشتغل

فيها بششي من مساحات الدنيا فيناله من الغبن و الأسف على فواتها حيث كان متمكنا من ان يملأها حسنات ما لا يوصف ) بروزمحشر خالق كائنات الني بندے كى عمر اور زندگى كے ايك ايك دن كے عوض چوہيں خزائے کھولے گا ( دن اور رات کے اوقات کے برابر خزانے ہوں گے ) بعض خزانے ایسے ہوں گے جو نور خدا اور فرحت وسرور ہے پُر ہوں گے انسان جب ان خزانوں کا مشاہدہ کرے گا تو خوشیوں کی تاب ندلا سکے گا ، اگرنور سے لبریز ان خزانوں کو اہل جہنم پرتقسیم کیا جائے تو وہ بھی شدت نور کی تاب نہ لاتے ہوئے مدہوش ہو جائیں گے اور آگ جہنم اور رہے والم کو فراموش کر دیں ، یہ نور کا خزانہ انسان کی زندگی کی اس گھڑی کے مقابلہ میں ہوگا جواس نے اسے اپنے رب کی اطاعت میں گزاری ہوں گی پھراس مخص پر خالق کا نئات ایک اور خزانے کو کھولے گا جسے انسان دیکھ کرخوف زدہ اور عملین ہوجا تا ہے اگر بیزنزاندابل جنت کودکھایا جائے تو ان کی آرام وسکون والی زندگی جو کہ جنت الفردوس کی نعمات سے لبریز ہے میں بد مزگی اور بے چینی پیدا ہو جائے گی بیٹزانہ بد بو دار اور دہشت والا ہوگا اس میں اندھیرا ہی اندھیرا ہوگا بیٹزانہ زندگی کے اس لخط کے عوض ہو گا جسے اس نے اپنے مالک کی نافر مانی اور اپنی خواہشات کی پیروی میں گذارا ہوگا پھر انسان پر خدا ایک اورخزانه کو کھولے گا جوابینے اندر نه فرحت وسرور کوسمیٹے ہوئے ہوگا اور نہ ہی اس میں کوئی موجب تکلیف و پریشانی والا امر ہوگا بیخزانہ درحقیقت زندگی کے اس لمحہ کے عوض ہوگا جس کو انسان نے سوکر یا دیگر دنیاوی مباح کام میں گزار دیا ہوگا اور اس وقت انسان کوزندگی کے اس قیمتی وقت کے ضیاع پر انسوس ہوگا کیونکہ وہ اس وقت کو خالق کی عبادت اور اعمال حسنہ کے کسب میں بھی صرف کرسکتا تھا۔

قرآن مجید کی آیت ای معنی کی طرف اشاره کرتی ہے ( ذالك يوم التعابن) سورة التقابن آیت و

وى ( قيامت كا دن ) بار جيت كا دن بوگا\_

# فقر کے فوائد وعوائد قرآن وحدیث کی روشنی میں:

اے مون ایسے خص کے فریب میں نہ آنا جو یوں کے کہ میں اللہ کی مباح کی ہوئی چیز وں سے دنیا میں اسودگی کی زندگی بسر کر رہا ہوں اور دیگر حقوق بھی نکاتا ہوں اور بید زندگی بسر کر رہا ہوں اور دیگر حقوق بھی نکاتا ہوں اور بید فریب دینے والا محض قر آن مجید کی اس آیت سے دھوکہ دیتا ہے (قبل من حرم زینة السلمه اللی اخو ج لعبادہ و السطیبات من الوزق) مورة افراف آیت ۳۲۔ پینمبر آپ پوچھے کہ کس نے اس زینت کو جے خدائے اپنے بندوں کے لیے بیدا کیا ہے اور یا کیزہ رزق کو حرام کیا ہے، اور بی خض اینے آپ کو یوں تصور کرتا ہے کہ میں بہترین قتم کی زندگی گرار رہا ہوں ،

خالق کی طرف سے مباح کیے ہوئے لذیذ کھانوں سے فائدہ اٹھا تا ہوں ، بہترین لباس اور شان وشوکت والی سواری عالی شان محلات سے اچھی طرح استفادہ کرتا ہوں تو گویا دنیا میں بھی میری زندگی نعتوں سے بھرپور ہے اور بیشان وشوکت کی زندگی مجھے جنت میں بھی خدا کے مقربین لوگوں کے ساتھ رہنے سے روک نہیں سکتی۔

حالانکداے مومن انسان تھے اچھی طرح معلوم ہونا چاہیے کہ بیسب گفتگو کم عقلی ، بیوقونی اور دھوکہ دہی وغرور پر منی ہے اور اس کا کہنے والا چند مندرجہ ذیل وجوہ کی بنا پر بیوقونی کا شکار ہے۔

(۱) فضولیات دنیا میں منہمک ہونے والانمخص دنیاوی حرص و لالجے میں غرق ہوجاتا ہے اور یہ ایک مہلک مرض ہے ای وجہ سے انسان شہات میں بھی پڑسکتا ہے اور جو مخص شبہات دنیا (ال مشکوک) میں پڑجائے تو وہ لامحالہ ہلاک ہوتا ہے۔

(۲) اگر انسان مباحات دنیا میں منہمک ہونے کی وجہ سے حرص دنیا سے محفوظ بھی رہ جائے (جبکہ اس سے بچنا مشکل امر ہے) لیکن تکبر جیسی مرض سے نہیں بھی سکتا ، اور ایسا شخص قساوت قلمی کا شکار ہو جاتا ہے اور وہ ان بیار یوں سے ہرگز محفوظ ہے

نہیں رہ سکتا کیونکہ ارشاد خدا وندی ہوتا ہے (کلا ان الانسان کیطغلی ان راہ استعنی ) سورۃ علق آیت ۲ \_ ے \_ بشک انسان سرکشی کرتا ہے کہ وہ اپنے کو بے نیاز خیال کرتا ہے (۱)

حضرت رسول اعظم صلی الله علیه وآله وسلم ارشاد فرماتے ہیں (اباک مروف صول المطعم فانه یسم القلب بالقسوة) زیادہ کھاٹا کھائے سے اجتناب کرو کیونکہ اس سے قساوت قلبی ہوتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) بعض مفسرین اس آیہ جید کو اصحاب و مال و دولت کے ساتھ مختل کرتے ہیں اور ظاہراً مصنف علام جی مالداروں کے حق میں زول کے قائل نظر آتے ہیں جو کہ قرید مقام سے منکشف ہوتا ہے لیکن اگر بنظر غائر ملا حظہ کیا جائے تو آب مجیدہ میں اس اختصاص کا کوئی اشارہ نہیں ہے۔ بلکہ اگر اس سے پہلے والی آیات مبارکہ کود یکھا جائے تو وہ علم کیما تھ مر پوط ہیں۔ جس کا مطلب ہے ہے کہ انسان اپنے آپ کوعلم یا مال کسی بھی لحاظ سے بے نیاز سیجھنے لگ جائے تو وہ سرکشی پر اثر آت سے اور میر عیان علم اور اپنے آپ کوسٹ سے زیادہ پڑھا لکھا سیجھنے تا ہے۔ اور میر ہر دور میں سر مایا داروں کا بھی وطیرہ رہا ہے اور مدعیان علم اور اپنے آپ کوسٹ سے زیادہ پڑھا لکھا سیجھنے والوں کا بھی خاصہ رہا ہے اور مرض سر مایدوا رول سے زیادہ و دعویداران علم اور نام نہا دروش فکر لوگوں والوں کا بھی خاصہ رہا ہے اور اثر اس سر ماید داروں میں موجود مرض سے زیادہ ان لوگوں (علم میں بے نیاز جائے میں برے ہوتے ہیں۔

### واقعه

حیان بن یجی حضرت صادق آل محملیم السلام سے روایت کرتا ہے کہ ایک فقیر محص رسول قدا کی خدمت میں حاضر ہوتا ہے اور اس وقت رسول اسلام کے ہاں ایک ثروت مند شخص بھی موجود تھا اس مال وار شخص نے جب اس فقیر النان کو مجل رسول میں بیٹھتے دیکھا تو اپنے کپڑوں کو سمیٹ کر تھوڑا سا دور ہونے لگا، رسول اسلام نے مالدار شخص سے اس کی وجہ پوچھی کہ آپ نے ایما کیوں کیا ہے؟ آیا مجھے یہ ڈر تھا کہ اس کی غربت و تنگدی کہیں تجھے نہ چمٹ جائے یاس وجہ سے دور ہوا ہے کہ کہیں تیری ثروت مندی اسے نتقل نہ ہوجائے؟ رسول اسلام کی اس کلام سے وہ اس قدر متاثر ہوا کہنے لگا رسول اللہ: میں (اس غلطی کی تو بہ پر) اپنی آدھی دولت اس فقیر کو دیتا ہوں، رسول خدا نے اس فقیر سے پوچھا کہ آیا تم اس کی آدھی دولت بول کرتے ہو؟ فقیر نے کہا کہ میں قبول نہیں کرتا ہوں رسول اسلام نے پوچھا کہ کیا وجہ ہے؟ فقیر عرض کرتا ہے کہمولاً اس بات سے ڈرتا ہوں کہ اس مال و دولت کی وجہ سے وہ تکبر مجھ میں نہ پیدا ہوجائے جو اس مالدار شخص کرتا ہے کہمولاً اس بات سے ڈرتا ہوں کہ اس مال و دولت کی وجہ سے وہ تکبر مجھ میں نہ پیدا ہوجائے جو اس مالدار شخص

حضرت المام جعفر صادق عليه السلام سے ايک اور حديث مروى ہے (فى الانبجيل ان عيسى قسال الىلھ مدار ذقنى علوة رغيفا من شعير و لا توزقنى فوق ذالك فاطعى انجيل بيس ہے كہ حضرت عيسى عليه السلام خداس دعا كرتے ہوئے وض كرتے ہيں كہ يا الى مجھے حق وشآم جوكى ايك روئى مل جائے مجھے اس سے زياده اور يجھ نيس جا كہ فروانى رزق سے كہيں تيرى نافرمانى نہ كر بيھول۔

پانی میں غوط زنی کرنے والا اپنے جسم پر لا محالہ تری محسوں کرتا ہے اس طرح بحر دنیا میں غرق ہونے والا اپنے ول پر بہر حال تساوت اور ظلمتوں کے سیاہ بادل چھائے ہوئے محسوں کرتا ہے۔

(٣) دنیا کی حرص رکھنے والے مخص کے دل سے عبادت خدا کی لذت اٹھا لی جاتی ہے اور وہ دعا کی لذت سے محروم ہو جاتا سر

حضرت عیسی علیه السلام نے اس امری طرف اشارہ کیا ہے جے ہم نے سابقہ فصل میں ذکر کیا ہے۔

(۳) حریص انسان جب دنیا کوچھوڑنے لگتا ہے تو بہت حسرت کرتا ہے اور اس پر زندگی کا مشکل ترین وقت یہی ہوتا ہے جبکہ اس کے برعس فقیر انسان مفارفت دنیا کے وقت بہت خوش ہوتا ہے اور آخرت کوخوش کے ساتھ گلے لگاتا ہے اور وہ اس وقت کسی فتم کی پریشانی اور حسرت محسوس نہیں کرتا۔

حضرات امامین صادقین علیما السلام سے مروی ہے (من کشر اشتباک بالدنیا کان اشد لحسرته عند فراقها) جو مخص دنیا سے بہت زیادہ افسوس کرتا ہے۔

(۵) فقراء لوگ سب سے پہلے جنت میں جائیں گے جبکہ ثروت مند لوگ میدان محشر میں حساب و کتاب میں رکے رہیں گے، حضرت امام سید الموحدین علی علیہ السلام فرماتے ہیں (تخففوا تلحقوا انما ینتظر باولکھ آخو کھا) نے آپ کو بلکار کھوتا کہ اسکا لوگوں سے ملحق ہوجاؤ پہلول کے ساتھ تہمارا انتظار کیا جارہا ہے۔

# حضرت سليمان فارئ كي وقت موت كيفيت:

حضرت سلیمان فاری موت کے وقت افسوس کررہے تھے تو ان سے کہا گیا اے ابوعبداللہ کس بات پرافسوس کر رہے ہو؟ حضرت سلیمان نے جواب دیا کہ میں دنیا کوچھوڑنے پرحسرت اور افسوس نہیں کررہا ہول بلکہ مجھے اس بات پر افسوس ہے کہرسول اسلام نے ہمیں ایک بات کی نصیحت کرتے ہوئے فرمایا تھا ( لنسکن بلغة احد کھ کزاد الراکب) تم میں سے ہرایک کے پاس مال کی مقدار ایک مسافر مخص کے زادراہ جتنا ہونا چاہیے۔ حاشیہ: (رسول اسلام اینے اس کلام مبارک میں ہرمومن کے مال کی مقد ارکو ایک سوار مخص کے مال کے ساتھ تشبیہ دیکر اس بات کی طرف اشارہ کرنا جا ہے ہیں کہ جسطرح ایک سوار اپنے پاس مخضری مقدار میں قوت وطعام وغیرہ رکھتا ہے جس سے وہ زندرہ سکتا ہے اور اپنے سفر کو جاری رکھتا ہے۔ تا کہ منزل مقصود تک پہنچ جائے ای طرح آپ حضرات بھی ا بيع آپ كومها فرشار كرين اور مقدار قوت اپني ياس ركيس تا كه زنده ره سكين اورايني برف تك اوروه "لقاء الله" ب پہنچ جائیں ۔اور ریہ بات واضح ہے کہ ایک اوٹ یا گھوڑ سوار اپنے یا ستھوڑی می روٹی اور پانی کا انتظام کیے ہوئے ہوتا ہے۔اورای طرح گری یا سردی سے بیچے کے لیے بھی معمولی می جا در کا انتظام کیا ہوا ہوتا ہے۔اس سفر دنیا میں ایک موثن انسان کوبھی اسی حد تک اکتفاء کرنا جا ہے۔ رسول خدا کی اس کلام مبارک سے اسی امر کیطر ف عبید کی گئی ہے۔) اور مجھے اس بات کا ڈر ہے کہ کہیں ہم نے رسول خدا کے اس تھم سے تجاوز نہ کیا ہواور اس اثناء حضرت سلیمان اپنے گھر میں موجود مختصر سامان کی طرف اشارہ کرتے ہیں جو کہ کھانا پکانے کے لیے ایک بڑی دیگ اور ایک تلوار اور ایک بڑے پیانے پر مشمل تھا گویا حضرت سلیمان فاری اس مختصر مال کو بھی زیادہ تصور کر رہے تھے اور ڈرمحسوس کررہے تھے کہ کہیں ہم نے رسول خدا کی نفیحت برعمل نہیں کیا۔

حضرت ابو ذرغفاری رسول خداکی خدمت میں عرض کرتے ہیں کہ کیا ذات تو حید سے ڈرنے والے ،خوف الهی میں غرق

لوگ، بارگاہ الی میں عاجزی واکساری کرنے والے، اور ہمہ وقت ذکر الی میں مشغول لوگ سب سے پہلے جنت الفردوس میں وائل ہوں گے؟ رسول اسلام نے جواب میں ارشاد قربایا ( لا ولک نفقراء السمومنين یا تون فیتخطون رقاب النباس فیقول لھم خزنة المجنة کما انتم حتی تحاسبوا؟ فیقولون ہما نحاسب؟ فوالله ما ملکنا فنجور و نعدل ولا افیض علینا فنقبض و نبسط ولکنا عبدنا ربنا حتی اتانا الیقین) (اے الیوزر ) نہیں ایمانہیں ہے بلکہ فقیر موشین لوگوں کو پیچے چھوڑ کر سب سے آ کے بڑھ کر دروازہ جنت پرآئیں گے قواس وقت جنت کا خادم آئییں کے گاکہ کہاں جاتے ہوآ و پہلے حیاب دو، بی فقراء کہیں گے ہم سے کس چیز کا حیاب ہوگا؟ خدا کی قتم ہم کسی مال و دولت کے مالک نہیں تے تا کہ فتی و فیور میں جنلاء ہوتے یا اعمال خیر بجالاتے اور عدالت کرتے ، ہمارے پاس تو کچھا ہی نہیں تاکہ مالک نہیں تاکہ کہ عبال کے ویوٹ کا سوال ہولہذا ہمارے پاس فی رولت تھا ہی نہیں ، ہاں ہم نے اپنے مالک کی عبادت کی ہے یہاں تک کہ خداکا وعدہ ہمیں آ پہنچا اور موت آگئی۔

محرين يعقوب حضرت امام جعفرصادق عليه السلام سهروايت كرتے ين (ان فقراء المومنين ليتقلبون في رياض الجنة قبل اغنيائهم باربعين خريفا ثم قال ساضرب لك مثلا انما مثل ذالك مثل سفينتين مرّ بهما على باحس فننظر في احداهما فلم يجدفيها شئيا فقال اسربوها و نظر في الاخرى فاذا هي موقرة فقال احبسبوهما) فقیرمونین جنت الفردوس کے باغات سے ثروت مندلوگوں سے جالیس سال پہلے بہرہ مند ہوں کے پھر الم عليه السلام مثال ديت موسئ ارشاد فرمات بين كه فقير اورغى هخص كى مثال ان دوكشتيول كى طرح بجن من س ایک سامان سے خالی ہوتی ہے اور دوسری سامان وغیرہ سے پر ہوتی ہے اور جب ٹیکس وغیرہ لینے والوں کے پاس خالی کشتی آتی ہے تو وہ اسے جانے دیتے ہیں اور مال وسامان سے لبریز کشتی کوروک لیتے ہیں اور اس کا حساب کتاب کرتے ہیں۔ داؤد بن نعمان ، اسحاق بن عمار سے حضرت امام جعفر صادق عليه السلام كا قول نقل كرتا ہے كه امام نے فرمايا (اذا كان يوم القيامة وقف عبدان مومنان للحساب كلاهما من اهل الجنة فقير في الدنيا وغني في الدنيا فيقول الفقير: يا رب على ما اوقف فوعزتك انك لتعلم انك لم تولني ولاية فاعدل فيها او اجور و لم تملكني مالا فاودى منه حقا او امنع ولا كان رزقي يأتيني فيها الاكفافا على ما علمت وقدرت لى فيقول الله تبارك و تعالى صدق عبدى خلوا عنه حتى يدخل الجنة ويبقى الآخر حتى يسيل منه العرق ما لو شربه أربعون بعيرا لاصدرها ثم يدخل الجنة فيقول له الفقير ما حبسك ؟ فيقول طول الحساب مازال يجيئني الشئي فيغفرلي ثمر أُسئل عن شئي آخر حتى تغمدني الله منه برحمته و الحقني بالتائبين فمن انت؟ فيقول له انا

الفقیر الذی کفت معك انفا فیقول لقد غیرك النعیم بعدی قیامت كودوموس بنتی بندے حماب و كتاب كے ليے حاضر ہول گے ان میں سے ایک وہ ہوگا جود نیا میں قیرتھا اور دوسرا مال دار ، فقیر مومن اپنے رب سے عرض كرے گا ، الجی بچھے كيوں روكا گیا ہے؟ ميرے پاس تو مال ومنال نہيں تھا تا كہ میں اس ك ذر يعونت و فجو رہا عدل و انساف كرتا ، اور ميرے پاس تو كچھ بھی نہ تھا اور تيری عزت ك قتم تيری ذات پاك اس بات كو بهتر جانتی ہے كہ میں مال و دولت نہيں ركھتا تھا چہ جائيكہ مقوق اداكر نے یا نہ كرنے كے سوال كی نوبت آئے ، جھے تو حد كفايت رزق عطاكيا گيا تھا اور بيرسب بھے تو جائيكہ مقوق اداكر نے یا نہ كرنے كے سوال كی نوبت آئے ، جھے تو حد كفايت رزق عطاكيا گيا تھا اور البیسب بھے تو جائيكہ مقوق اداكر نے یا نہ كرنے كے سوال كی نوبت آئے ، جھے تو حد كفايت رزق عطاكيا گيا تھا اور البیسب بھے تو جائيکہ مقوق اداكر و تعالی ارشاد فرمائے گا كہ اس فقیر مومن نے بچ كہا ہے لہذا اسے جنت میں البین حساب کہ اس تعدر ركا رہے گا يہاں تك كہ اس سے اتنا پينہ بہ کہا جو چاہيں او تو وہ بہ بي كافی ہوگا ، جب به مالدار شخص صاب و غیرہ سے فارغ ہو كر جنت ميں بنج گا تو فقير اس سے اسقدر رك رہنے كی وجہ بو تھے گا ، تو وہ كہ گا كيونكہ ميرا حباب و كتاب طويل تھا ايك چرز سے فارغ ہو تا تو دوسرى چیز كے بارے میں سوال ہوتا ای طرح بیسلہ سوال و جواب جارى رہا يہاں تك كہ رحت خدا بجھ نائل ہوئى (اور يہاں جنت ميں آگيا ہوں) پھرغنى بو چھتا ہے كہ آپ كون ہيں؟ فقيرمومن كہتا ہے كہ ميں وہی فقير ہوں جو شورى دير پہلے آپ كے ساتھ مزل حساب و كتاب ميں تھا ثروت مند كہا گا كہ آپ كو جنت كی نعمات نے تبديل كرديا ہو ہو ہو ہے كہ بہيائے ہو جو تھی نہیں جاتے ہو۔

(۲) قیامت کے دن اللہ تعالی فقیرلوگول کوئرت واحر ام عطافر مائے گا اور ان پخصوص مہر بانی اور شفقت فرمائے گا۔
حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں کہ ( ان المله ایسعت اور المی عبدہ المعومن المحوج کان فی المعدید کمیا یعند و الاخ الی احید فیقول و عزتی و جلائی ما افقر تک لھوان کان بلک علی فار فع هذا الغطاء فانظر الی ما عوضت من المدنیا فیکشف فینظر ما عوضه الله من المدنیا فیقول ما صرفی ہیار ب ما ذویت عنی مع ما عوضت من المدنیا فیکشف فینظر ما عوضه الله من المدنیا فیقول ما صرفی یارب ما ذویت عنی مع ما عوضت من الله تبارک و تعالی آخرت میں اپنے فقیر مومن بندے سے (اسے فقیر رکھنے کی) یوں عذر خواتی کرے گا گئے جھے اپنی عزت وجلالت کی شم بیل غواتی کرے گا کہ جھے اپنی عزت وجلالت کی شم بیل غواتی کرے گا گئے تھے دنیا میں معمولی اور حقیر بھی کرفقیر نہیں کیا تھا لہذا اب اس تجاب کو اٹھائے گا تو وہ اس عوض کا ملاحظہ کرتے ہوئے عوض آن تی تھے آخرت میں کیا عطاکیا ہے اس کی وجہ سے دنیا کے مال و دولت کے میسر نہ آنے سے جھے کوئی نقصان نہیں ہے۔

(۷) غربت وتنکدستی اولیاء الله کی زینت اور صالحین لوگوں کا شعار ہے خالق کا نئات نے حضرت موی علیه السلام کو وحی من ارثاد فرمايا (و اذا رايت الفقر مقبلا فقل موحبا بشعار الصالحين و اذا رايت الغني مقبلا فقل ذنب عجلت عقوبته) جب آپ غربت و تنگدتی کے بادل منڈ لاتے دیکھوتو اسے خوش آمدید کہتے ہوئے قبول کرو کیونکہ غربت نیک لوگوں کا شعاراور رمز ہے اور جب مال و دولت کوالڈتے ہوئے دیکھوتو یوں سمجھو کہ بیرگناہ کی جلد سزا ہے۔

انبیاء کرام اور اولیاء عظام کی دنیاوی زندگی کے مختلف کھات:

انسان کو انبیاء کرام علیم السلام کی حیات طیبه پر بغور نگاه ڈالنی جاہیے اور ان کی مشکلات ومصائب سے بھر پور زندگی کا مطالعہ کرے کیونکہ جارے انبیاء کرام نے بوی مشکلات کا سامنا کیاہے، ذیل میں چند انبیاء کرام اور اولیاء عظام کی مشکلات بھری زندگی کامخضر جائزہ لیتے ہیں۔

حضرت مولى عليه السلام كي غربت بعرى زندگي:

حضرت موی علیہ السلام الی عظیم شخصیت ہیں جنہیں خالق کا تنات نے اسینے ساتھ ہم کلام ہونے کا شرف بخشا ہے آپ استقدر ضعیف اور کمزور سے کہ کھانے کی چیزوں کی رنگت آپ کے جسم مبارک کی جلد سے نظر آتی تھی، حضرت موتلًا جب حضرت شعیب کی لڑکیوں کے جانوروں کو پانی بلا کر فارغ موکرسائے میں آ کھڑے موئے تو خالق کا کتات سے سوائے پیٹ بھرنے کے لیے مختصری غذا کے اور پھے نہیں مانگا اور یوں بارگاہ الی میں دعا ما مکتے ہیں ( رب انسی لما انزلت الى من حير فقير) سوره القص آيت ٢٢ الي يقيناً اس خركامناج مول جوتو ميرى طرف بهيج دے ، حضرت موكي چندرو يُول کواس کے طلب فرمارے تھے چونکہ آپ اب تک صحراء کی گھاس اور معمولی چیزوں پر گزارا کررہے تھے جس کی وجہ سے آپ بہت کرور پڑ گئے تھے، روایت میں ماتا ہے کہ ایک دن حضرت موسی نے پروردگار کی خدمت میں عرض کی کہ اے پالنے والے میں بھوکا ہوں خدانے جواب میں فرمایا کہ مجھے تیری بھوک کاعلم ہے حضرت موسیؓ نے عرض کی کہ پھر مجھے غذا عطا فرماء خالق نے اسے جواب میں فرمایا کہ جب میں نے جابا عطا کروں گا خدا وند ذوالجلال نے موی علیه السلام كوا في وى من ارشاد فرمايا ( يا موسى الفقير من ليس له مثلى كفيل والمريض من ليس له مثلى طبيب و الغريب من لیس له مثلی مونس\_ و یروی حبیب\_ یا موسی ارض بکسرة من شعیر تسد بها جوعتك و بخرقة تواری بها عورتك واصبر على المصائب و اذا رايت الدنيا مقبلة عليك فقل انالله و انا اليه راجعون ، عقوبة قد عجلت في الدنيا ، وأذا رايت الدنيا مذبرة عنك فقل مرحبا بشعار الصالحين يا موسى لا تعجبن بما اوت فرعون و ما متع به فانما هی زهرة الحیاة الدنیا) اے موئی علیہ السلام جھ جیسے فقیرانسان کا اورکوئی تغیل نہیں ہو ہوست کے ہوسکا، مریض انسان کا جھ سے بڑھ کر اورکوئی طبیب نہیں ہے، پردین کا عمونی رہیں ہوں (بعض روایات میں دوست کے لفظ وارد ہوئے ہیں) اے موئی علیہ السلام ہوکی آدھی روٹی سے اپنی بھوک مٹا کر راضی ہو جا اسقدر لباس پر اکتفاء کر جس سے تیراجہم چھپ سکے مصیبتوں پر صبر کراگر دنیا کو اپنی طرف آتے ہوئے دیکھتو اس وقت انا للہ وانا الیہ راجعون کی تلاوت کرنا، کیونکہ دنیا اور مال ومتاع گناہوں کی جلد سزا ہے اور یہ ابتلاء ہے اور اگر دنیا کو اپنے سے منہ موڑتے ہوئے دیکھوتو وسعت قبی سے قبول کرنا کیونکہ فقر وشکدتی نیک لوگوں کی رمز ہے، اے موئی علیہ السلام فرعون کو (میری طرف سے) دی موئی دنیا اور اس کی ذرق برق سے فوائکہ حاصل کرنے پر متبجب نہ ہونا کیونکہ یہ دنیا کی رنگبنیاں ہیں آخرت میں اس کا کوئی حصہ نہیں ہوگا۔

# حضرت عیسی علیه السلام کی زندگی کامختصر جائزه:

حضرت علينی عليه السلام جو که روح الله اور کلمة الله کے القاب سے مشہور بین ارشاد فرماتے ہوئے نظر آتے ہیں ارضاده می یہ بدای و داہتی رجلای و فواشی الارض و وسادی المحجر و دفتی فی الشتاء مشارق الارض و سسراجی باللیل القصر و ادامی المجوع و شعاری المحوف و لباسی الصوف و فاکھتی و ریحانی ما انبتت الارض لملوحوش و الانعام ، ابیت و لیس لمی شنی و اصبح ولیس لی شنی و لیس علی وجه الارض احد الارض لملوحوش و الانعام ، ابیت و لیس لمی شنی و اصبح ولیس لی شنی و لیس علی وجه الارض احد المنت منی بین المی قول سے خود کام کرتا ہوں گویا وہی تیرے فادم بین ، پاؤل میر کی سواری بین زمین میرا المنا میں المی المی المی المی منی بین المی المی مورج کی روثی کو سردی سے بچاؤ کے لیے استعال کرتا ہوں چاند کی روثی میرے لیے فاوس کا کام دیتی ہے بھوک میرا ساتھ ہے جوف خدا میرا شعاد ہے ، اون میرا لباس ہے ، زمین سے النے والی معمولی جزیں جوحوانات کے لیے ہوتی بیں وہ میری غذا ہیں ، رات کو سوتے وقت میرا فرانس پر مجھسے بڑھ کرکوئی ثروت مندنہیں ہے۔ چیزیں جوحوانات کے لیے ہوتی بیں وہ میری غذا ہیں ، رات کو سوتے وقت میرا فرانس پر مجھسے بڑھ کرکوئی ثروت مندنہیں ہے۔ طور پر بالکل مخالفت کرتے ہیں ہم رات کو سونے سے پہلے اپنے بھرے فرانس کر تو ہیں ۔ بلکہ مال ومنال کو طور پر بالکل مخالفت کرتے ہیں ہم رات کو سونے سے پہلے اپنے بھرے فرانس کو المی کو روز و و برق اور مال ومنال کو مور کے ایست نہیں و یہ ہم رات کو سونے سے پہلے اپنے بھرے فرانس کو المیانس میں ویت تھے۔ ان معرات کی میر سے طیب عامة الناس کے لیے بالعوم اور 'دورا شے انبیا ء'کر دو و برق اور مال ومنال کو قطعاً ایمیت نہیں و یہ تھے۔ ان معرات کی میر سے طیب عامة الناس کے لیے بالعوم اور 'دورا شے انبیا ء'کر دورا شے انبیا عرف دور کر دورا شے انبیا ء'کر دورا شے انبیا کی دوری داروں و کر دورا شے انبیا عرف کر دورا شے انبیا کو کر دورا شے انبیا کر دورا شے انبیا کر دورا شے انبیا کر دورا شے انبیا کر دورا شے انبیا

ك ليه بالخفوص نمونه بوني جاسي -)

# حفرت نوح عليه السلام كي ساده زندگي:

حضرت نوح علیہ السلام باجوداس کے کہ' شخ الرسلین' کے لقب سے معروف تھے جو کلہ تمام انبیاء کرام بیل سے آپ کی عمر زیادہ تھی مگر حضرت نوٹ کا اس دنیا میں آپا کوئی ذاتی مکان نہ تھا بعض روایات میں آپ کی عمر بجیس سوسال ملتی ہے، جب آپ ضح کرتے تو ارشاد فرماتے کہ شاید شام تک زندہ نہ رہوں اور اس طرح شام کو صبح کرنے کا یقین نہیں ہوتا تھا اور بالکل یہی صورت حال پینیم را کرم کی تھی ، آنخضرت اس دنیا سے رخصت ہوگے مگر دنیا میں آپ کا اپنا مکان نہ تھا ، ایک دفعہ آنک خضرت ایک شخص کو اپنا گھر بناتے ہوئے دیکھا تو ارشاد فرمانے لگے (الامو اعجل من ھلا) اے بندہ خداتھ م خدا (موت) بہت جلد ہے۔

# حضرت ابراجيم عليه السلام كي زندگي كا ايك شمه:

حضرت ابراہیم جو کہ ابو الانبیاء کے لقب سے پکارے جاتے ہیں ، اتنی شان وعظمت کے باوجود آپ کا لباس اُون سے ہوتا تھا اور جو کی روٹی گھا کرگز ارا کرتے تھے۔

حضرت کیچیٰ علیه السلام کی سادہ زندگی۔

آپ اس قدر سادگی سے زندگی بسر کرتے تھے کہ آپ کا لباس مجور کی چھال سے ہوتا تھا اور آپ کی غذا درختوں کے پتے ہوتے تھے۔

## حضرت سليمان عليه السلام كى حيات طيبه

آپ آئی بڑی اور وسیع حکومت کے حکمران ہونے کے باوجود بالوں سے بنے ہوئے کیڑے پہنتے تھ، جب رات کی تاریکی پیل جاتی ہوئے کیڑے پہنتے تھ، جب رات کی تاریکی پیل جاتی تو اپنے ہاتھوں کو پس گردن باندھ کرانکساری کی حالت میں خالق کی بارگاہ میں دعا وگریہ زاری میں ساری رات بسر کردیتے آپ خود مجور کے درختوں کے پنوں سے ٹوکریاں ، رسیاں اور چنائی وغیرہ تیارکرتے تھے اور یہی آپ کی معاش کا ذریعہ ہوتا تھا۔

# رسول اعظم صلی الله علیه وآله وسلم کی سیرت طیبه بر مختصر نظر۔

پہلے مخضر طور پر آنخضرت کے سادہ لباس اور کھانا وغیرہ کا ذکو ہو چکا ہے اب بعض روایات جو کہ آنخضرت کی سادہ

زندگی پرروشی ڈاکتی ہیں کا تذکرہ کیا جاتا ہے ، بعض روایات میں ماتا ہے کہ ایک دفعہ آنخضرت کو سخت بھوک لگی تو آپ فَ يَكُمُ كُوا بِيْ بِيك بِرَكُهُ كُر ارشاد فرمايا (الارب مكرم لنفسه وهو لها مهين الارب مهين لنفسه وهو لها مكرم الا رب نفس جائعة عارية في الدنياطاعمة في الآخرة ناعمة يوم القيامة الا رب نفس كاسية ناعمة في المليسا جنائعة عارية يوم القيامة الارب متخوض متنعم فيما أفاء الله على رسوله ماله في الآخرة من خلاق الا ان عمل اهل الجنة حزنة بربوة ألا ان عمل اهل النار سهلة بشهوة الا رب شهوة ساعة اورثت حزنا طویلا یوم القیامة) کتنے لوگ ایسے ہیں جوایئے خیال باطل میں نفس کا احرّ ام کررہے ہوتے ہیں مگر حقیقت میں وہ اپینفس کی اہانت کررہے ہوتے ہیں جبکہ (اس کے برعکس) کتنے ایسے ہیں جونفس کی اہانت تصور کرتے ہیں لیکن حقیقت میں اپنفس کا احترام کررہے ہوتے ہیں ، کتنے لوگ ہیں جو دنیا میں تو بھوک کی زندگی گزارتے ہیں ، پہننے کے لیے پچھ نہیں ہوتالیکن آخرت میں بیلوگ نعمات الہیہ ہے سیراب ہوتے ہیں ، بہت سے نفوں دنیا میں تو اچھی زندگی گزارتے ہیں اوراییا اچھالباس میسر ہوتا ہے مگر روز قیامت بھو کے اور نظی محشور ہوں گے، بہت سے لوگ خدا کی طرف سے رسول اسلام کوعطا شدہ مال غنیمت سے مستفید ہور ہے ہوتے ہیں لیکن آخرت میں بیلوگ فقیر اور تنگدست ہوتے ہیں ،آگاہ رہو! اہل جنت کاعمل آسان نہیں ہے بلکہ مضبوط پہاڑ کی مانند سخت ہے ، اہل جہنم کاعمل شہوات نفسانیہ کے تابع ہوتا ہے اس لیے آسان ہوتا ہے آگاہ رہوا کئ دفعہ ایک لحظہ شہوت کی پیروی کرنے سے قیامت کے دن بہت زیادہ مدت تک کے مصائب و . مشکلات کاسبہب بنتی ہے۔

# سيد العارفين حضرت على عليه السلام كي زندگي كامخضر جائزه:

حضرت علی بن ابی طالب علیما السلام تمام اوصیاء الهید کے سردار اورعرفاء کے مہرہ اور سرکے تاج ہیں ، خدا کے آخری رسول کے وصی ہیں لیکن اس کے باوجودان کی حالت زهد وفقر و تنگدستی اظہر من الشمس ہے۔ راوی سوید بن غفلہ روایت کرتے ہیں کہ میں حضرت علی کے زمانہ خلافت ظاہریہ میں حاضر خدمت ہوا تو حضرت علی ایک معمولی معمولی معمولی می چٹائی پر تشریف قرما ہے اور گھر میں اس کے علاوہ اور پھر نہیں تھا راوی کہتا ہے کہ میں نے حضرت علی کی خدمت میں عرض کی کہا ہے کہ میں نے حضرت علی کی خدمت میں عرض کی کہا ہے کہ میں آپ کے گھر میں ضروری میں عرض کی کہا ہے امیر المومنین (ان دنوں) بیت المال آپ کے باتھوں میں ہے جب کہ میں آپ کے گھر میں ضروری چیزوں کو بھی نہیں و کیے رہا ہوں بیس کر حضرت علی جواب میں ارشاو فرماتے ہیں کہ (یابن غفلہ ان البیت لا بتائث فی دار النقلة و لنا دا رأمن قد نقلنا الیہا حیور متاعنا و انا عن قلیل الیہا صائرون) اے ابن غفلہ اس عارضی گھر کو

گریاد اشیاء سے مرتب نہیں کرنا جاہیے ہمارے لیے آخرت کا گھر ہے جس کے لیے ہم نے بہت اچھی چیزیں بھیجی ہیں (بعنی اعمال صالحہ) اور ہم بہت جلد ہی اس گھر میں منتقل ہونے والے ہیں۔

#### قصه

حضرت سيرالموحدين اميرالمومنين على عليه السلام اپنے ليے لباس خريدنا چاہتے تو بازار سے دوعددلباس خريدتے تھے اوران ميں سے جواعلى نوعيت كا ہوتا تھا اسے اپنے خادم قنمر كودے ديتے تھے اور اپنے ليے كم درجه كى نوعيت والالباس پندفرمات تھے اور پھر درزى كو لاكرائي قيص كى ايك آسين كوكوا ديتے تھے اور فرماتے تھے كه اس سے كوكى اور فاكدہ ليس كے چبكه دوسرى آسين كو باقى ركھتے اور يول فرماتے (هذه ناخذ فيها من السوق للحسن و الحسين عليهما السلام) اس آسين ميں بازار سے حسنين كے ليے چيزيں ڈال كرلاؤں گا۔

### هیحت.

عقلندانسان کوتعصب کی عینک اتار کرسیرت علی اوردیگر انبیا ءکرام اور اولیاء عظام علیهم السلام کا بغور مطالعہ کرنا چاہیے اورفکرسلیم سے سوچنا چاہیے تو واضح ہوجاتا ہے کہ اگر دنیا میں کوئی اچھائی اور خیر ہوتی تو یہ اولیاء اور انبیاء جو کہ ذہین اورفطین شخصیات تھیں اور اللہ کی طرف سے منتخب تھیں بھی بھی ہاتھ سے نہ جانے دیتے لیکن ان بزرگ ہستیوں نے دنیا سے منہ موڑ کر اپنے خالق و مالک کا تقرب حاصل کیا ہے یہی وجہ ہے کہ حضرت امیر المونین علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں رقد طلقتك ثلاثا لا رجعة فیھا) اے دنیا تھے میں نے تین طلاقیں دے دی ہیں جس کے بعد تیری طرف رجوع بھی نہیں ہوسکتا۔

ختی مرتبت حضرت محمصطفی صلی الله علیه وآله وسلم ارشاد فرماتے ہیں (ما تعبد الله بشنی مثل الزهد فی الدنیا) سب سے بڑی اطاعت خدا وندی دنیا سے روگردانی کرنی ہے۔

حضرت عليني عليه السلام البيخ حوار يول كوارشا وفرمات بين (ارضوا بسلنى اللنيامع سلامة دينكم كما رضى اهل الله بالبعد منهم و ارضوا الله فى سخطهما) بين دين كى حفاظت اورسلامتى كي ساتم مختمر دنيا پرراضى بوجاو جيد دنيا والله بالبعد منهم و ارضوا الله فى سخطهما) بين مختمر دنيا پرراضى بوجاو جيد دنيا والله بالبعد منهم و ارمال كومخوظ ركحته بوئ مختمر دنيا پراضى بوجاو جيد دنيا والله بين براكتفاء كر ليت بين (الم مومنو!) دنيا والول سه دورى اختيار كرك خداس مجت كرواور خداكى خوشنودى ورضا الله دنياكى ناراضكى بين به حواريول نع عرض كى : الدروح الله بيم كن لوگول كرساته بينيس؟ حضرت عيسائل ني ناراضكى بين به حواريول نع عرض كى : الدروح الله بيم كن لوگول كرساته بينيس؟ حضرت عيسائل نيم به كن لوگول كرساته بينيس؟

هداية الواعى جواب مين فرمايا (من تذكر كم الله رؤيته ويزيد في علمكم منطقه ويرغبكم في الاخرة عمله الشخص کی صحبت اختیار کرو) جن کو د مکھ کر اللہ یاد آئے اور جن کے بولنے سے تمہارے علم میں اضافہ ہواور اس کے عمل کو ملاحظہ

كرنے سے آخرت كى رغبت برھے ۔

فصل : یہ کسے ہوسکتا ہے کہ ایک عقمند انسان فقیری اور غربت کی زندگی سے دور بھا کے اور مسکین لوگوں سے رو گردانی اختیار کرے جبکہ اولیاء اللہ اور اوصیاء الہیہ کی زندگی فقر وغربت میں گزری ہو؟ بلکہ خالق کے محبوب لوگوں کا تو وطیرہ ہی یہی رہا ہے کہانے آپ کو خالق و مالک کی خدمت کے لیے وقف کر دیتے تھے اور رسول خدا کے احکام کی پابندی کرتے ہوئے

دین البی اور شریعت مقدسہ کی نشر و اشاعت میں تن من دھن کی بازی لگا دیتے تھے وقت کے رسول کے ساتھ ہرفتم کا تعاون کرتے اوران کی نفرت وحمایت کرتے تھے ، اور بیرحالت حضرت آدمؓ سے کیکرختمی مرتبت تک جاری رہی ، اور یاد

رہے کہ تاریخ میں دینی خدمات کے مہرہ سوائے فقراء اور غرباء کے کسی اور کا نام ونشان نہیں ماتا ، قرآن مجید میں بیان کیے

کئے فقص ہمارے اس مذکورہ دعویٰ پر واضح وبین دلیل ہیں، قرآن مجید کا اچھی طرح سے مطالعہ کرنے سے بیام واضح ہو جاتا ہے کہ جن لوگوں نے وقت کے رسول اور نی کی نفرت کے لیے سب پچھ قربان کیا اور ان کے احکام پر کار بندر ہے

اور وہ دینی و مذہبی جذبوں سے سرشار تھے تو بہلوگ فقط غرباء ، فقراء اور مساکین ہی تھے جبکہ تصویر کا دوسرا سیاہ رخ بھی تاریخ کے مطالعہ سے واضح اور آشکار ہوتا ہے کہ ابتداء شریعت سے لیکر آج تک شریعت خداوندی کا انکار کرنے والے اور اپنے خالق حقیقی کے سامنے اکڑنے والے صاحبان مال اور ٹروت لوگ ہیں اور یہی لوگ متکبر کہلاتے ہیں ، خالق کا مُنات قرآن مجید میں حضرت نوع کی قوم کی یوں حالت بیان فرمائی ہے (أنومن لك واتبعك الار ذلون ) سورة شعراء آيت

ااركيا ہم تھ پر (نوٹ ) ايمان لے آئيں جبكہ تيرےم يد كھٹيا اور حقير لوگ ہيں ايك اور جگه ارشاد ہے (ومسانسواك اتبعك الااللدين هم اراذلنا بادى الراى ورة حود آيت ١٧ اور تمهارى اتباع كرنے والول كود كيستے بيل كه وه

ہمارے (معاشرہ کے) پیت طبقہ کے سادہ لوح افراد ہیں ، ان لوگوں نے حضرت نوع کی طرف ننگ و عار کی نسبت دیتے ہوئے حضرت کی اجاع کرنے والوں پرتشدد کرتے تھے، قوم شعیب کی قرآن مجید میں یوں حالت بیان کی گئ ہے (وانسا

لنواك فينا ضعيفا ولو لا رهطك لرجمناك وما انت علينا بعزين اورجم تو آپ كوايخ درميان كمزور بى پارے ہیں اگرآپ کا قبیلہ نہ ہوتا تو ہم آپ کوسٹگسار کر دیتے اور آپ ہم پر غالب نہیں آسکتے ، حضرت صالح علیہ السلام کی قوم میں سے متکبر اور صاحب مال وثروت لوگوں نے قوم صالح میں سے فقیر اور مستضعفین ایم العالم الدین الوا الوا کا Presone کی

در ترجمه عدة الداعي و نجاح الساعي رأ تعلمون ان صالحا مرسل من ربه قالوا انا بما ارسل به مومنون ، قال الذين استكبر وا انا بالذي المنتم به هداية الواعي كافرون) كياتمهيں اس كايقين ہے كہ صالح " خداكى طرف سے بھیج گئے ہیں انہوں نے كہا كہ بے شك ہميں ان كے پیغام کا ایمان اور ایقان حاصل ہے تو بڑے لوگوں نے جواب دیا کہ ہم تو ان باتوں کے مثلر ہیں جن پرتم ایمان لائے ہو۔ (۱)

حضرت يعقوب عليه السلام كي اولاد كهتي محكه (وجئنا ببضاعة مزجاة فاوف لنا الكيل و تصدق علينا ان الله یجزی المتصدقین) اور ہم ایک حقیری پونجی لے کرآئے ہیں آپ ہمیں پورا پورا غلہ دے دیں اور ہم پراجمان کریں کہ

خدا کار خرک والوں کو جزائے خردیتا ہے (۲) فرعون حضرت موی علیدالسلام پرفخروتکبر کرتے ہوئے کہتا ہے ( فلو لا القی الیه اسورة من ذهب) سورة زخرف آیت ۵۳۔ اور پھر کیوں اس کے اوپرسونے کے تنگن نازل نہیں ہوتے ، رسول اسلام کومتکبرین لوگ کہتے ہیں ( او یا قصی الیا لا کنز اوتکون له جنة یاکل منها) سورة الفرقان آیت ۸ ـ یا اس کی طرف کوئی خزانه ہی گرا دیا جاتا یا اس کے پاس کوئی باغ ہی ہوتا

جس سے کھاتا پتا۔ (۳)

(۱) صاحبان ایمان کی یہی شان ہوتی ہے کہ وہ متکبرین کے جاہ وجلال سے مرعوب نہیں ہوتے اور ان کے روبر واپنے ایمان وابقان کا تھلم کھلا اعلان کرتے ہیں متکبرین کا انجام ہمیشہ تباہی اور بربا دی ہوتا ہے اور اللہ والے ہمیشہ سر بلنداور سرفرازرہتے ہیں۔سرکاردوعالم کاارشاد ہے کہاولین میں سب سے بدترین شخص ناقہ صالح کا ظالم تھااور آخرین میں برترين مخص على ابن ابي طالب عليها السلام كا قاتل ہے۔ (۲) ظلم کا انجام بہت برا ہوتا ہے۔ ظالم و جابرانسان کو دنیا میں ہی مشکل حالات کا سامنا کرنا پڑتا ہے ظلم و بربریت کی عبر

ت كا مرقع برادران يوسف كى حالت م - كدوه ابكس طرح سے حضرت يوسف كے سامنے فريا وكرر م تھے كيا كوئى سے تصور کرسکتا ہے کہ کل جن لوگوں نے حضرت پوسٹ کونہایت غرور و تکبر کے ساتھ کنویں میں ڈالا تھا وہ آج اس طرح گز گڑا

كرصدقة وخيرات كامطالبه كريس كے ليكن قدرت كانقام بهت شديد ہے۔ (فاعتبر وايا اولى الابصار) (٣) سيفلط ذ بنيت ہر دور ميں پائي گئي ہے۔اور آج بھي اس كے مظاہر موجود ہيں۔كدلوگ شخصيات كوان كے كمالات و

كرامات كى بجائے دولت وسر ماياسے پہچانا جا ہے ہيں ۔اور يوں كہا جاتا ہے كہ بدرسول يا امام اس وقت رسول ہوسكتا ہے اگراسکے پاس باغات اور مال و دولت ہو قصر ومحلات ہوتے ۔اوراب چونکہ اس کے پاس مال وثر وت نہیں ہے اور ہاری طرح کھا تا ہمی کھا تا ہے اور با زاروں کا چکر بھی لگا تا ہے لہذا پینوت ورسالت کے قابل نہیں ہے۔اور اتنی بڑی كتاب البي اس معمولي انسان پرنازل نہيں ہوسكتى ۔ان بيچاروں كوكون مجھائے كەمنصب البي كا دولت و جاہ وجلال

هداية الواعي

ایک اور مقام پر ع ( او تکون لك جنة من نخيل و عنب فتفجر الانهار خلالها تفجير ا) ورة الاراء آيت ۹۱ يا تہارے پاس مجور اور الگور کے باغ ہوں جن کے درمیان تم نہریں جاری کرو۔ (و قالوا لو لا نز ل هذا القران علی رجل من القريتين عظيم) سورة زفرن آيت ٣١ ـ اور وه لوگ كهتم بين كه بيقر آن دونول بستيول ( مكه وطاكف) كيكي

بوے آدمی پر کیوں نہیں نازل کیا گیا۔ ہ یت کی تفسیر: ان دو قریوں سے مراد مکہ و طائف ہیں اور مکہ سے مغیرہ یا اس کا بیٹا ولید مراد ہے اور طائف سے ابومسعود عروہ بن مسعود التقفي مراد ہے جو كہ صاحبان مال وثروت تھے ، بعض روایات میں ملتا ہے كہ حبیب بن عمر والتقفي طائف میں سب سے برواصا حب ثروت تھا کفار ومشرکین ان دو شخصوں پر قرآن نازل ہونے کا مطالبہ اس لیے کرتے تھے کیونکہ بیہ دونوں بڑی قوم سے تعلق رکھتے تھے اور مکہ و طائف میں سب سے بڑے صاحبان مال تھے، مذکوہ بالا بیان سے فقراء و ما کین کی عزت وعظمت واضح واجا گر ہوگئ ہے اور یہ بیان اصحاب مال وثروت کی فدمت کیلئے بھی کافی و وافی ہے صاحبان مال ودولت کی ندمت اورفقراء ومساکین کی مدح کیول نه موجبکه خالق نے حضرت عیسی کو وحی میں فرمایا (یا

دنیوی سے کوئی واسط نہیں ہوتا ۔خدائی مناصب علم و کمال کی بناء پرعطا ہوتے ہیں ۔اوراس کی ادائیگی کے لیےعوامی رابطہ ہو ناضر وری ہے۔ انبیاء کر ام صلوات اللہ علیہم الصلواۃ والسلام کی اس سادہ زندگی سے ان دعوید اروں کی حقیقت بھی کھل کر سامنے آجاتی ہے جنگی زندگی فرعون ونمرود کی آرائش وآسائش سے کم نہیں ہوتی اوروہ اپنے تنین وراثت انبیاء اور را ہنمائی قوم کے جھوٹے دعوے بھی کرتے ہیں۔اور ان آیات مبارکہ سے ان فاسد خیالات وعقائد کی بھی ٹفی ہوتی ہے جواولیاء اللہ اور انبیاء کرام صلوات اللہ علیہم اجمعین کو مقتضائے بشریت سے نکال کراورنوع انسان کے اممل و اشرف افراد ہونیکی جھوٹی نفی کرتے ہیں۔ جبکہ بیالک کھلی حقیقت ہے کہ ہا دی بشریت میں جہاں خالق سے احکام و شرعیت لینے کا جنبہ ہوتا ہے۔وہا ل مخلوق تک پہنچانے کیلئے جنبہ بشریت ہوتا ہے۔جس سے وہ لوگوں کی زندگی سے مربوط رہتے ہیں۔اگر رسول یا نبی عام لوگوں سے الگ تھلگ رہ جائے بازاروں اور اجتماعات میں نہ جائے تو پیغام الہی كس طرح يبنيائے كا \_اصلاح بشريت كى ذمه دارى كيے نبھائے كا \_اوران كاموں كيلئے رابطه بهر حال ضرورى ہے \_ اور بیلوگ خبث باطنی کی بنا پراس طرح طنز کر کے رسول کوساج سے الگ کر کے خاند شین کرنا جا ہے تھے جبکہ ہر ھا دی اور خدا کی طرف سے منصوب راہنماء اس قتم کے طعن وطنز سے اپنے فر انصٰ کونظر اندا زنہیں کرتا۔

عیسی انسی قد و هبت لك حب المساكین و رحمته مر تحبه مر و یحبونك یوضون بك اماما و قائدا و ترضی بهم صحابة و تبعا و هما خلقان من لقینی بهما لقینی باز کی الاعمال و احبها الی اے یکی میں نے آپ کومکین لوگوں کیلئے مجت ورحمت عطاکی ہے آپ ان سے مجت کریں گے وہ آپ کو چاہیں گے وہ لوگ آپ کو اپنا قائد وامام بناتے ہیں آپ ان کو اپنے ساتھ رکھیں اور صحابی بنائیں اگر کسی شخص نے غرباء و مساكین سے مجت رکھتے ہوئے مجھ سے آگر ملاقات کی تو یہ ہما رہے نزو یک سب سے پندیدہ اور مجوب ترین عمل کر کے ہم سے آملا۔

نی اگرم ارشادفرماتے ہیں کہ (الفقو فخوی و به افتخی غربت میرے لیے فخر ہے اور بھے غربت وفقر کے ساتھ (دوسروں پر) افتار ہے۔ ساتھ (دوسروں پر) افتار ہے۔

حضرت عیسیٰ علیه السلام سے منقول ہے (بحق اقول لکھ ان اکناف السماء لخالیة من الاغنیاء و لدخول جمل فی سم المخیاط ایسو من دخول غنی المجنة) مجھے تن کی شم کہ اطراف آسان مال دارلوگوں سے خالی ہیں اور اوری کا سوئی کے سوراخ سے گزرنا مالدار وصاحب ثروت کے جنت میں جانے سے آسان ہے۔

رسول اعظم سے مروی ہے (اطلعت علی الجنة فوجدت اکثر اهلها الفقراء و المساکین و اذا لیس فیها احداقل من الاغنیاء و النساء) مجھے جنت الفردوس کے بارے میں اطلاع ہے سب سے زیادہ جنتی لوگ فقر و مسکین لوگ بیں اور سب سے کم جنت میں مالدار اور عور تیں ہیں۔

#### فائدة:

صاحبان مال وثروت کی مذمت کے لیے اتنا بھی کانی ہے کہ وہ خوف قلت مال ہے مستحق لوگوں کی کمکنہیں کرتے اور فقیر وغریب لوگوں کی کمکنہیں کرتے اور قیر وغریب لوگوں کے لیے اپنے اموال کوخری نہیں کرتے اور اگر وہ ہر فقیر کی ہرفتم کی حاجت کو پورا کرنے کی سعی کرتے اور ہرفتم کے ضروری رفاہی کام کو انجام دیتے تو ان کے پاس مال و دولت ختم ہو جاتی اور فقیر ہو جاتے ، اسی وجہ سے حضرت موسل میں ترقی کا قول ہے کہ ''اگر حقوق اللہ کو (صبح طور پر) ادا کیا جائے تو سونا اور چاندی میں سے پھے بھی ندرہے۔

# سخاوت على عليه السلام:

حضرت علی بن ابی طالب علیها السلام نے اپنے اس باغ کو بارہ ہزار درهم میں فروخت کر دیا جے رسول اگرم نے خود اپنے ہاتھوں سے علی علیہ السلام کے لیے کاشت کیا تھا اور خود رسول خدا اس باغ کوسیراب کرتے تھے، حضرت علی علیہ السلام جب اس تمام باغ کو چھ کر اور اس کی قیمت کونقراء پرصدقہ کر کے گھر تشریف لے آئے تو حضرت فاطمہ زہراء سلام

الشعليها كبتى بين (تعلم آن لنا اياما لمر ندق فيها طعاما وقد بلغ بنا الجوع و ما اظنك الا كاحدنا فهلا توكت لنا من ذالك قوتا) ؟ المعلى آپ المجي طرح جانت بين كه كنت دنوں سے بم في كھاف كاذا لقه بحى نبيل چھا بميں بہت بھوك ہے اور آپ بھى ہمارى طرح بھوكے بين تو كيا ہمارے ليے بھى اس (باغ كے) مال سے پھر دكھا ہميں بہت بھوك ہے اور آپ بھى ہمارى طرح بھوكے بين تو كيا ہمارے ليے بھى اس (باغ كے) مال سے پھر دكھا ہميں خرماتے بين (منعنى عن ذالك وجوه اشفقت ان ادى عليها ذل السوال) فقير وغريب لوگوں كے چروں نے جھے گھر ميں پھر كھے دركے ديا جھے دُر لكنے لگا كه ان كے چروں پرسوال كرنے كى ذالت كے اثار ديكھوں۔

# تاريخي وثيقه:

بعض روایات میں ماتا ہے کہ معاویہ بن بزید بن معاویہ نے خلافت ہے اس لیے استعفی دیا کہ ایک دن اپنی دو
نوکرانیوں کو جھٹڑا کرتے ہوئے سن رہا تھا ان میں سے ایک بہت خوبصورت تھی دوسری نوکرانی اسے کہتی ہے کہتم میں اپنے
حسن و جمال کی بدولت بادشاہوں جیسا تکبر پایا جا تا ہے خوبصورت نوکرانی جواب میں کہتی ہے کہ کون سا ملک وسلطنت ہے
جوحسن و جمال کا مقابلہ کر سکے ؟حسن و جمال کی حکومت وسلطنت تمام حکومتوں پر حاوی ہے اور حقیقت میں حسن کی حکمرانی
ہے، دوسری نوکرانی کہتی ہے کہ ملک وسلطنت میں کیا خیر و بھلائی ہے؟ ( تا کہ آپ اس پر فخر کریں ) کیونکہ کوئی بھی حکمران
دوحال سے خالی نہیں ہوتا۔

(۱) حکمران وسلطان حقوق کو می ادا کرتا ہے اور شکر خدا کرتے ہوئے ہمہ دفت اپنے عمل میں مشغول رہتا ہے ایبا حکمران لذات دینو یہ سے محروم ہوتا ہے اور اسے کوئی استقر اربھی نہیں ہوتا اور بد مزگ کی زندگی بسر کرتا ہے۔

(۲) یا پھر حکران شہوت پری کا شکار ہوتا ہے حقوق و فرائض کا کی شم کا کا ظافین کرتا حقوق اللہ اور حقوق الناس کی اوا نیکی میں کوتا ہی کرتا ہے دنیا کی لذات وعیش میں مختور ہوتا ہے اس شم کا حاکم اور سلطان جہنم کا ایندھن بنتا ہے ان دونوکرا ثیوں کے درمیان ہوئے والی اس کلام نے معاویہ بن بزید پر بڑا اثر کیا اور اس کے نتیجہ میں وہ خلافت سے دستبردار ہوگیا اس کے اہل وعیال نے کہا کہ اپنی جگہ کی اور کو خلیفہ بنا دو معاویہ نے جواب دیا جس خلافت کو چھوڑ کر کڑ وا گھونٹ میں نے بھرا ہے اب اس کو کسی اور کے حوالے کر دوں؟ اگر میں یہ کسی اور کے لیے پہند کرتا تو سب سے پہلے اپنے لیے پہند کرتا پھر اس کے بعد اس نے اپنے گھر کا دروازہ بند کر دیا اور کسی کو بھی داخل ہونے کی اجازت نہ ہوتی تھی ای حالت میں معاویہ بن یزید کی میاں نے اس سے کہا کہ کاش تو تی بند کرتا ہونے کی اجازت نہ ہوتی تھی اس سے کہا کہ کاش تو تی بند کرتا ہے کہ معاویہ بن یزید کی مال نے اس سے کہا کہ کاش تو

خون کا لو تھڑا ہو کرختم ہوجاتا اس طرح دنیا میں آ کر ہمارے لیے عار نہ بنتا ، معاویہ بن یزید جواب میں کہتا ہے کہ کاش ایسا ہی ہوتا جیسا آپ کہدر بی بیں اور میہ تھی نہ جاتتا ہوتا کہ لوگوں کے لیے جنت وجہنم بھی ہوتی ہے۔

ملاحظہ: بعض اصحاب نے اس واقعہ کو یہاں ذکر کرنا پند کیا ہے اگر چہ بیموضوع کتاب سے باہر ہے لیکن ان کے اس اصرار کورونہیں کرسکتا تھا۔

### فصل:

### دعا کے جلد قبول ہونے کے اوقات:

بعض اوقات ایسے ہیں جن میں اگر دعا مانگی جائے تو بہت جلد قبول ہوتی ہے ان میں سے بعض کا یہاں ذکر کیا تا ہے۔

- (۱) تلاوت قرآن مجید کے بعد مانگی ہوئی دعا جلد قبول ہوتی ہے۔
- (٢) اذان وا قامت كے درمياني وقت ميں دعا جلد قبول موتى ہے۔
- (٣) نرم دل كے ساتھ بہتے ہوئے آنسووں كى حالت ميں دعا ما كى جائے تو قبوليت ميں جلدى ہوتى ہے۔

حضرت ابوبصیرامام جعفرصادق علیه السلام سے روایت نقل کرتے ہیں کہ (اذا رق احد کھ فلیدع فان القلب الا يرق حسى يخطص) جب آپ ميں سے کى كا دل زم ہوجائے تو اس وقت خالق سے دعا ما نگا كرو كيونكه زى قلب اخلاص كى دليل ہوتى ہے۔

# القسم السابع:

# دعا مانگنے والے کی حالت کے بارے میں:

یہ آخری اور ساتویں قتم ان لوگوں کے بارے میں ہے جن کی دعا جلد قبول ہوتی ہے مثلا راہ خدا میں جہا دکر نے والے، حاتی اور عمرہ کرنے والے، حاتی اور عمرہ کرنے والے انسان کی دعا جلد قبول ہوتی ہے اور اس طرح مریض کی دعا بھی جلد قبول ہوتی ہے، عیسیٰ بن عبد اللہ اللہ اللہ عضرت جعفر صادق علیہ السلام سے ساتھ ( فیلا قد دعو تھے مستجابة الحاج والمعتمر و اللہ اللہ فانظر واکیف تحلفونه مروالمریض فلا تعرضوہ ولا تضجروہ ) تین لوگوں کی دعا کیں بہت جلد قبول ہوتیں ہیں حاجی کی ،عمرہ کرنے والے کی اور راہ خدا میں جہاد کرنے والے شخص کی اور دیکھوتم ان کے ساتھ بہت جلد قبول ہوتیں ہیں حاجی کی ،عمرہ کرنے والے کی اور راہ خدا میں جہاد کرنے والے شخص کی اور دیکھوتم ان کے ساتھ

کیاسلوگ کرتے ہواور مریض کورنج والم نہ پہنچایا کرو۔

قصل

مریض کی دعا عیادت کرنے والے کے لیے جلد ستجاب ہوتی ہے۔

بنی اکرم ارشاد فرماتے ہیں (للمریض ادبع خصال ، یوفع عنه القلم و یأمر الله الملك فیکتب له افضل ما کان یعمله فی صحته وینفی عن کل عضو من جسده ما عمله من ذنب فان مات مات مغفورا له وان عاش عداش معفورا له) مریض کے لیے چارخاص خصلتیں ہیں مریض مرفوع القلم ہوتا ہے بینی اس کے نامہ اعمال میں گنا ہوں کونہیں لکھا جاتا۔ اللہ تعالی فرشتوں کو تھم دیتا ہے کہ مریض کے نامہ اعمال میں اس کی صحت کے وقت کے کیے گئے اعمال حدنہ میں سے سب سے افضل اعمال کو مرض کی حالت میں لکھے جا کیں اور حالت مرض میں اس کے سابقہ ہر عضو کے کیے ہوئے گنا ہوں کو بخش دیا جاتا ہے اگر وہ اس حالت میں مرجائے تو گنا ہوں سے پاک ہو کر رخصت ہوگا اور اگر زندہ رہا تو پھر بھی تمام گنا ہوں سے پاک ہو کر رخصت ہوگا اور اگر زندہ رہا تو پھر بھی تمام گنا ہوں سے پاک کر دیا گیا۔

(واذا مرض المسلم كتب الله له كاحسن ما كان يعمله في صحته و تساقطت ذنوبه كما يتساقط ورق الشيخ الله له كاحسن ما كان يعمله في صحته و تساقطت ذنوبه كما يتساقط ورق الشيخ الله له كاحسن ما كان يعمله في حالت صحت مين كيه وي المحصل المال كودرج كيا جاتا ہے اور اسكے گناه (خزال مين) درخوں كے پتوں كى طرح جمر تے ہيں۔

ر و من عدد مريضا في الله لمريسئل المريض للعائد شئيا الااستجاب له) اور بوكس مريض كي قربة الى الله عيادت كرتا م الله عيادت كرن والے كے ليے جس چيز كا بھى سوال كرے خدااسے قبول كرتا ہے۔

(و يوحى الله الى ملك الشمال ان لا تكتب على عبدى شئيا ما دام فى و ثاقى و الى ملك اليمين ان اجعل انين عبدى حسنات) اورخالق كا تات انسان يرمقرر كرده باكين طرف ك فرشته كودى كرتا ہے كه (مرض كى وجه

ے) جب تک سے بندہ میری امان و حفاظت میں ہے ( یعنی مریض ) اس کے نامہ اعمال میں کسی فتم کے گناہوں کو نہ لکھنا

اورای طرح دائیں طرف والے فرشتے کو دمی کرتا ہے کہ میرے اس بندہ کی ہر کراہنے اور مرض کی شدت سے نگلی ہوئی آواز کوئیکیوں میں شار کرنا۔

(و ان السمريس ببنقى البحسد من اللنوب كما يذهب الكير خبث الحديد و اذا مرض الصبى كان مرضده كفارة لوالديه) مرض انسان كجيم كوگنامول (كي غلاظت) كالطرح صاف كرتا ہے جس طرح لوہاركي

بھٹی لوہے کو ( زنگ وغیرہ ہے ) صاف کرتی ہے، بچہ کا مریض ہونا اس کے والدین کے گناہوں کا کفارہ ہوتا ہے۔ خضرت امام جعفرصادق عليه السلام ارشاد فرمات بين (قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: الحمي رائد المموت و سنجن الله في ارضه و حرها من جهنم وهي حظ كل مومن من النار) بخارموت كا بيعًام بوتا ب زمین پرالله کا قیدخانہ ہے بخار کی حرارت جہم کی حرارت سے ہاور ( دنیا میں ) مومن کے لیے آگ کا حصہ ہے \_ حاشیہ: روایات کثیرہ سے مستفا و ہوتا ہے کہ کوئی بھی مرض ہو وہ مومن کے گنا ہوں کا کفارہ ہوتی ہے۔اور مومن کو اس کے گنا ہوں کی سز ااسے کسی مرض میں مبتلاءر کھ کر دے دی جاتی ہے۔ مذکورہ بالا روایات بھی اس معنی کی طرف اشارہ کر رہی ہیں کہ بخار کی حرارت یا ویگر امراض کی تکلیف جہنم سے ماخو ذہبے۔اور بدکر دارلیکن صحیح العقید ہ مومن کو اس کا حصہ تبہیں مل جاتا ہے۔اور آخرت میں مومن نعمات جنت سے مستفیض ہوتا ہے لیکن صلحاء لوگوں کے مریض ہونے سے ان کے درجات میں بلندی ہوتی ہے ۔ای مضمون پر امام جعفر صادق " کا ایک اور جگہ پر کلام حق تر جمان دلالت کرتا ہے کہ سی مخف نے مولا سے عرض کی کہ یا بن رسول اللہ آپ فر ماتے ہیں کہ ہمارے شیعہ جنت میں جا کیں گے۔کیا اس سے مراد آپ کے مخلص شیعہ سلیمان اور ابو ذروغیرہ ہی ہوں گے۔امامؓ نے فرمایا بلکہ تمام شیعہ جنت الفردوس میں جائیں کے ۔وہ مخص عرض کرتا ہے! جا ہے وہ مومن دنیا میں کتنا ہی بد کر دار کیوں نہ ہو۔ امامؓ نے فرمایا کہ ان گنا ہوں کا کفارہ د نیا میں مرض کی شدت اور مرارت کی صورت میں ادا ہو جائے گا۔ پھر پیشخص کہتا ہے کہ اگر گنا ہ اس قدر ہوں کہ موت کی شدت اوراحتنا راورمرض کی مرارت سے بھی نہ بخشے چا کیں تو پھر کیا ہوگا؟ پھرامامؓ نے فرمایا کے قبر کی شدت اور مصائب و ہولنا کی قبر سے ان گنا ہوں کا کفارہ ہو جائے گا۔ بیانیان پھراعتر اض کرتے ہوئے کہتا ہے کہ پھر بھی اس کے گنا ہ پچ جائیں تو پھر کیا ہوگا۔حضرت اہام جعفر صا دق " نے فر ما یا کہ آخرت کے مختلف مقامات کی شدت اور انکی ہولنا کیوں کومو من انسان کے گنا ہوں کا کفارہ بنایا جائیگالیکن جب بیانسان مصرر ہا کہ پھر بھی اس انسان کے گناہ نہ بخشے جا کیں ۔ ان نمّام تکالیف ومصائب وشد اکد جھیلنے کے باوجو دتو کیا وہ جہنم میں جائے گا؟ تو اس وقت لہجہ امام تبدیل ہوتا ہے اور اس كى مث وهرى كوايك مختفر عبارت من تو رُكر فرمات بين كه (انها أد خله في الجنة و غير أنفك) من الي شيعون کو ہر جال میں جنت الفردوس میں داخل کروں گا۔

(ونعم الوجع الحمى تعطى كل عضو حظه من البلاء ولاخير في من لا يبتلى و ان المومن اذا حم حمى واحمدة تناثرت الذنوب عنه كورق الشجر فان ان على فراشه فانينه تسبيح و صياحه تهليل و تقلبه على فراشه كمن يضرب بسيفه في سبيل الله فان اقبل يعبد الله كان مغفورًا له و طوبى له و حمى يوم كفارة

حضرت امام محمد باقر عليه السلام ارشاوفرمات بين (لو يعلم المومن ماله في المصائب من الاجر لتمنى انه يقرض بالمعقاريض) اگرمومن كواس بات كاعلم موجائ كرمسائب وشدائد بين كتااجر وثواب به تو وه خوابش كرے كه است قينجيوں سے كانا جائے۔

نی اکرم سلی الله علیه وآله وسلم سے مروی ہے (افا کان العبد علی طریقة من النجیر فمرض او سافر او عجز عن العصل بکبر کتب الله له مثل ما کان یعمل) اگرانیان اجھے مل پرکاربند ہواور پھر بیاری یاسفر یا پھراس مل سے بزرگی کی وجہ سے عاجز ہوجائے تو اللہ تعالی اس کے نامہ اعمال میں ثواب کو درج کر دیتا ہے جس طرح عمل کرنے کی صورت میں اسے ثواب ماتا تھا ،اس کلام کے بعد حتی مرتبت نے اس آیہ مجیدہ کی تلاوت فرمائی (ف لهد مراجس غیسر ممنون) سورة الین آیہ دان کے لیے نہ تم ہونے والا اجر ہے۔

حضرت الم صادق آل محد عليم السلام ارشاد فرمات بين (و اذا مسات المسومين صعد ملكاه فقالا يا ربنا امت فلانا

فیقول انزلا فصلیاہ علیہ عند قبرہ و هللانی و کبرانی و اکتبا ما تعملان له) جب مون داردنیا سے رخصت ہوتا ہے تو اس کے خالق کی طرف سے معین شدہ دو فرشتے رب کا نئات کوعرض کرتے ہیں کہ اے ہمارے پالنے والے کیا فلال مومن کو ماردیا ہے؟ (اور اب ہماری کیا ڈیوٹی ہے) خدا جواب میں کے گا کہ آپ زمین پر جا کراس مومن کی قبر کے ہمال اس پرنماز پڑھوں اور میری حمد و ثناء اور تہلیل و تکبیر کرواور اپنے اس عمل کا ثواب مومن کے نامہ اعمال میں کھو۔

حضرت جابر بن عبد الله انصاري روايت كرت بين كه ايك بهره اور كونكا شخص رسول خداكي خدمت مين حاضر ہوتا ہے اور اپنے ہاتھ سے کچھ اشارہ کرتا ہے ، رسول فرماتے ہیں کہ اس شخص کو کاغذ وغیرہ دوتا کہ جو وہ کہنا چاہتا ہے اسے كصية الشخص في كاغذ براس عبارت كولكها (انسي اشهد ان لا اله الا الله و ان محمدا رسول الله) ميس كوابي ديتا موں کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں ہے اور محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اللہ کے رسول ہیں ، اس گواہی دینے کے بعد رسول اسلام ن لوگول كوفر مايا (اكتبواله كتابا تبشرونه بالجنة فانه ليس من مسلم يفجع بكريمته او بلسانه او بسمعه او برجله او بيده فيحمد الله على ما اصابه ويحتسب عند الله ذالك الانجاه الله من النار و ادخله السجسنة) ال مخص كولكه كر جنت كى بثارت دے دو كيونكه جومسلمان مخص آنكھ، زبان ، كان، پاؤں اور ہاتھ كى مصيبت ميں مبتلاء ہونے کے باوجود اپنے خالق کی حمد و ثناء کرے تو خدا اس مسلمان کوجہنم گی آگ سے نجات دیکر جنت الفردوس میں مكان عطاكرتا ب، رسول اسلام في التحرير لكف ك بعدار شادفر مايا ( ان لاهل البلاء فسي الدنيا لدرجات في الاخرة ما تنال بالاعمال حتى ان الرجل ليتمنى ان جسده في الدنيا كان يقرض بالمقاريض مما يرى من حسن ثواب الله لاهل البلاء من الموحدين فان الله لا يقبل العمل في غيرا لاسلام) ونياش مصائب و تکالیف برداشت کرنے والوں کو آخرت میں بہت زیادہ درجات ملیں گے جو کہ انسان اعمال صالحہ کرنے سے بھی جاسل نہیں کرسکتاحی کدانسان اس امری خواہش کرنے لگ جائے گا کہ کاش دار دنیا میں اس کےجم کو کارے کردیا ہوتا تا کہ خدا کی طرف سے موحدین یعنی تو حید پرست لوگول اور دنیا میں مصبتیں جھیلنے والے لوگوں کو جواجر و تواب عطا ہور ہاہے اسے حاصل کرتا آور بیاجر و تواب صحح معنی میں اسلام لانے والے اور تو حید پرست لوگوں کوعطا ہوگا۔ وہ حالات جن میں دعا جلد قبول ہوتی ہے:

مخصوص حالات ہیں جن میں اگر دعا کی جائے تو جلد قبول ہوتی ہے ان حالات میں سے پچھ مندرجہ ذیل حالات ذکر کیے جاتے ہیں۔

### (۱) روزه کی حالت:

حضرت امام جعفر صادق علیه السلام ارشاد فرماتے ہیں (نوم الصائم عبادة صمحة تسبیح وعمله متقبل و دعاهٔ مستجاب) روزه دارکی نیندعبادت ہے اور اس کی خاموشی بارگاہ الهی میں خدا کی تسبیح شار ہوتی ہے اور اس کے اعمال صالحہ قبول ہوتے ہیں اور روزہ دارکی دعا جلد قبول ہوتی ہے۔

رسول اكرم فرمات بين ( لا تود دعوة صائم) روزه داركي دعا رونين بوقى-

حضرت امام محمہ باقر علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں (الحاج و المعتمر و الصائم وفد الله ان سئلوہ اعظاهم و ان دعوہ اجابهم و ان شفعوا شفعهم و ان سکتوا ابتداهم و يعوضون بالدرهم الف الف درهما ہی ،عمره کرنے والا اور روزہ دار انسان اللہ کی طرف سے وفد ہیں خداسے بیر حضرات جو بھی سوال کریں خدا آئیس عطا کرتا ہے اور ان کی ہر (نیک) دعا کو قبول کرتا ہے اور اگر کسی کی خالق کے ہاں بیلوگ شفاعت کریں تو خدا ان کی شفاعت کو روئیس کرتا اگر وہ خاموش رہیں تو خدا کی ذات ان سے اپنی عطا کی ابتداء کرتا ہے اگر وہ ایک درهم صدقہ دیں تو خدا اس کے عوض دی لاکھ درهم عطا کرتا ہے۔

(۲) دوسرا وہ شخص جس کی دعا جلد قبول ہوتی ہے وہ انسان ہے جوابیے چالیس مومن بھائیوں اور ان کے آباؤ اجداد کے نام کیکر دعا کرے تو ایسے انسان کی دعا اپنے لیے بھی جلد قبول ہوتی ہے۔

(٣) جو مخض عقیق یا فیروزه پهن کروعا مائلے تو اس کی وعا بھی جلد مستجاب ہوتی ہے۔

حضرت امام جعفرصادق عليه السلام سے مروی ہے (قال رسول السله صلى الله عليه و آله وسلم: قال الله تعالى الله عليه و آله وسلم: قال الله تعالى الله عليه و آله وسلم: قال الله تعالى الله عليه و ألى ذات ارشاد فرماتی ہے کہ ایسے من عبد یو فع یدہ و فیها خاتم فیروز ج فاردها خائبة ) رسول خدائے فرمایا کہ خالق کی ذات ارشاد فرماتی ہے کہ ایسے من کی دغا کوردکروں کہ جس کے ہاتھ میں دعا مانگنے وقت فیروزہ کی انگھوٹی ہو۔ حضرت امام جعفرصادق علیه السلام سے مروی ہے (مارفعت کف الی الله احب الیه من کف فیها خاتم عقیق خالق کی ہارگاہ میں دعا کے لیے اٹھنے والے وہ ہاتھ زیادہ محبوب ہیں جن میں عقیق کی انگھوٹی ہو۔ اس موضوع سے متعلق خالق کی ہارگاہ میں دعا کے لیے اٹھنے والے وہ ہاتھ زیادہ محبوب ہیں جن میں عقیق کی انگھوٹی ہو۔ اس موضوع سے متعلق کلام" آداب دعا" میں ذکر ہوگی" اس عنوان کے تحت کہ" کن لوگوں کی دعا مستجاب ہوتی ہے"۔

نصل

حضرت المام على رضاعليه السلام عمروى مع كد (قال ابو عبد الله عليه السلام من اتحذ خاتما فصه عقيق ل

یفت قرو لمدیقص له الا بالتی هی احسن) حضرت امام جعفرصادق علیه السلام فرماتے بین که عقق کی انگھوٹی پہنے والا جمعی محتاج نہیں ہوگا اور ایکھ طریقہ سے اس کی حاجت روائی ہوگی ، راوی کہتا ہے کہ ایک دن آل انی طالب علیم السلام میں سے ایک شخص کو والی و حاکم نے گرفتار کروایا تو یہ شخص چھٹے امام کے ہاں سے جب گزرتا ہے تو حضرت ارشاد فرماتے میں سے ایک شخص کو والی و حاکم نے گرفتار کروایا تو یہ خاتم عقیق کی انگھوٹی لاکر پہنائی گئی تو حاکم کے شراور علیم سے حفوظ ہوگیا۔

اس طرح ایک اور مقام پر صادق آل محم علیهم السلام ارشاد فرماتے ہیں (العقیق حوز فی السفر) عقیق کی المحمود فی السفر) عقیق کی المحمود میں حفاظت کرتی ہے۔

حضرت امیر المومنین ارشاد فرماتے ہیں ( تختموا بالعقیق یبادك الله علیكم و تكونوا في امن من البلاء) عقل كى الكھ على الله عليكم و تكونوا في امن من البلاء) عقل كى الكھ على الله ع

ایک شخص نے رسول خداسے شکایت کی کہ راستے میں اس کی چوری ہوگئ ہے تو رسول خدانے فرمایا کہ کیا آپ نے عیق کی انگھوشی نہیں پہنی ہوئی تھی؟ کیونکہ عیق کی انگھوشی نہیں پہنی ہوئی تھی؟ کیونکہ عیق کی انگھوشی نہیں ہوئی تھی؟ کیونکہ عیق کی انگھوشی نہیں ہوئی تھی السم سنی ما دام فی یدہ و لحد یزل علیه من الله واقیة) جوشخص عیق کی انگھوشی پہنتا ہے جب تک اس کے ہاتھ میں رہتی ہے وہ مسلسل اچھائیاں اور خیر وخوبی ہی دیکھا رہتا ہے اور وہ ہمیشہ خداکی حفاظت میں ہوتا ہے۔ (و مسن صاغ

خاتسما من عقیق و نقش فیه" محمد نبی الله و علی و لی الله" وقاه الله میتة السوء و لم یمت الاعلی الفطرة) جو مخف عقیق کی الله و محمد نبی الله و علی ولی الله" کانقش کروا کر پہنے تو خدا اسے بری موت سے بچاتا ہے اور وہ فطرت (اسلام) پر بی مرے گا۔

ایک اور مقام پرارشاد ہوتا ہے (وما رفعت کف الی الله احب الیه من کف فیها عقیق) بارگاه خداوندی میں (وعا کے لیے) المحنے والے ہاتھوں میں سے سب سے زیادہ محبوب وہ ہاتھ ہے جس میں عقیق ہو۔

روایت میں ملتا ہے کہ جو شخص عقیق کے توسط سے رزق طلب کرے تو اسے زیادہ ملتا ہے خالق کا نات نے جب حضرت موی گئے دیکھا تو چرے کے نور حضرت موی گئے دیکھا تو چرے کے نور سے خالق سے خالق سے خالق سے خالق نے دیکھا تو چرے کے نور سے خالق نے دیکھا تو چراس کے بعد خدانے ارشاد فرمایا (الیت علی نفسی ان لا اعذب کفا لبسته بالنار اذا توالی علیا صلوات الله علیه) میں نے اپنے اوپر یہ لازم قرار دیا ہے کہ جس ہاتھ میں عقیق کی انگھوٹی ہوگ اور وہ ولایت علی بن ابی طالب بھی رکھتا ہوتو اسے بھی بھی عذاب نہیں دوں گا۔

معصومؓ سے تقل ہوا ہے (صلوق رکعتین بفص عقیق تعدل الف رکعۃ بغیرہ) عقیق پہن کر دورکعت نماز ہزار رکعت نماز بغیر عقیق کے پڑھی ہوئی کے برابر ہے۔

اسی طرح دیگر نگینوں کی فضیات میں بھی روایات ملتی ہیں ۔

معصومٌ ارشاد فرماتے بیں کہ (التحت مربال فیروزج و نقشه" الله الملك" النظر اليه حسنة و هو من الحنة اهداه جبرائيل الى النبى صلى الله عليه و آله وسلم فوهبه لامير المومنين عليه السلام و اسمه بالعربية المطفر) فيروزه كى انگھوشى پېنا اوراس پر (الله الملک) كانقش كروانا اوراس كى طرف و يكيتے رہنا عبادت اور نيكى ہاس المطفر فروخ حضرت جرائيل نے رسول خدا كے ليے جنت سے لاكر بديه ديا تھا پھر رسول خدا نے حضرت على كوعطا فرماديا اور فيروزه كا عربی نام (ظفر) ہے -حضرت على عليه السلام ارشاد فرماتے ہیں كه (تحت موا بالحزع اليماني قانه يود كيد مردة قالشياطين) كمن انگھوشى كو ہاتھ بيں پہنا كرواس سے شيطاني كراور فريب دور ہوتا ہے۔

حضرت سے ہی مروی ہے (التخت مبالزمود يسو لاعسو فيه) زمردكى الكھوشى ميں آسانياں ہى آسانياں ہيں پہنے والے كے ليے مثكلات نہيں ہوتيں۔

حضرت امام على رضاعليه السلام ارشاد فرماتے ہيں (والسخت مباليو اقيت ينفي الفقر يا قوت كى انكھوشى پہننے سے غربت وتنگدستى دور ہوتى ہے۔

حضرت امام جعفرصادق عليه السلام فرماتے ہيں ( نعمد الفص البلور بلور ايك بهترين مگينه ہے ۔

الباب الثالث: وعاما لَكُنَّهُ واللَّهُ عَارِح مِينَ

دعا ما تکنے والا انسان دوشم کا ہے۔

اینے مومن بھائی کے لیے طلب کی ہے۔

القسم الاول: وه انسان جس كي دعا قبول ہوتی ہے اس كي پھر چنداقسام ہیں۔

(۱) روزہ دار (۲) حاجی (۳) عمرہ بجالانے والا ہو (۴) مجاھد (۵) مریض (۲) عادل امام (۷) مظلوم (۸) مومن بھائی کی عدم موجودگی میں اس کے لیے دعا کرتا ہو۔

روایت میں ماتا ہے (ان المله سبحانه قال لموسی ادعنی علی لسان لحد تعصنی به فقال یا رب انی بذالك؟ فقال ادعنی علی لسان الدعنی علی لسان غیر ك الله تعالی نے حفرت موتی كوارشاد فرمایا كہ مجھ الى زبان سے پكار جس سے آپ بند فرمانی نه كی ہوتو حضرت موسی علیه السلام عرض كرتے ہیں كہ میں الى زبان كہاں سے لاسكتا ہوں؟ خالق نے انہيں فرمایا كه كى اور شخص سے دعا كرواؤ۔ (۱)

(۱) اس مذکورہ بالا حدیث کو ذکر کر کے جہاں اس بات کی طرف ترغیب ولائی گئی ہے کہ مومنین ایک دوسر ۔ ، سے التماس دعا کیا کریں ۔ وہاں اس حدیث مبار کہ سے اس امر کی طرف بھی واضح اشارہ بلکہ صراحت ملتی ہے کہ انسان جس منزل اعلیٰ پر ہی کیوں نہ بینج جائے اسے ہمیشہ اپنے آپ کو بارگاہ الہی منعم تقیق کے سامنے خطا کا رقصور وار اور سیجے معنیٰ

اور جو محف دوسروں کواپی دعاؤں میں شریک کرتا ہے۔ اسکی دعا بھی جلد ستجاب ہوتی ہے۔ اور اس طرح بلاؤں کے نازل ہونے سے پہلے مانگی ہوئی دعا کرتا رہے اللی جھ سے اس نعت کوسلب ندفر مانا اور مجھ برکسی متم کی بلاء نازل ندفر مانا۔

بارون بن خارج حضرت امام صادق عليه السلام بروايت كرتا بكه (ان الدعداء في الرحاء ليستخرج المحوائع في البلاء) خوش حالى اورآسودگى كوفت دعا كرنے سے مصيبت وشدت كاوقات ميں دعا تبول ہوتى ہے۔

محمد بن مسلم حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سي فقل كرتا ب (كان جدى يقول تقدموا في المدعاء فان العبد اذا دها فسنول به البلاء قيل اين كنت قبل اليوم؟) معل فسنول به البلاء قيل اين كنت قبل اليوم؟) رسول خدا فرايا كرت مع كردعا ما تكني مين بهل كيا كروكيونكه جوانيان دعا ما تكنار بتا بت مصائب وشدائد كرزول كروت جب دعا كرية اس وقت خدا كي طرف سي ثداء آتى به كرية آواز مماري بي في في موكى بيكن اس كر برخلاف اگران فقط مشكلات كوفت دعا كرية وخدا كي طرف سي ثداء آتى به كراي انسان اس سي بهلي تو كهال تها ؟ معرت امام جعفر صادق عليه الملام سي معروى ب (من تنحوف من بلاء يصيبه فتقدم فيه بالدعاء لمديره الله ذالك البلاء ابدا) جوفت مي معيبت مين متلاء مون كوف سي خداكي بارگاه مين دعا كري تو وه بهي بهي اس بلاء مين مبتلاء نيمن موتا .

میں اسکی اطاعت کا حق اوانہ کرنے کا معرف ہوتا چاہیے۔ اس لیے صفرت موی جو کہ الوالعزم انبیاء میں سے تے جیسی معموم اور عظیم شخصیت بھی بارگاہ الہی میں اعتراف کرتی ہوئی نظر آتی ہے جب خالق نے انھیں فر ما یا کہ (ادعنی علی السان لمد تعصینی به) قو حفرت فرماتے ہیں کہ (انبی لمی بلالك) "میں ایسی زبان کہاں سے لاؤں جس سے تیری نافر مانی نہی ہو" حضرت موسی اگر چمعموم ہیں لیکن مقام رب العزت کے سامنے عاجزی وانگیاری کے ساتھ اپنی افر مانی نہی ہو" حضرت موسی اگر چمعموم ہیں لیکن مقام رب العزت کے سامنے عاجزی وانگیاری کے ساتھ اپنی کو خطاکار تصور کرتے ہیں۔ عرفاء اسلام کا کلام (حسنات الأبر الر سنیات المقر بین) اس معنی ای طرح دیگر انبیاء کرام، اولیاء صلیاء وعلیاء عظام اور عارفین حضرات سے جو امرخالق کی طرف سے مطلوب ہیں وجہ ہے کہ بحض مستحبات ہو کہ عام لوگوں کے لیے ہیں وہ می مطلوب ہیں۔

نی اکرم سے منقول ہے (یا ابیا ذر "الا اعلمان کلمات ینفعك الله بھن؟ قلت بلی یا رسول الله ، قال:
احفظ الله یحفظك الله ، احفظ الله تجده امامك تعرف الی الله فی الرخاء یعرفك فی الشدة و اذا سئلت فاسئل الله و اذا استعنت فاستعن بالله فقد جری القلم بما هو کائن ولو ان الحلق کلهم جهد و ان ین بند یہ بستی لم یکتبه الله لك ما قدر و اعلیه ، رسول اسلام نے ابوذر "غفاری کوفرمایا : کیا میں بھے ان چند کلمات کی تعلیم ندوے دول جن کے ذریعے خدا آپ کوفائدہ دے گا؟ حضرت ابوذر " نے عرض کی جی بال یا رسول الله: تو رسول خدا نے فرمایا کہ اے ابوذر " آپ احکام خدا و عری کی عمل کرتے ہوئے خدا کی حفاظت کروتو خدا آپ کی حفاظت کرے گا، اگر آپ نے خدا کی اطاعت کی تو خدا آپ سے بھی پہلے آپ کے ساتھ خمر و بھلائی کرے گا، خوشحالی کے ایام کرے گا، اگر آپ نے خدا کی اطاعت کی تو خدا آپ سے بھی پہلے آپ کے ساتھ خمر و بھلائی کرے گا، خوشحالی کے ایام میں خالق کی بارگاہ میں دعا ما تک کر اپنا تعارف کرواؤ تا کہ شدت کے دئوں میں (دعا کرتے وقت ) پیچانے جاؤ، فظ خدا بھی سے سوال کرو، خدا ہے ہی مدد و استعانت طلب کرنا چونکہ تقدر رکھی جا بھی ہے آگر پوری مخلوق آپ کو نفع بیچانے پر جمع بوجائے جبکہ خدائے اسے آپ کے مقدر میں نہ کھا ہوتو لوگوں کی بیسب جدو جہد ناکام ہوگا ۔ است آپ کے مقدر میں نہ کھا ہوتو لوگوں کی بیسب جدو جہد ناکام ہوگا ۔

سکونی راوی حضرت امام جعفرصادق علیه السلام سے نقل کرتا ہے (قبال رسول الله صلی الله علیه و آله و سلم ایا کھر و دعوة المظلوم فانها ترفع فوق السحاب حتی ینظر الله الیها فیقول ارفعوها حتی استجیب له و ایا کھر و دعوة المظلوم فانها ترفع فوق السحاب حتی ینظر الله الیها فیقول ارفعوها حتی استجیب له و ایا کھر دعوق الموالد ف انها احد من السیف) رسول خدا ارشاد فرماتے ہیں کہ مظلوم کی بددعا ہے بچ چونکہ اس کی دعا کی طرف نظر کرم کرتے ہوئے ارشاد فرماتا ہے کہ اس کی دعا کو بلند کروتا کہ میں اسے بچرا کروں ای طرح والد کی بددعا ہے بچو چونکہ بیتلوار سے بھی زیادہ تیز ہوتی ہے۔

حضرت صادق آل محملهم السلام سے مروی ہے ( فسلات دعوة لا يسحجبن عن الله عز و جل ، دعا ء الوالد اذا برق و عليه اذا عقه و دعاء المطلوم على ظالمه و دعائه لمن انتصر له منه و رجل مومن دعا لاخيه المومن اذا واسا ه فينا و دعاؤ ه عليه اذا لحريواسه مع القدرة عليه و اضطرار اخيه اليه) تين دعا ئيں الي بيں جن كا اوا واسا ه فينا و دعاؤ ه عليه اذا لحريواسه مع القدرة عليه و اضطرار اخيه اليه) تين دعا ئيں الي بين جن كا اور فدا كے درميان ( قبوليت ميں ) كوئى ركاوت بين ہے ۔ (۱) والدكى دعا اس اولاد كے ليے جس في اس كے ساتھ الله على كى مواوراك طرح والدكى تافر مانى كرنے والى اولاد كے حق ميں كى كى بدوعا بہت جلد قبول ہوتى ہے (۲) مظلوم كى ظالم كے حق ميں بددعا جلد قبول ہوتى ہے اور اسى طرح جس شخص نے مظلوم كى نفرت كى ہواس كے حق ميں بھى المخے والے ہاتھ ردنہيں ہوتے (٣) اور كسى مؤمن كى اپنے بھائى كے ليے كى ہوئى وعا جلد قبول ہوتى ہے جس مؤمن بھائى نے اس كى ہمارى وجہ سے ( يعنی محمد و آل محمد) نفرت كى ہو، اور اسى طرح مؤمن كى اليے خص كے حق ميں بددعا بھى جلد قبول ہوتى ہے جس مؤمن بھائى نے اس كى ہمارى وجہ سے ( يعنی محمد و آل محمد) نفرت كى ہو، اور اسى طرح مؤمن كى اليے خص كے حق ميں بددعا بھى جلد قبول ہوتى ہے ہوئى و بادر اسى طرح مؤمن كى اليے خص كے حق ميں بددعا بھى جلد قبول ہوتى ہے ہمارى وجہ سے ( يعنی محمد و آل محمد) نفرت كى ہو، اور اسى طرح مؤمن كى اليے خص كے حق ميں بددعا بھى جلد قبول ہوتى ہے ہمارى وجہ سے ( يعنی محمد و آل محمد و الله و ال

جس نے قدرت رکھنے کے باوجودایے بھائی کی نفرت نہ کی ہوجبکہ وہ اس کی نفرت کامحتاج بھی تھا۔

ایک اور مقام پرارشاد ہوتا ہے (اتقوا دعومة الوالد فانها ترفع فوق السحاب واتقوا دعوة الوالدة فانها احد من السيف) والد كى بددعا سے بچو چونكه يرس تك جاتى ہے اور والده كى بددعا سے بحل بچو چونكه يرس تك جاتى ہے اور والده كى بددعا سے بحل بچو چونكه يرس تك جاتى ہے اور والده كى بددعا سے بحلى بيكوار سے بحلى زيادہ تيز ہوتى ہے۔

والدہ کی قبولیت دعا کے بارے میں:

بعض روایات میں ہے کہ (ان الولد اذا مرض ترقی امه السطح و تکشف عن قناعها حتی یبرز شعرها نحو السماء و تقول اللهم انت اعطیتنیه و انت و هبته لی اللهم فاجعل هبتك الیوم لی جدیدة انك قادر مقتدر شعر تسجد فانها لا ترفع رأسها الا وقدبراً ابنها) جب اولاد بار ہوجائے و ماں اپنے مكان كرچت پر چڑھ كرآسان كى طرف منہ كركے اپنى اوڑھنى كواتنا ہئائے يہاں تك كه اس كے بال ظاہر ہونے لكيس تو اس عالت ميں ماں يوں دعا كرے، الى تونے ہى مجھے بياولاد عطاكى ہاور تيرى طرف سے ہى بير ہد بيے خدايا آج ميں عالت ميں ماں يوں دعا كرے، الى تونے ميرے ليے دوبارہ بهركراور تيرى ذات اس پر قادر ہے (اس كے بعد ماں تجھ سے بيطلب كرتى ہوں كه اس مريض كوآج ميرے ليے دوبارہ بهركراور تيرى ذات اس پر قادر ہے (اس كے بعد ماں تحدہ ميں چلى جائے) ابھى وہ مرسجدہ سے اٹھائے گی نہيں گر بيك اس كے بيٹے كوشفاء لى چى ہوگى۔ (۱)

(۱) یردوایت مال کی استجابت دعا پر واضح اور بین طور پر دلالت کرتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ سیدالشہد اءعلیہ السلام بھی مید ان کر بلاء میں جب کسی پرکوئی مشکل وقت آتا تو اس کی ماں کو دعا کیلئے کہتے تھے۔ شریعت محمدی میں ماں کا بہت رہو و عظمت ہے ۔ لہذا ہم سب کو رسول خدا کے ذکورہ فر مان کی روشنی میں سیدالشہداء کے میدان کر بلاء میں مسلما نو ں کودیے درس پرعمل کرتے ہوئے ہرمشکل ومصیبت میں اپنی ماں سے طلب دعا کرنی چا ہے۔ کیونکہ اس کے رد نہ ہونے کی ضانت رسول وامام جیسی ہستیوں نے دی ہے۔ اور آج اگر آثم راقم الحرف کواس خدمت کا موقع ملا ہے کہ احادیث اصل بیت علیم الصلواۃ والسلام اور علمی نکات کے اس ذخیرہ کو آئی قوم ملت کے سامتے پیش کرنیکی سعادت حاصل کر رہا ہوں جو دہ ہوں ۔ تو یہ جہاں والد بزرگوار کی سعی کامل کا نتیجہ ہے وہاں میں اپنی والدہ محتر مہ کی دعا و سی کا اثر بھی دکھے رہا ہوں جو دہ میں ۔ میرے لیے تا رکی شب میں تنہائی کے عالم میں خدا کی بارگاہ میں محمد و آل محمد ہم السلام کو وسیلہ قر ار دیکر ما گئی تھیں۔ میرے لیے تا رکی شب میں تنہائی کے عالم میں خدا کی بارگاہ میں نی خوب کہا ہے ۔

بیکا میابیا ن عزت بینا متم ہے ہے خدانے جو بھی دیا ہے مقامتم سے ہے تحمارے دم سے بین میر ہے لیا میں کھلتے گلاب میرے وجود کا سارا نظام تم سے ہے) (اللهم احفظ والدینا من کل مکروہ)

### فصل:

## توكل خدا كااجر

وہ لوگ کہ جن کی دعا جلد قبول ہوتی ہے ان جس سے ایک ایسا شخص بھی ہے جو خدا پر بحروسہ رکھتا ہے اور اپنی حاجات کو غیر اللہ کے سامنے پیش نہیں کرتا بلکہ حوائے کے پورا ہونے میں خدا پر توکل کرتا ہے ، اس مومن انسان کا فجاء و ما وی فقط اللہ سجانہ و تعالی ہوتا ہے ، خالق کا کتات ارشاد فرما تا ہے (و من یسو کیل عملی الله فهو حسبه ان الله بالغ المسرہ قد جعل الله لکل شئی قدر ا) سرة الطان آیت سے اور جو خدا پر بھروسہ کرے گا خدا اسے کافی ہے بشک خدا اسے تعمم کا پہنچانے والا ہے اس نے ہر شکی کے لیے ایک تقدیم مین کر رکھی ہے۔

راوی حفص بن غیات حفرت امام جعفرصادق علیه السلام سے روایت کرتا ہے ( اذا اراد احد کھ ان لا یسئل ربه شئیا الا اعطاہ فلییئس من الناس کلهم و لا یکون له رجاء الا من عند الله فاذا علم الله ذالك من قلبه لمح یسئیله شئیا الا اعطاه) اگرتم میں سے کوئی اس امر کی خواہش کرے کہ جب بھی وہ خدا سے کوئی سوال کرے تو خدا اسے پورا کرے تو اسے چاہیے کہ وہ لوگوں سے بالکل مایوس ہو کر رہے لوگوں سے کسی قتم کی امیدیں نہ با ند ھے اس کی امیدیں فقط خدا سے بی ہول تو ایکی صورت میں اگر خدا کو اس کے اخلاص قلبی کا بیقین ہوگیا تو وہ قبل اس کے کہ خدا سے کسی چیز کا سوال کرے خود خدا اسے عطافر مائے گا۔

حضرت على عليه السلام كوفدا وند ذوالجلال وعظ وتفيحت كرتے ہوئے قرما تا ہے (يا عيسى ادعنى دعاء السحنويين الغريق المدى ليس له مغيث ، يا عيسى سلنى و لا تسئل غيرى فيحسن منك الدعاء و منى الاجابة و لا تسعنى الا متضوعا الى و همك هما و احدا فانك متى تدعنى كذالك اجبك) اليعين الاجبابة و لا تسدعنى الا متضوعا الى و همك هما و احدا فانك متى تدعنى كذالك اجبك) ميرى بازگاه ميں اس دوبة والے فحض كى مائن عملين ہوكر دعا كرجس كا اس كرے وقت ميں ميرے سواء اوركوئى نہيں ہوتا ، السيسي ميرے سواء اوركوئى نہيں ہوتا ، السيسي ميرے غير سے سوال نه كرنا اليحيى طرح دعا كا مائلًا تيرا كام ہے اور قبول كرنا ميرا كام ہے آہ و زارى كے ساتھ جھے سے دعا كرنا كونكہ جبتم اس حالت ميں دعا مائلو گئو ميں جلد قبول كروں گا۔

### تثبيه

ان مذکورہ روایات واحادیث سے بیآشگار ہوتا ہے کہ ہمیں اپنی حاجات اور دعاؤں کو صرف اپنے رب اور مالک کا نتات سے ہی طلب کرنا جا ہیے ، حاجات بڑی ہوں یا چھوٹی خالق کی بارگاہ میں معمولی سی حاجت کو بھی پیش کرنے کو

ناپیند نہیں کرنا جاہیے چونکہ وہی ذات ہے جس پراعتاد و بھروسہ ہے۔

مدیث قدی میں ماتا ہے (یا موسی سلنی کلما تحتاج الیه حتی علف شاتك و ملح عجینك) اے موت جس چیز کی طرف بھی مختاج ہو مجھ سے ہی طلب كرنا يہاں تك كدا پی مجرى كا چارہ وغیرہ اور آئے كنمك كو بھی معالے موت ما نگنا۔

صادق آل جمعیم السلام فرماتے ہیں (علیہ کھ بالدعاء فانکھ لا تتقربون الی الله بمثله و لا تترکوا صغیرة لصغرها ان تدعو ابها فان صاحب الصغار هو صاحب الکبار) دعا کو بھی نہ چھوڑ تا اس پرکار بندر ہنا کیونکہ اس کے علاوہ کوئی اور الی چیز نہیں ہے جس کے ذریعے قرب الی حاصل ہواور کسی معمولی اور چھوٹی حاجت کے بارے میں سوال کرنے کو (عارمحوس کرکے) ترک نہ کر دینا کیونکہ جو چھوٹی حاجت کو پورا کرنے والا ہے وہی بڑی بڑی حاجات کو پورا کرتا ہے۔

بمل سلينه حيداباده سندهه پاکتان

نفيحت:

اب بید امر روز روش کی طرح واضح و اشکار ہو گیا ہے کہ خدا پر بھروسہ اور تو کل کرنے میں ہی کامیابی اور نجات دنیوی و اخروی ہے جبکہ بیدامر بھی اچھی طرح معلوم ہونا چاہیے کہ خدا کی ذات والا صفات کو چھوڑ کر غیر اللہ کے ساتھ متعلق ہونا اور اس پرامیدیں باندھنا رسوائی اور ذات کا دوسرانام ہے اور ناکامی کی طرف لے جانے والا راستہ ہے۔

### حكايت

محر بن عجلان کے قصہ کو در س عبرت جانا چاہیے جب زمانہ کے تغیرات نے اسے مصیب زدہ کر دیا وہ کہتا ہے کہ بھے شدید فاقہ نے گھیر لیا اور تنگلاتی کے درواز ہے جھے پر کھل گئے اور اس تنگی وقت میں میرا کوئی پرسان حال اور کوئی رفیق نہ تھا جبکہ سخت قسم کے قرضوں نے جھے مجبور کر رکھا تھا اور قرض خو اہوں نے میرا دائرہ حیات ننگ کر رکھا تھا تو میں اس مصیب زدہ عالم میں حسن بن زید کے گھر کی طرف متوجہ ہوا کیونکہ یہ ہمارے شہر میں ما دار اور ثروت مند انسان تھا اور میری اس سے پچھ معرفت بھی تھی جبکہ راستہ میں مجھ بن عبد اللہ بن علی بن الحسین علیم السلام نے جھے دیکھ کر میری اس خستہ مالسلام نے جھے دیکھ کر میری اس خستہ مالسلام نے میرے ہاتھ کو پکڑ کر کہا کہ جس حالت کا اندازہ فرما لیا اور میری ان سے بہت پر ائی جان بچپان تھی للہٰ دا اس سید زادے نے میرے ہاتھ کو پکڑ کر کہا کہ جس مشکل و مصیب میں تو جتلاء ہے جھے اس کی خبر پپنچی ہے تو اب آپ کس کے ہاں اس مشکل کوحل کر وانے کے لیے جا رہے ہو؟ میں نے کہا کہ حسن بن زید کی طرف اپنی حاجت کو لے کر جا رہا ہوں تو اس سید زادے نے بیس کر مجھے فرمایا کہ تیری

حاجت پوری نہیں ہوگی ،حسن بن زید کے سامنے اپنی حاجت کو پیش نہ کرو کیونکہ بعد میں سیجنے اس پر افسوس ہوگا ، بلکہ اپنی حاجات کواس کے سامنے پیش کرو جوان کو پورا کرنے کی قدرت و طاقت رکھتا ہواور وہ تمام کریم ہستیوں سے زیادہ تی اور كريم ہو، وراى ذات سے سب كھ طلب كرجس كى تو اميديں لگائے ہوئے ہے چونكہ ميں نے اپنے چا زاد ہمائى جعفر بن محر سے سنا ہے وہ اپنے آباؤ اجداد سے روایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ حضرت علی علیہ السلام رسول خدا سے نقل كرت إلى د اوحى الله تعالى الى يعض انبيائه في بعض وحيه و عزتي و جلالي لاقطعن امل كل امل امل غيري بالاياس ولا كسونه ثوب المذلة في الناس و لا بعدنه من فرجي و فضلي أيومل عبدي في الشدائد غيري و الشدائد بيدي؟ و يرجو سواي و انا الغني الجواد بيدي مفاتيح الابواب وهي معلقة و بابي مفتوح لمن دعائي ألم تعلموا ان من دهمته نائبة لم يملك كشفها عنه غيري؟ فمالي اره يامله معرضا عنني وقد اعطيته بجودي وكرمي مالم يسئلني فاعرض عنى ولم يسئلني وسئل في ناثبته غيسري؟ و انا الله ابتدىء بالعطية قبل المسئلة أفاسئل فلا اجود؟ كلا ، اليس الجود و الكرم لي ؟ اليس الدنيا والآخرة بيدي؟ فلو ان اهل سبع سماوات و ارضين سئلوني جميعا و اعطيت كل واحد منهم مسئلته ما نقص ذالك من ملكي مثل جناح البعو ضة و كيف ينقص ملك انا قيمه؟ فيابئوسا لمن عصانی ولمدیو اقبنی الله تعالی نے اپنے بعض انبیاء کرام علیم السلام کو دحی کرتے ہوئے فرمایا کہ مجھے اپنی عزت وجلالت ك تتم بروہ مخص جوميرے غيرے اميديل لكائے اس كى اميدوں كوميں مايوسيوں سے كات دول كا اور برصورت ميں اسے لوگوں کے سامنے رسوا کروں گا اور اس سے آسودگی وکشادگی اور اپنے قضل وکرم کو دور کر دوں گا کیا میرا بندہ مصائب و شذائد میں میرے غیرے امیدی لگائے جبکہ مصائب وشدائد میرے ہاتھ میں ہوں؟ وہ کیے غیروں سے امید رکھے ہوئے ہے جبکہ میں بی بے نیاز اور کی ہول؟ (اس پر آسود کی اور راحت کے) بند وروازوں کی جابیاں میرے پاس ہیں اور جھ سے دعا مانگئے والوں کے لیے میرا دروازہ بمیشہ کھلا ہے ، کیا آپ نہیں جانتے ہو کہ جس کسی پر کوئی اچا تک آفت و مصیبت آپڑے اس کوحل کرنے والا میرے سوا اور کوئی نہیں ہے؟ پھر کیا وجہ ہے کہ بچھ سے مندموڑ کر اور روگر دانی اختیار کر ك ميرے غيرك بال ابنى مشكلات ومصائب كے حلول كے ليے جاتا ہے جبكه ميں نے اس پرائي لطف وعنايات سے كرم نوازى كرتے ہوئے اليى نعمات بھى دى بيں جن كابنده نے جھے سے سوال بھى نبيس كيا تھا تو يہ كيسے اپنى آفت ومصيب میں میرے غیروں کے ہاں سوال کرتا ہوا چرتا ہے؟ میں وہ ہوں جوسائل کے سوال کرنے سے پہلے اپنے کرم وسخاوت کی ابتداء کرتا ہوں تو کیا سوال کرنے کے بعد میں سخاوت نہیں کروں گا؟ برگز ایبانہیں ہوسکتا ،آیا کرم وسخاوت میرے لیے ہی نہیں ہے؟ کیا دنیا وآخرت میرے غیر کے ہاتھوں میں ہے؟ اگر سات آسانوں اور زمینوں والے ( یعنی پوری کا نئات ) مجھ نے سوال کریں اور میں ہرایک کو اپنے خزانوں سے عطا کروں تو پھر بھی میرے خزانے اور سلطنت میں پچھر کے پر برابر بھی کوئی کی واقع نہیں ہوگی ، بھلا کیسے میرے ملک اور سلطنت میں نقصان ہوسکتا ہے جبکہ میں خود اس کا خالق اور مد بر ہوں؟ کتنے خیارے اور گھائے میں ہے جو میری نافر مانی کرتے ہوئے مجھ سے طلب نہ کرے۔(۱)

(۱) میرودیث مبارک شیعه امامیه خیرالبریه کی معترکت میں سے اصول کافی جیسی عظیم کتاب میں مذکور ہے۔اس حدیث کو انسان صحیح معنوں میں درک کر لے تو اس کی رگوں میں چیونٹی سے بھی باریک اور نا معلوم چال چلنے والی شرک کی مرض ختم ہوسکتی ہے ۔ گروہ لوگ کہ جنہوں نے اپنے دلوں پر تعصب اور شیطانیت کا پر دہ ڈالا ہوا ہے وہ بھی بھی راہ نجات پرنہیں آ سکتے بھلاکونی وہ شق ہے جواس حدیث میں ذکر نہ کر دی گئی ہو۔ جب تمام مشکلات اور مصائب خدا کے ہاتھ میں ہوں تو پھران کے حل کیلئے کیوں مخلوق خدا کے کمزورونا تو ال دروا زوں کو کھٹکھٹا نے پھریں؟ بید کہاں کی عقل مندی ہے کہ چیز کسی کے پاس ہواؤر مانگیں اس سے جوخودای کامتاح ہواوراس کے ہاں نہ ہو؟ یاللعجب سیتوایک نا دان بچہ بھی نہیں کر تا جوایک آج کے دور کا اپنے زعم میں بڑھالکھا مشرک انسان کرتا ہے بیکہاں کی عقمندی ہے؟ آؤاس سے مانگیں جس کے سامنے تمام مرسلین وانبیاء یہاں تک کہ رسول خدا جیسی ہستی سر جھکائے ہوئے نظر آتی ہے۔تو حید پرست تو وہ ہوتا ہے جو پوری دنیا سے بے نیاز ہوکر خالق سے لولگائے۔اور جو خالق کے غیرے اپنی مشکلات کوحل کر وانے کا دعویدار ہے خدااس کو خاب و خامر ہونیکی سندوے رہا ہے۔ اسی طرح غیراللہ سے کسی قتم کی حاجت طلب کرنے کی خدمت میں مشہور ومعروف کتا ہمن لا یحضر الفقیہ میں سید الموحدین امام المتقین حضرت اما م علیٰ سے منقول ہے کہ ختمی مرتبت ً مجے فرماتے ہیں (یا علی لان اد حل یدی فی فم التینین الی المرفق احب الی من ان اسائل من لم یکن ثم کان) ترجمہ:ارعلی میرے نزویک بہت بوے اژدھا کے مندمیں ہاتھ کو کہنی تک ڈالنااس امرے بہت زیادہ پند ہے کے بیں اس سے سوال کروں جو کتم عدم سے نکل کروجود میں آیا ہو۔اس حدیث مبارک نے ہر غیر اللہ سے سی بھی حا جت کوطلب کرنے کومنع کرویاہے۔ اور جو بھی اللہ کے سواہے وہ سب تھ عدم سے وجود میں آئے ہیں ۔اور یہ ہرمکن الو جودگی شان ہے۔اب بیام واضح وآشکار ہو گیا کہ کوئی کتنا ہی کوئی مقدیل اورصاحب منصب اورعظمت والا کیوں نہ ہو خدا ہے بے نیاز ہوکراس سے جاجت کوطلب کرناختی مرتبت کونا پنداور ایک امر مرفوض ہے۔حضرت نے اپنے اس کلام وی ترجمان میں از دھا کو ذکر اس لیے کیا کہ سانی کی رقتم ایک غریب شکل والی ہے۔اور اس کی دہشت و ہیبت کو انسان برداشت نہیں کرسکتا ہے۔ یہاں تک کہ بعض کتب میں ملتا ہے کہ اسے ویکھنے سے ہی انسان کوغش آ جاتی ہے۔

محمہ بن عجلان کہتا ہے کہ میں نے اس رسول خدا کے فرزند سے حدیث کو تین بار دہروایا اور اس دن سے میں نے قتم اٹھائی کہ آئندہ بھی بھی غیر آللہ سے کوئی حاجت طلب نہیں کروں گا ، انہیں مشکلات میں چند دن ہی گزرے تھے کہ خالق کا ننات کی طرف سے مجھے رزق عطا ہوا۔

رسول اسلام سے مروی ہے (قبال البلہ عزوجل ما من مخلوق یعتصد بمخلوق دونی الا قطعت اسباب السماوات و اسباب الارض من دونه فان سئلنی لد اعطه و ان دعانی لد اجبه و ما من مخلوق یعتصد بی دون خلقی الا ضمنت السماوات و الارض رزقه فان دعانی اجبته و ان سئلنی اعطیته و ان استغفرنی غفرت له) خالق کا نئات فرما تا ہے کہ جو شخص میرے علاوہ کی اور کے ساتھ کو لگائے گائیں اس پر آسانوں اور زمینوں کے اسباب رزق بند کر دوں گا اگر ایسا شخص مجھ سے سوال بھی کرے گا تو اسے نہ کوئی جواب دوں گا اور نہ ہی کچھ عطا کروں گا ، اور جس نے میرے ساتھ امیدیں با ندھیں اور کو لگائی تو آسانوں اور زمینوں سے اس کا رزق مہیا ہوگا اور یہ آسان وزمین اس کے رزق کے ضامن ہوں گے اور جب بھی بیانسان مجھے پکارے گائیں اسے جواب دوں گا سوال کے وقت اسے عطا کروں گا جب مجھ سے گناہوں کی مغفرت طلب کرے گا تو اسے بخش دوں گا۔

حضرت الم حسن عسرى عليه السلام سمروى ب (ادفع المسئلة ما وجدت التحمل يمكنك فان لكل يوم رزقا جديدا واعلم ان الالحاح في المطالب يسلب البهاء و يورث التعب والعناء فاصبر حتى يفتح الله لك بابا يسهل الدخول فيه فما اقرب الصنع من الملهوف و الامن من الهارب المحوف فربما

لیکن بیسب پچیفتی مرتبت کے ہاں آسان اور معمولی امر ہے اس سے کہ وہ کسی غیر اللہ سے پچھ طلب کریں۔اب خود اند از ہ لگا ہے کہ شرک اور غیر اللہ کی پوجا کرنے سے کتی تکلیف اور عذاب الہی ہے جس کی نسبت رسول اللہ ایک خطرناک سانپ کی تکلیف کوآسان اور معمولی سجھتے ہیں۔اب اس وضاحت اور تفصیلی بیان کے بعد درباروں اور مزاروں اور ان اور ان اور ان لو گوں کی کہ جوخو داپنے وجو دہیں خالق کا کتات کے متاب ہیں پوجا کرنیکے کیا معتی ارہ جاتے ہیں؟ ہاں نہ ہب امامیہ میں کسی برگزیدہ شخصیت کے مرقد کی زیارت کرئے اسے وسلے قرار دے کرخدا سے طلب کرنا جا کڑ ہے لیکن مرکز عطاء ذات کردگاری ہے۔ تو پھرکون ہوسکتا ہے جو خدا کے سوا مشکلات کو حل کرسکتا ہے۔رزق اور اولا دعطا کرسکتا ہو؟ جو ایک کردگاری ہے۔ تو پھرکون ہوسکتا ہے جو خدا کے سوا مشکلات کو حل کرسکتا ہے۔ رزق اور اولا دعطا کرسکتا ہو؟ جو ایک وقت میں نہ تھا پھر دنیا میں آیا۔مشرکین کے لیے ایک بہت بڑا لمح فکر یہ اور عند سے ۔انسان کو اخروی حیا سے کو چند کئوں اور جو فی عزت ووقار کی خاطر بتا ہ و ہر با دنہیں کرنی چا ہے۔مقام قبر سخت ہے۔جہاں فقط انتمال صالح کا دیا جلے گا۔

كانت الغير نوعا من أدب الله ، والحظوظ مراتب فلا تعجل على ثمرة لم تدرك فانما تنالها في اوانها واعلم ان المدبر لك اعلم بالوقت الذي يصلح حالك فيه فثق بخيرته في جميع امور ك يصلح حالك ولا تعجل بحوائجك قبل وقتها فيضيق قلبك و صدرك و يغشاك القنوط واعلم ان للسنحاء مقدارا فأن زاد عليه فهو سرف و أن للحزم مقداراً فإن زاد عليه فهو تهور واحذر كل ذكي سساكن الطرف ولو عقل اهل الدنيا حوبت) جب تك آپ كومكن موكدسى حاجت ومصيبت كوخمل و برداشت كرسكوتو اسے برداشت کر کے کسی سے سوال نہ کرنا کیونکہ ہرروز خالق کی طرف سے انسان کے لیے نیارزق آتا ہے، یہ یادر کھنا چاہیے کہ مطالب وحاجات پر اصرار کرنے سے (چبرے کی )نورانیت چکی جاتی ہے اور مشقت و تکلیف پیدا ہوتی ہے تو انسان کواپنی مصیبت پرصبر کرنا جا ہے یہاں تک کہ خود باری تعالی اس شخص کے لیے رحمت کا دروازہ کھول دے تا کہ اس کی پریشانی خود بخو د دور ہو جائے کیونکہ عین ممکن ہے کہ سیرمصائب و پریشانیاں اس کے لیے ابتلاء از ماکش ہوں اور اس طرح خدانے اس کی تربیت کا انتظام فرمایا ہو( تا کہ مومن انسان بن کرمصائب وشد اند کے سامنے مضبوط چٹان کی طرح ہو ) مقدر ومقسوم کے مراتب ہیں اگر آپ کسی دنیوی فائدہ ونفع کو حاصل نہ کر سکونو اس کے حصول میں عجلت نہ کرو کیونکہ ہر نفع کا ایک خاص مقرر وقت ہوتا ہے جس پروہ نفع حاصل ہوتا ہے جان لو کہ آپ پر حاکم ونگہبان (خدا) آپ سے زیادہ بہتر جانتا ہے کہ کس وقت کس چیز میں آپ کی مصلحت اور فائدہ پنہاں ہے، آپ کو خدا پر بھروسہ کرنا جا ہیے تمام امور کی اصلاح میں ای پراعثاد کرنا چاہیے لہذااپنی حاجات کے پورا ہونے میں جلدی نہ کرویہاں تک کہ (اگر حاجت پوری نہ ہوتو ) آپ كاسينة تك بون لك جائ اورآب خداس مايوس بون لكو، جان لوكه: سخاوت وكرم كى ايك مقدار بوتى باكراس سے تجاوز ہو جائے تو وہ اسراف وفضول خرجی میں شار ہوتا ہے اس طرح پختگی ارادہ کی بھی حد ہے اگر اس سے تجاوز ہو جائے تو میسین زوری ہے اور ہراس مخص سے اجتناب کرو جواعتدال سے ہٹا ہوا ہو، اگر اہل و نیاعقل مندی سے کام لیں تو ان کی دنیا خراب و ویران ہوگی ( مگر آخرت خوشحال ہوگی) \_

#### ملاحظيه:

اس حدیث کے مندرجات پرغور کرنے سے بیواضح ہوتا ہے کہ بیرحدیث اپنے اندر زندگی کے مخلف اہم آداب کو سموئے ہوئے ہے اور اس طرح بیرحدیث و نیا سے بے رغبتی کی طرف متوجہ کرتی ہے لہذا حدیث کے بیرالفاظ کہ (ولو عقل اللہ نیا خربت ) یعنی عقلمنداہل و نیا کی زندگی لذات د نیوبیہ سے خالی اور ویران ہوتی ہے ، حدیث کے بیرالفاظ اس

امر پر دلالت کرتے ہیں کہ عقل سلیم دنیا کو بالکل اہمیت نہ دینے کا تقاضا کرتی ہے اور دنیا سنوارنے کی بجائے آخرت سنوارنے کوتر جیح دیتی ہے اور میر بھی واضح و آشکار ہوتا ہے کہ جو دنیا کو اہمیت دے اور اسے سنوارنے کی کوشش وجیجو کرے وہ عقل مندنہیں ہے۔

القسم الثاني:

# جن لوگوں کی دعامستجاب نہیں ہوتی ....

جعفر بن ابرائيم حفرت امام جعفر صادق عليه السلام سروايت كرتا ب (اربعة لا يستجساب لهم دعوة ، رجل جالس في بيته يقول اللهم ارزقني فيقال له ألم آمرك بالطلب؟ و رجل كانت له امرأة فاجرة فدعا عليها فيقال له ألم اجعل امرها اليك؟ و رجل كان له مال فافسده فيقول اللهم ارزقني فيقال له ألم امرك بالاقتصاد؟ ألم امرك بالاصلاح؟ ثم قال (والذين اذا انفقوا لم يسرفوا و لم يقتروا و كان بين ذالك قواما) سورة الفرقان آيت ، و رجل كان له مال فادانه رجلا و لم يشهد عليه فجحده فيقال له ألم امرك بالشهادة؟) عاراوگ اليك بين جن كي دعامتجاب بين موتى -

- (۱) پہلا وہ مخص ہے جو گھریں ہاتھ یہ ہاتھ رکھ کرفارغ بیشار ہتا ہے کوئی کام کاج نہیں کرتا اور دعا کرتا ہے الی مجھے رزق عطا فرما ایسے مخص کو خدا کی طرف سے جواب ملتا ہے کہ کیا میں نے تخفے رزق کمانے کا حکم نہیں دیا ہے؟
- (۲) دوسرا وہ مخض ہے جس کی زوجہ بری ہواوراس کے بد کردار ہونے کی وجہ سے شوہراس عورت کے لیے بدوعا کرے تو خدا جواب میں کہتا ہے کہ کیا میں نے اس مسئلہ کاحل تیرے ہاتھ میں نہیں رکھا ہے؟ (لیعنی طلاق دے کر چھٹکارہ حاصل کر بدوعا کرنے کا کیا فائدہ)۔
- (٣) تیسرا شخص جس کی دعا قبول نہیں ہوتی وہ مال دار انسان جس نے اپنی شروت کو ضائع کر دیا ہو اور اب خدا ہے اور رق طلب کرتا ہے تو خدا اسے جواب میں فرما تا ہے کہ کیا میں نے تخفیے مال کو میا نہ روی اور اعتدال سے خرج کرنے کا تھم نہیں دیا تھا؟ اس کے بعد حضرت امام جعفر صادق اس آیہ مہیں دیا تھا؟ اس کے بعد حضرت امام جعفر صادق اس آیہ مجیدہ کی تلاوت فرماتے ہیں "اور یہ لوگ جب خرج کرتے ہیں تو نہ اسراف کرتے ہیں اور نہ تنجوی سے کام لیتے ہیں بلکہ ان دونوں کے درمیانی راستہ کو اختیار کرتے ہیں "۔

(٣) چوتفا مخص جس كى دعا قبول نبيس موتى جوكسى كو مال قرض پردے مگراس بركوئى گواه نه كيے موں تو اب قرض لينے والا

ا نکار کر دے تو اس وقت اس قرض دینے والے کی دعا قبول نہیں ہوگی چونکہ خدا جواب میں فرماتا ہے کہ آیا میں نے قرض دیتے وقت گواہ بنانے کا حکم نہیں دیاتھا؟۔

ولید بن مبیح روایت کرتا ہے (ورجل یدعو علی جارہ وقد جعل الله له السبیل الی ان یتحول عن جسوارہ ببیسع دارہ) اور ایس خص کی بدوعا بھی قبول نہیں ہوتی جواذیت دینے والے پڑوی کے حق میں کرے کیونکہ خدا اسے جواب میں کہتا ہے کہ میں نے اس اذیت سے چھٹکارہ پانے کو گھر نے کر پڑوس تبدیل کرنے میں رکھا ہے پھر آپ بددعا کیوں کرتے ہو؟۔

الله و یسئله من فضله مالا فیوزقه قال فینفقه فیما لا خیر فیه قال ثمر یعود فیدعو الله فیقول اکم اعطك؟
الله و یسئله من فضله مالا فیوزقه قال فینفقه فیما لا خیر فیه قال ثمر یعود فیدعو الله فیقول اکم اعطك؟
السمر افعل بك كذا و كذا ) ایا شخص جوخالق سے دونوں باتھوں کو پھیلا کر بلند کر کے مال ورزق طلب كرتا ہے تو خدا اسے عطا كرتا ہے اور پھروہ اس مال کو سیح خرج نہیں كرتا (اور مال ختم ہونے کی صورت میں) جب دعا كرتا ہے تو خدا اسے جواب میں کہتا ہے كیا میں نے تجھے مال عطا نہیں كیا تھا؟ (جہتو نے غلط كاموں میں خرچ كر كے ختم كردیا ہے ) كیا میں نے تیرے ساتھ بھلائی كرتے ہوئے بینیس كیا ہے ، بینیس كیا ہے (یعنی خدا این بندے کو اپنی عنایات کو یا دكرواتا میں ا

## سخت دل اور لا برواہ کی دعا کے بارے میں:۔

روایات میں ملتا ہے کہ سخت ول والے انسان کی دعا بھی قبول نہیں ہوتی اور اس طرح ایسے انسان کی دعا قبول نہیں ہوتی جو دعا کرتے وقت لا پروائی اور عدم توجی کے ساتھ دعا کرے سلیمان بن عمر حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے نقل کرتا ہے ( ان السله لا یستجیب دعاء بظهر قلب ساہ فاذا دعوت فاقبل بقلبك ثمر استیقن بالاجابة) جو شخص غفلت سے اور بے توجی کی حالت میں دعا مانگتا ہے خدا اس کی دعا کو بھی تجول نہیں کرتا (لہذا اے مومن) جب دعا مانگتا تو خشوع وخضوع اور حاضر دل کے ساتھ دعا کرتا پھر قبولیت پریقین رکھنا۔

سیف بن عمیره حضرت امام صادق آل محملیهم السلام سے نقل کرتا ہے ( ان السلمہ لا یستہ جیب دعاء بظہو قلب قاس ) الله تعالی سخت دل والے انسان کی دعا قبول نہیں کرتا۔

# دعا میں جلد اور پہل نہ کرنے والے کے بارے میں:

جو شخص بھی بھی خدا کو یاد نہ کرے اور اس سے دعا نہ مانگے تو خدا وند ذوا کجلال اس پر مصیبتوں اور بلاؤں کے نازل ہونے کے وقت اس کی دعا کو تبول نہیں کرتا ہے۔ بشام بن سالم حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے نقل کرتا ہے ( من تقدم فی المدعا است جیب له اذا نزل به بشام بن سالم حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے نقل کرتا ہے ( من تقدم فی المدعاء لحد یست جب له اذا نزل به المبلاء و قیل صوت معروف ولمد یحجب عن المسماء و من لمد یتقدم فی المدعاء لمد یست جب له اذا نزل به المبلاء و قالت المملائكة ان ذا الصوت لا نعرفه ) جو شخص بمیشہ خدا سے دعا کرتا رہتا ہے تو ایسے شخص کی دعا اس پر مصائب و شدا كد کے نزول کے وقت متجاب بوتی ہے اور اسے یوں کہا جاتا ہے کہ یہ آواز ( ملاء اعلیٰ میں ) معروف اور جانی بچانی ہے اور کوئی بھی چیز اس دعا کی استجابت میں حاکل نہیں ہوتی اور جو شخص سوائے مصیبتوں اور شدا كہ کے نازل ہونے کے بھی بھی خدا سے دعا نہ کر نے ایسے انسان کی دعا مشکلات میں بھی رد کر دی جاتی ہے اور ملائکہ اس کی دعا کورد ہوئے یوں کہتے ہیں کہ یہ ایسی آواز ہے جسے ہم نہیں جائے۔

# گناہوں برمصرر بنے والے کی دعا کے بارے میں:

روایات کثیرہ سے متفاد ہوتا ہے کہ جو شخص گناہوں پر اصرار کرتا ہے اس کی دعا کبھی بھی قبول نہیں ہوتی ، رسول اسلام ارشاد فرماتے ہیں (مشل اللذی یدعو بغیر عمل کمثل الذی یرمی بغیر و تو) عمل صالح کے بغیر دعا کرنے والے انسان کی مثال ایسے شخص کی طرح ہے جو بغیر کمان کے تیر چلاتا ہے۔

صادق آل محملیم السلام فرماتے ہیں (کان رجل فی بنی اسوائیل قد دعا الله تعالی ان یوزقه غلاما ثلاث سنین فلما رای ان الله لا یجیبه قال: یا رب أ بعید انا منك فلا تسمعنی ام قریب فلا تجیبنی؟ فاتاه ات فی منامه قال: انك تدعو الله منذ ثلاث سنین بلسان بذی وقلب عات غیر نقی و نیّة غیر صادقة فاقلع عن بذائك ولتنق لله قلبك ولتحسن نیّتك ففعل الرجل ذالك عاما فولد له غلام)

ایک شخص غداسے تین سال تک بیٹے کی وعا کرتا رہا جب اس نے ویکھا کہ خدا اس کی وعا قبول نہیں کررہا تو کہتا ہے کہ اے میرے پالنے والے ، کیا میں آپ سے دور ہوں کہ میری وعانہیں سن رہا ، یا میں قریب ہوں گر تو جواب نہیں دے رہا؟ ای حیرت میں ہی تھا کہ رات کوخواب میں ایک شخص کود کھتا ہے وہ کہتا ہے کہ اے دعا کرنے والے تو تین سال سے غلیظ اور جرات کوخواب میں ایک شخص کود کھتا ہے وہ کہتا ہے کہ اے دعا کرنے والے تو تین سال سے غلیظ اور جرات کوخواب میں ایک شخص کو د کھتا ہے وہ کہتا ہے کہ اے دعا کرنہا ہے اور وعا کرتے وقت تیری بداخلاق زبان سے دعا ما تک رہا ہے اور ادب سے دور سرکش اور ناپاک دل سے دعا کر دہا ہے اور وعا کرتے وقت تیری

نیت بھی صاف اور مخلص نہیں ہوتی لہذا پہلے اس بدخلقی کو دور کر اور اس غلاظت اور بے ادبی سے اپنے دل کو پاک کر اور نیت کوصاف کر (خواب دیکھنے کے بعد ) اس نے ایسا ہی کیا اور ایک سال ان امور پر کار بندر ہاتو خالق نے اسے ایک بیٹا عطا کیا۔

#### ملاحظه:

میرحدیث مذکور چاراہم امور پرمشمل ہے۔

- (۱) سب سے پہلے دعا کرنے والے کو بدخلقی کی صفت کو دور کرنا چاہیے۔
  - (٢) دل كى سختى اورغلاظت نېيى ہونى چاہيے \_
- (۳) نیت اچھی ہونی جا ہے لیتی انسان کا خدا کے بارے میں حسن طن ہو، دعا کرنے والا خدا کے بارے میں اس بات کا حسن طن رکھے کہ خدا میری حاجات کو پورا کرنے پر قادر ہے اور میری بیرحاجات انشاء اللہ پوری ہوں گی۔
- (م) گناہوں سے توبہ کی ہو کیونکہ ارشاد ہے( فاقلع عن المعصیة ولتن للد قلبک) گناہوں کی غلاظت ونجاست کو اپنے سے دور کر اور اپنے دل میں خوف خدا پیدا کر۔

# مال حرام کھانے والے کی دعا قبول نہیں ہوتی:

روایت میں ماتا ہے کہ جو مخص مال حرام کھا تا ہے اس کی دعا قبول نہیں ہوتی۔

صدیث قدسی میں ہے کہ (فسمنك المدعاء و علمی الاجبابة فسلات حجب عنی دعوة الا دعوة اكل المحرام) (اے بندہ خدا) دعا كرنا تيرا كام ہے اور قبوليت دعا ميرا كام ہے جھے سے كوئی دعا بھی نہيں حجب ستی مگر مال حرام كھانے والے شخص كی دعا مجھ تك نہيں پہنچتی۔

نبی اگرم سے مروی ہے ( من احب ان یستجاب دعائه فلیطیب مطعمه و کسبه) جویہ چاہتا ہے کہ اس کی دعا قبول ہوائے اپنی غذا اور کمائی کوحلال کرنا چاہیے۔

ایک دن رسول خدانے اس مخض کے جواب میں فرمایا جس نے بیکھا کہ میں چاہتا ہوں میری دعا قبول ہوتورسول نے فرمایا (طهر ماکلك ولا تدخل بطنك الحرام) اپنی غذاكو پاک كرواور حرام نه كھاؤ۔

راوی علی بن اسباط حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے نقل کرتا ہے (مسن سسرہ ان یستجاب دعائدہ فلیطیب کسبه) جوید پہند کرتا ہے کہ اس کی دعاقبول ہوتو اسے اپنی غذا کو یا کیزہ کرنا جا ہے۔

ایک اور مقام پرصادق آل محمیلیم السلام فرماتے ہیں (توك لقمہ حوام احب الى الله من صلوة الفى كى الكہ اللہ من صلوة الفى كى تعد تطوعا ) ایک حرام لقمہ سے اجتناب كرنا خدا كے نزدیك دو ہزار مستحب نماز پڑھنے سے زیادہ محبوب ہے۔ اسى طرح ایک اور مقام پر ارشاد فرماتے ہیں ( داد انق حوام یعدل عند الله سبعین حجة مبرودة) حرام كى كمائى كے ایک دانہ كى مقدار كوردكرنا خدا كے ہال ستر قبول شدہ جو ل كے برابر ہے۔

لوگوں پرظلم و جر کرنے والوں کی دعائے بارے میں۔

روایات کثیرہ سے مستفاد ہوتا ہے کہ جو شخص لوگوں پرظلم وستم کرتا ہے اور انہیں اذیت و تکلیف دیتا ہے خدا اس کی دعارد کر کے اس کے منہ پر مارتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) (وظلم الك بهت براكناه اور بهت بوى لعنت برحضرت امام محمد باقر ارشا وفر مات بير (الظلم قلاله : ظلم يغفره الله وظلم لا يدعه الله ، فا ما الظلم الذى لا يغفره فا لشرك واما الظلم

مصنف علام من في المرائيل كور كريس حضرت عيلى "كي طويل وعريض حديث كالمختصر حصه نقل فرمايا ب جس

الذي يغفر ه فظلم الرجل نفسه فيما بينه و بين الله واما الظلم الذي لا يدعه المداينة بين العباد)

ترجمہ ظلم تین اقسام پر ہے

ا:ایک ایباظلم جسکی خدا مغفرت کرتا ہے۔

٢: ايك ايياظلم كه خداجكي مغفرت نهيل كرتا \_

س: وہ ظلم جسکی خدا مدرنہیں کرتا ہے۔

الیاظلم خداجس کی مغفرت ندکرے وہ شرک ہے۔اوراییاظلم کہ جوانسان اوراس کے خدا کے درمیان ہوخدا ایسےظلم کو بخش دیتا ہے۔اورجس ظلم پرخدا کوئی نصرت و مدرنہیں کرتا ہے وہ حقو ق العباد ہیں مثلاً ایک دوسرے کوقرض دینا وغیرہ میں ظلم بر نتا حقیقت میں ' قطلم'' کسی چیز کواس کے اصلی مقام و مکان سے ہٹ کرر کھنے کا نام ہے بتو جو شخص گنا ہ کرے تو وہ اس لیے ظالم ہے چونکہ اس نے معصیت کواطاعت کے مقام پررکھا ہے اورمشرک بھی ظالم ہے کیونکہ غیر اللہ کوخدا کا شریک بنایا ہے اور ایسے ظالم کوخد البھی بھی معاف نہیں فرما تا۔جیسا کہ ارشا دخدا وندی ہوتا ہے (ان السلمہ لا یعفر ان یشب ک بسه) خدا اینے شریک تھیرانے والے کومعاف نہیں کرتا۔ اور جوانیان اطاعت خدا وندی کوچھوڑ کرمعصیت کا ارتکاب کرتا ہے۔خداکی ذات ایسے ظالم کوتو بہ اور اس کی دیگر شرائط کے ساتھ بخش دیتا ہے۔اور تیسری قتم ظلم کی وہ ہے کہ جوحقوق العباد سے متعلق ہو آمیں خدا مدنہیں کرتا ۔ تو گویا لوگوں پرظلم و جبر کر کے اموال کوغصب کرنا ایک ایساظلم ہے جس کی مغفرت فقط مطلوم ہی کرسکتا ہے۔خدامھی اس میں نصرت نہیں کرتا ظلم کی قدمت میں معصومین علیم السلام ك فرامين بكثرت يائے جاتے ہيں -جيساكمامير المومنين فرماتے ہيں (يوم السمظلوم على الظالم اشد من يوم الظالم على المظلوم)مظلوم كاون ظالم ك لياس ون سيزياده يخت بجس ون ظالم فظلم كياتها اى مفاوكا ايك اورفر مان بكر (من ظلم عباد الله كان خصمه الله في الدنيا والأخرة ويوم الظالم الدنيا فقط وهي تنقطع ويوم المظلوم الدنيا والأخرة والمنتقم هو الله تعالى والله عزيز ذو انتقام ترجم: "جوتخص بندگان خدا پرظلم کرے خدا دنیا و آخرت میں اس کا دشمن ہوتا ہے اور ظالم کے ظلم کا دن فقط دنیا میں ہے جو کہ ختم ہو جانیوالا دن ہے مگرمظلوم کی دا درس کا دن دنیا وآخرت میں ہے اور ظالم سے انتقام لینے والا خالق دو جہاں ہوگا اور الله عالب اورانقام لينے والا ہے'' میں خالق دو جہاں کی جانب سے ظالموں اور جابروں کو وعید عذاب دی گئی ہے اس صدیث میں بنی اسرائیل کے ظالموں کے معراد کا فراور اعل ایمان میں سے فاسق و فاجرلوگ ہیں۔ اور ان ظالموں کی و عاہمی تبول نہیں ہوگی جو (المحت) بینی معالمہ میں رشوت خوری کریں۔ اور حرام مال کما کئیں اور سودخوری کے مرکلب ہوں۔ مقام عبرت ہے آج کے ان نام عاد اعلی معالمہ میں رشوت خوری کریں۔ اور حرام مال کما کئیں اور سودخوری جیسی برائیوں میں غرق ہیں۔ اور مال و منال کے جو ترشوت و سودخوری جیسی برائیوں میں غرق ہیں۔ اور مال و منال کے جو ترکی کی عبدت میں حرام و حلال کی کوئی تمیز نہیں کرتے۔ اور ان کی ان مذموم خصلتوں کی بدولت خدا وند ذو الجلال انکی د عاکوجی محبت میں حرام و حلال کی کوئی تمیز نہیں کرتا بلکہ جواب میں ان پر اپنی لعنت بھی ہے۔ (اعماذ نا اللہ و آیا کھر من لعن اللہ )۔ اور حضرت کوئی کر کے اس بات کی طرف بھی خدانے اشارہ کر دیا ہے کہ میر نے زد کید دلوں کی صفائی اور پاکیز گی معیار ہے۔ ظاہری طور پر آپ لوگ جتنے بھی صاف ستھرے ہوں کیاں دلوں میں عقائد فاسدہ اور نجس و خطرناک ارادوں کو چھپاتے ہوئے ہوں تو اس کی دعا کو میں بھی نہیں پورا کروں گا دل چونکہ تمام اعضائے انسانی میں سے اشرف عضو ہے لہذا اس کا تمام اخلاق رذیلہ سے پاک کرنا اور اخلاق حسنہ سے مین کرنا واجب ہے۔ چونکہ یہی دل ہی عرش خداوندی ہے اور مرکز نور الی ہے اور مرکز نور الی سے حکمت خداوندی کی جو تھے دھوکہ دیے کی جوشن اپنے دلوں کوان نذکورہ بالا اخلاق حسنہ سے بدل کراخلاق سکیہ سے سیاہ کرے گا تو وہ بھے دھوکہ دیے کی کوشش کرے گا اور وہ بھے چرزیا دتی کرے گا۔

نی اکرم سے منقول ہے کہ (اوحی الملہ الی ان یا اخاالمرسلین و یا اخا المندرین اندر قومك لا یدخلوا بیتا من بیوتی ولاحد من عبادی عند احد منهم مظلمة فانی العنه ما دام قائما یصلی بین یدی حتی یرد تملك المنظلمة فاكون سمعه الذی یسمع به و اكون بصره الذی یبصر به و یكون من اولیائی و اصفیائی و یكون جاری مع النبیین و الصدیقین و الشهد اء و الصالحین فی الجنة) خالق كا كات نے جھے وی كرتے ہوئے ارشاد فرمایا ہے كہ اے رسولوں كے بھائی اوراے (میری مخلوق کو) ہمایت وقصیحت كرك ڈرانے والوں كے بھائی ای قوم وطت كواس امر کی هیچت كرك ڈراؤ كرآپ میں سے كوئی بھی میرے گھروں (مجد) میں وافل نہ ہو جب تک كہ اس کی گردن پر لوگوں سے ظم كرك حاصل كیا ہوا مال ہو كونكہ ایسافض جب تک نماز میں رہتا ہے میری طرف سے اس پر لعنت نازل ہوتی رہتی ہے یہاں تک كہ یظم سے لیا ہوا مال وغیرہ كو واپس نہ كردے (جب مال واپس كر کے میری اطاعت كرنے لگ جائے گا) تو پھر میری رضا كے تائع ہوكر دیکھے اور سنے گا اور میرے اولیاء و برگزیدہ بندوں میں سے ہوجائے گا اور انبیاء كرام ، صالحین وشہداء عظام اور سے لوگوں كے ماتھ ل كر جنت میں میرے پڑوں میں ہوگا۔

حضرت اما علی ابن ابی طلب علیها السلام فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے حضرت عیسی کووی میں فرمایا (قبل لبندی السرائیل لا یہ خلوا بیتا من بیوتی الا بابصار خاشعة و قلوب طاهرة و اید نقیة و اخبر همر انی لا استجیب لاحد منهم دعوة و لاحد من خلقی لدیه مظلمة) اے عیسی بی اسرائیل کو کہدو میرے گروں میں (عبادت گا ہوں میں) اس وقت تک داخل نہ ہونا جبتک کہ آپ کی آئھوں میں خشوع وخضوع نہ ہو، پاک و پاکیزہ دلوں سے داخل ہونا اور مال حرام سے رفئے ہوئے ہاتھوں سے داخل نہ ہونا، اے عیسی اپنی قوم کو اس بات کی خبردے دو کہ کی شخص کے ذمہ کی کا موت ہوں میں کروں گا (جب تک وہ اسے ادانہ کرے)۔

### الباب الرابع:

کیفیت دعا کے بارے میں .....

وعا کے لیے تین قتم کے آواب ہیں۔

- (1) وعاما لكنے سے پہلے كة واب\_
  - (۲) اثناء دعائے آ داب\_
  - (٣) بعداز دعا کے آداب۔

القسم الأول: دعائے پہلے کے آداب۔

قبل از دعا بہت ہے مختلف قتم کے آ داب ذکر کیے جاتے ہیں یہاں ان میں سے بعض کو ہم ذکر کرتے ہیں۔

- (۱) با طہارت ہو ( وضوء غسل، تیم کا ہونا )۔
  - (٢) خوشبولگائے ہوئے ہونا جاہیے۔
    - (۳) قبلەرخ ہو۔
- (۴) قبل از دعا فقراء ومساكين كوصدقد وينا چاہيے، چونكه خالق كائنا ارشا وفرما تا ہے (فسقسد مسوا بيسن يسدي نسجو اكھ صدقة ) سورة مجادلہ آیت ۱۲ ۔ منا جات كرنے سے پہلے صدقد نكال دو ۔ \_

حاشیہ ہرز مانہ میں بیر کمزوری رہی ہے کہ جھوٹی عزت کے طلبگا راور حقیقت سے فارغ لوگ ہمیشہ اپنے اندر پائے جانیوالے نقص اور کی کو پورا کرنے کیلئے بڑی شخصیات کے ساتھ چیکے رہتے ہیں اور اسی میں اپنے لئے کمال اور فخر محسوس کرتے ہیں لہذا اسی جھوٹی شخصیت سازی کا ماحول رسول خداصلی الشعلیہ والہ وسلم کے زمانہ میں بھی تھا۔اور رسول

اسلام کے ساتھ ہروقت بیٹے رہنے اور ان سے سرگوشی کرنے سے اپی شخصیت بنانے کے چکروں میں تھے۔خالق کا نتات نے ان کی اس کھو کھی شخصیت کو بے نقاب کرنے کیلئے اور ان سے ''صحابیت رسول' اور محبت رسول کا امتحان لینے کیلئے ارشا و فر ما یا کہ اب سے جوشن بھی رسول خدا کی بارگاہ میں جائے اسے پہلے راہ خدا میں صدقہ وینا چا ہے۔کتب نقاسیر اس بات کی شاہد ہیں کہ سوائے حضرت علی کے اور کوئی اس حکم خدا وندی پر عمل نہ کر سکا حتی کہ فخر الدین رازی جسے متعصب مفسر نے بھی بیافتر اف کیا ہے کہ فقط حضرت علی نے اس حکم فدا وندی پر عمل کیا ہے۔ان کے پاس ایک وینا رضا اسے دیں در ہموں میں تبدیل کروا کرروزانہ ایک ایک در ہم فقراء و مساکین میں بانٹ کر بزم رسول اسلام میں حاضر ہوتے سے ۔اس آیت مجیدہ میں جہاں جمو فی شخصیت سازی کو بے نقاب کیا گیا ہے و ہاں بیر آیت عظمت رسول اور فقراء و مساکین پر خرج کرنے ،اور بکشرت لا یعن فتم کے سوال کرنے سے نبی اور مخلص رسول اور منا فق کی تمیز پر و لا است کرتی مساکین پر خرج کرنے ،اور بکشرت لا یعن فتم کے سوال کرنے سے نبی اور مخلص رسول اور منا فق کی تمیز پر و لا است کرتی

(۵) دعا کرنے والے کو اس بات کا یقین اور اعتقاد ہو کہ جس امر کو خدا سے طلب کر رہا ہوں خدا اس پر قادر ہے، کیونکہ ارشاد خدا وندی ہوتا ہے ( و لیومنوا بی) سورة بقرة آیت ۱۸۱ وہ مجھ پر ایمان رکھیں ۔

نی اکرم صلی الله علیه وآله وسلم سے منقول ہے کہ (یقول الله عز و جل من سئلنی و هو یعلم انی اضر و انفع انفع استجبت له) خدا فرما تا ہے کہ جو جھے سے سوال کرنے کے ساتھ ساتھ اس بات کا عقیدہ بھی رکھے کہ (لوگوں کو) نفع ونقصان دینا میرے قبضہ قدرت میں ہے تو میں ایسے شخص کی دعا قبول کرتا ہوں۔

(۲) قبل از دعا کے آداب میں سے ہے کہ انسان کوخدا کے بارے میں حسن طن ہو کہ خدا میری دعا کو قبول فرمائے گا اور اس بات کا خدا کے بارے میں اچھا گمان رکھے کہ خدا میری دعا کو ردنہیں فرمائے گا کیونکہ اللہ تبارک و تعالی ارشاد فرماتا ہے (وادعوہ حوفا و طمعا) سورۃ الاعراف آیت ۵۲۔ خدا کو پیم ورجاء سے پیارو۔

صدیث قدی میں وارد ہوا ہے (اناعند ظن عبدی بی فلا یظن عبدی بی الا خیر ۱) جومیرا بندہ میر کے متعلق حسن ظن رکھتا ہے میں اس کی حاجات کو پورا کرتا ہوں پس میر ابندہ میر ہے متعلق خیر و بھلائی کا حسن ظن رکھے۔
رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں (ادعو االله و انتحہ موقنون بالا جابة) خدا سے اس حالت میں دعا ما گوکہ آپ کو قبولیت دعا کا اعتقاد ہو۔

خالق کا نئات حفزت موی علیه السلام کووی میں ارشاد فرماتا ہے کہ (یا موسی ما دعوتنی و رجوتنی فانی ساغفرلك) اے موی آپ جب تک مجھے پکارتے رہو گے اور مجھ سے اپنی امیدیں وابستہ رکھو گے تو میں عقریب آپ

کو بخش دول گا۔

سلیمان بن فراء حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے نقل کرتا ہے کہ ( اذا دعوت فظن حاجمک بالباب ) جب آپ دعا مانگیں تو اس بات کا گمان رکھیں کہ حاجت قبول ہوا جا ہتی ہے۔

روایت میں ملتا ہے (ف اقبسل بی قلبك و ظن حاجتك بالباب) خلوص دل سے بارگاہ الى میں حاضری دو اور گمان كروكہ حاجت قبول ہوگی ۔

قصل .

رجائے فذاکے بارے میں۔

خالق کا نکات کے متعلق استجابت دعا کے سلسلہ میں کیول نہ حسن طن رکھا جائے جو کہ سب سے زیادہ کریم اور تخی ہے جس کی رحمت اس کے غضب سے پہلے ہے اور اس کی رحمت وسیج ہے۔

روایت میں ماتا ہے (ان السلم سبحانه و تعالی لما نفخ فی ادم من روحه و صار بشرا فعندما استوی جالسا عطس فالهم ان قال الحمد لله رب العالمین ، فقال الله تعالی یرحمك الله یا ادم) حضرت ادم علیه السلام میں خدانے جب روح چونک کرممل طور پر بشروانسان بنا دیا تو آدم علیه السلام کو وہاں بیٹے ہوئے چونک آئی تو خداکی طرف سے حضرت کو ''الحمد للدرب العالمین'' کہنے کا الہام ہوا تو اب خدانے اس کے جواب میں ارشاد فرمایا (میں) خداکی تم پر رحمت ہو۔

كاند

مندرجہ بالا صدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ خالق کا کنات نے ابوالبشر حضرت آوم سب سے پہلا خطاب اپنی رحمت کے بیجیج کا کیا ہے۔ روایت میں ہے کہ (ان الله سبحانه و تعالی قال لموسی حین ارسله الی فرعون یہ وحمت کے بیجیج کا کیا ہے۔ روایت میں ہے کہ (ان الله سبحانه و تعالی قال لموسی حین ارسله الی فرعون یہ یہ و اخبیرہ انسی الی العفو و المغفرة اسرع منی الی الغضب و العقوبة) خدانے جب حضرت موی علیہ السلام کوفرعون کی طرف رسول بنا کر بیجاتو فرمایا کہ اے موسی : فرعون کو میرے عذاب سے ڈراؤ اور اسے اس بات کی خبر دے دو کہ میرے غضب و سزاسے زیادہ جلد میری مغفرت و درگذر ہے۔

ایک اور مقام پر روایت پس ہے کہ (انبه استخات بسوسی علیمه السلام حین ادر که الغرق و لم ستخت بالله فاوحی الله الیه یا موسی کم تغث فرعون لانك لم تخلقه ولو استغاث بی لاغتنه) فرعون

جب غرق ہور ہاتھا تو اس وقت موئ کو مدد کے لیے پکارا (لیکن وہ اس کی مدد کو نہ پنچے) اور اللہ کو نصرت کے لیے نہ پکارا تو خدانے موٹ کو وقی کی کہ اے موٹ کی تو نے فرعون کی مدد اس لیے نہیں کی چونکہ تو نے اسے پیدا نہیں کیا اگر اب بھی سے تمہاری بجائے مجھے پکارے تو میں اس کی مدد کرتا۔

173

حاشہ: جناب یونس کا قصد معروف ومشہور ہے۔ اس واقعہ میں بھی حضرت کے قصد کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ حضرت یونس کو' صاحب الحوت' کہا جاتا ہے اور' ذوالنون' بھی کہا جاتا ہے۔ عراق کے معروف شہر شال میں واقع موصل میں نینو کی کی سرز مین پر مدت تک تبلیغ کرتے رہے ۔ اور وہاں ایک لا کھ سے زیا دہ افراد سے ۔ مگران میں حضرت کی تبلیغ پر فقط دوافراد ہی ایمان لائے ۔ ان میں سے ایک عالم تھا اور ایک عبادت گزار تھا۔ بالآخر تنگ آکر آپ نے عذاب کی و عذاب کی و عنداب کی دردناک منظر کوند و کیھنے کی وجہ سے وہاں سے چلے گئے ۔ تو عاما تی اور تو م کو بھی عذاب کی خبر دے دی ۔ اور خود عذاب کے دردناک منظر کوند و کیھنے کی وجہ سے وہاں سے چلے گئے ۔ تو اس عالم نے پوری قوم کو جمع کیا اور انہیں صحرا میں جاکر خداسے گڑ گڑا کر دعاکر نے کا تھم دیا ۔ تو ما وَں نے اپنے بچوں کو

آپ نے ملاحظہ فرمایا ہوگا کہ خالق کا نتات اپنے بندوں کے ساتھ کتنا اچھا سلوک کرتا ہے اور اپنے بندوں پر اپنی خصوص عنایت اور رقم وکرم ہے کہ اپنے بندوں کو اس امر کی طرف مغتب دلاتا ہے کہ وہ ایک دوسرے کے لیے دعا کریں ایس دعا کو خدا جلد قبول فرما تا ہے ، اور رحمت خدا جلدی شامل حال موتی ہے ، لہذا خدا نے حضرت موسی کو ارشاد فرمایا ( ادعنی علی لسان لمد تعصنی به و هو لسان غیر ک ) اے موسی مجھے ایسی زبان سے پیار جس سے میری تافر مائی نہ کی ہواور وہ تیرے غیر کی زبان ہے یعنی کوئی اور مومن آپ کے لیے دعا کرے۔

مومن بھائی کے لیے مانگی گئی دعا متجاب ہوتی ہے اور خود دعا کرنے والے کو اس سے بھی دو گنا رحمت وعنایت خاص عطا ہوتی ہے (عنقریب اس موضوع کو تفصیل سے بیان کریں گے )۔

مومن کے حق میں وعا کرنا .....

یمی وجہ ہے کہ روایات و اخبار میں اس امر پر بہت حرص اور رغبت دلائی گئی ہے کہ انسان اپنے نیک انمال کے ثواب وطاکرتا اور عبن موقین موقین موقین ومرحومات مومنات کے نام ہدیہ کرے چونکہ خدا اس کے عوض اسے دو گنا اجر واثو اب عطاکرتا ہے اس بارے میں حضرت ختمی مرتبت سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے منقول ہے کہ (من دخل المقابر فقر أسورة یلسین خفف المله عنهم یو مئذ و کان له بعدد من فیها حسنات) جوشن (مونین کے) قبرستان میں جاکرسورة یلین کی تلاوت کرتا ہے تو خدا ان اہل قبور کی تعداد کے برابر اس شخص کونیکیاں عطاکرتا ہے۔ تلاوت کرتا ہے تو خدا ان اہل قبور کی تعداد کے برابر اس شخص کونیکیاں عطاکرتا ہے۔

جدا کر کے بارگاہ ایز دی میں یوں استغفار کیا کہ آیا ہوا عذاب ٹل گیا۔ جناب یونس وہاں کے ایک دریا کے قریب پنچے تو ایک کشتی میں سوار ہو گئے اسے ایک بڑی مچھل نے روک لیالوگوں نے کہا کہ اسے غذا در کا رہے ۔ قرعہ اندازی کرنے پر حضرت یونس کا نام آیا تو انہیں مچھل کے حوالے کر دیا گیا۔ مچھل نے انہیں نگل لیا۔ حضرت نے جب استغفار شروع کیا تو اس مچھل کے نفصا ن سے محفوظ رہے تو ایک مدت کے بعد مچھل نے ساحل پر آ کر چھوڑ دیا۔ جب وطن آئے تو قوم کو خوشحال پاکر مطمئن ہو گئے تو بہ کرنے سے قوم فی گئی۔ اور استغفار سے حضرت یونس کی جان فی گئی۔ اس واقعہ سے ہیم شج ہوتا ہے کہ ملغ کو بھی بھی قوم سے جد انہیں ہونا چاہیے۔ اور ڈٹ کر مقصد کے حصول کے لیے کوشش جاری رکھے رہنا چاہیے۔ ہمت نہیں ہارنی چاہیے۔ اور یہی ختمی مرتبت کی عالم گیر نبوت کا رازتھا۔

حضرت صادق آل محمليهم السلام ارشاد فرماتے ہیں ( یدخل علی السمیت فی قبر ہ الصلوۃ و الصوم والسحیح والسحیح والسحیح والسحیاء والبر و یکتب اجرہ للذی یفعلہ و للمیت) مومن میت کے لیے انجام دیے گئے اعمال مثل نماز، روزہ، جح، صدقہ، دعا و خیرات اور دیگر اعمال صالحہ اس تک جینچتے ہیں اور ان کا اجر اس مومن میت کو ملنے کے علاوہ خود ان اعمال کرنے والے شخص کو بھی ماتا ہے۔

حضرت امام جعفرصادق عليه السلام كا ايك اورجگه پرفرمان ب ( حسن عسم ل من المسلمين عن حيت عمل خيسو اضعف السله له اجره و نفع الله به المعيت) جومومن فخص كسى مومن ميت كے ليے كوئى عمل خير انجام ديتا ہے تو خدااس عمل خيرسے اس ميت كوبھى نفع ديتا ہے اور اسے بھى دوگنا ثواب ديتا ہے ۔

یکی وجہ ہے کہ خدا و ند ذوالجلال نے اپنے نبی حضرت محمط فی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کومونین کے بارے میں دعائے مغفرت کرنے کے لیے یوں محم فرمایا ہے (فاعلم رانه لا الله الا الله و است خفو لذنبك و للمومنین و المومنین و المومنین و مومنات کے گناہوں المومنات) سرة محمد آیت ۱۹ اللہ کو اللہ کے اور کوئی معبود برخی نہیں ہے اپنے لیے اور مومنین ومومنات کے گناہوں کی مجھ سے مغفرت طلب کرو۔

### شرح آیت:

آپ بغور ملاحظہ فرما کیں کہ خالق کا گنات نے اس آیہ مبارکہ ہیں اپنے حبیب کومومنین کے گناہوں کی طلب مغفرت کے تھم
کو اپنی تو حید کی گواہی کے ذکر کے ساتھ بیان فرمایا جس سے بیدواضح ہو جاتا ہے کہ تمام احکام اسلامیہ اور اسلام و دین
مبین کی جڑ تو حید خدا وندی ہے خالق کا گنات کا اپنے محبوب نبی کومومنین ومومنات کی معفرت کا تھم دینا ایک لطف اور
عنایت خدا وندی ہے اور بیدخدا کا اپنے بندوں پرفضل وکرم ہے اور آیا بیرخدا کی رحمتوں کے دروازہ کے کھلنے کا نام نہیں تو اور
کیا ہے؟؟

پھر خالق کا کنات نے اپنے اس بیان کو اپنے ایک اور فرمان حق کے ساتھ تا کید کردی کہ (ان عدد ظن عبدی ہی) میں اپنے ساتھ حسن ظن کرنے والے بندہ کے ہاں ہوں (یعنی اس کی دعا کو قبول کرتا ہوں) اور خدا کے بارے میں بر گمانی کرنے والے کو عذا بالی سے ڈرایا گیا ہے۔ اور ان پر غضب خدا ہوتا ہے خدا کے ساتھ حسن ظن کرنے والے کو کرم اللی اور رحمت خدا شامل ہوتی ہے۔ اور اس کی واضح دلیل ہے ہے کہ خدا نے بندہ کو قرآن میں فقط اللہ پر بھروسہ کرنے کا تھم فرمایا ہوتے ہے۔ کہ روعلی اللہ فتو کلوا ان گنتھ مو منین کرہ اللائد ، اللہ فتو کلوا ان گنتھ مو منین کرہ اللائد ، اللہ فتو کلوا ان گنتھ مو منین کرہ اللہ کو میں اللہ فتو کلوا ان گنتھ مو منین کرہ اللہ کو میں اللہ فتو کلوا ان گنتھ مو منین کی اللہ فتو کلوا ان گنتہ مو

ترجمه إا كرتم مومن موتو فقط خدا پر مجروسه كرو!

تنجرہ: اس آیہ مجیدسے یہ واضح و آشکار ہوجاتا ہے کہ فقط خدا پر مجروسہ و توکل کرنا ایمان کی شرائط میں سے ہے اور ساتھ ساتھ یہ آیت مجیدہ موثنین کو خدا پر ہی مجروسہ کرنے کی تشویق و ترغیب دلا رہی ہے۔اور خالق کا نئات نے اس آیہ مجیدہ میں مومن کو فقط تشویق و ترغیب ہی نہیں دلائی بلکہ اس امرکی بشارت بھی دی کہ جو خدا پر بھروسہ کرے گا خدا اس کو کافی ووائی ہے۔اور اسے جزائے خیر ملے گی اور خدا اس کی گرانی فرمائے گا یہی وجہ ہے کہ جب موثنین نے خدا کی اس توکل کی نداء پر لیکٹ کی اور جمع ہوئے تو خدا نے قرآن مجید میں آئیس یوں بشارت دی! (وق المواحسب نا اللہ و نعم الو کیل فانقلبوا بنعمة من الله و فضل لحد یمسسه مد سوّء و اتبعوا رضوان الله ای آل عران آیت ۱۲۵ میں ا

ترجمہ!اور انھوں نے کہا ہمارے لیے خدا کافی ہے اور وہی ہمارا ذمہ دار ہے کی سیمجابدین خدا کے فضل وکرم سے یوں بلٹ آئے کہ انھیں کوئی تکلیف نہ پیچی اور انھوں نے رضاء الہی کی اتباع کی۔(۱)

(۱) قرآن مجید میں یہ آیات غزوہ احد سے متعلقہ آیات کے ساتھ ذکر ہوئی ہیں۔ ان آیات میں غزوہ مراء الاسد جے غزوہ بدرالصغری کے نام سے تاریخ میں یاد کیا جاتا ہے کا تذکرہ ہے۔ افا دہ عام کیلئے اس قصہ کو مختصر طور پر ذکر کر دیا جا تا ہے کا تذکرہ ہے۔ افا دہ عام کیلئے اس قصہ کو مختصر طور پر ذکر کر دیا جا تا ہے۔ ابوسفیان اور دوسر سے کفار مکہ جب احد سے واپسی پرمقام'' روحا" پر پنچے تو آئیس یہ خیال آیا کہ عالب آنے کے باو جود بنگ کو کسی نتیجہ پر پہنچائے بغیر ہم واپس آگے ہیں۔ لہذا ہمیں چا ہیے تھا کہ تمام مسلما نوں کو تدویتی کر دیا ہوتا اور احمت کا مظاہرہ کرتے ہوئے '' تمراء الاسد'' تک پہنچ کر ابو سفیان اور اس کے لشکر کو بھگا ہے تھے۔ تو اب اسلام کے بدترین اور از کی دشمن ابوسفیان یہ چا تھا کہ جنگ احد کو کسی منظم نوں کو ختم کریں۔ تو لبذا اب وہ پھر دشمنی اسلام وسلمین کی آگ میں جل کر مدینہ کی طرف دالیس بلیف پڑا۔ اور جملہ کرنا چا ہتا تھا۔ دوسری طرف خدا و ندمتحال نے ختمی مرتبت کو بذر یعدوی دشمن اسلام کے ناپاک جورسول کے ساتھ و قاواری دکھائی وہ تاریخ میں موجود ہے۔ اب مرحلہ بہت مشکل تھا۔ گر مخلصین رسول کا ساتھ دیے جورسول کے ساتھ و فاواری دکھائی وہ تاریخ میں موجود ہے۔ اب مرحلہ بہت مشکل تھا۔ گر مخلصین رسول کا ساتھ دیے تیے تیار ہوگئے۔ آئی خضرت ان جان ناروں کو لے کر پھر جمراء الاسد جو کہ مدینہ سے تقریبا آئی میاری کرتے ہوئے تعیم ابن معود آجھی کے ذر بعدرسول خدا کو مرعوب کرنے کی کوشش کی اور پیغام کے۔ ادھر ابوسفیان مکاری کرتے ہوئے تعیم ابن مسعود آجھی کے ذر بعدرسول خدا کو مرعوب کرنے کی کوشش کی اور پیغام

پھر خدانے آنھیں اپنی محبت کی بشارت دیکران کی خوشی وفرحت میں اضافہ کردیا چنانچہ ارشاد خدا وندی ہوتا ہے! (ان السلم بحب المعتو کلین ) وره آل عران ۱۵۹ لیعنی اللہ تعالی اپنے پر پھروسہ کرنے والوں کو پہند کرتا ہے۔ توکل کی تعریف: حضرت امام صادق سے توکل کامفہوم پوچھا گیا تو حضرت نے ارشاد فرمایا! (الا یہ خداف مع الله شیاء ً

ترجمه! خدا كى قتم إكسى مومن كو دنيا وآخرت كى كوئى بھلائى عطانہيں كى جاتى جب تك وہ خدا كے حق ميں حسن ظن نه ركھتا

بھوایا کہ ابوسفیان ایک نظر جرار کو لے گر نبر د آنا ہونے والا ہے۔ تو یہ من گرسیدالا وصیاء امیر المومین حصرت علی ابن ابی طالب علیہا السلام نے ''حسبنا اللہ وقعم الوکیل'' کہا۔ خدا کو بیالفاظ استقدر پیند آئے کہ خدانے انہی الفاظ میں آیت کو مازل فرما ویا۔ اب مسلمان تو اس سے مرعوب نہ ہوئے۔ بلکہ انہوں نے خدا پر بھر وسہ کر کے جنگ کرنے کا اعلان کرویا۔ گرمعبد خزائی نامی خض جو کہ مکہ جارہا تھا اس نے راستہ میں ویکھا کہ ابوسفیان مدینہ پرجملہ کرنے کی فکرر کھتا ہے۔ تو اسے بتایا کہ تم کس غلوانہی میں جتلاء ہو کہ مسلمان کرور ہوگئے ہیں۔ ایسی کوئی بات نہیں ہے بلکہ ان کا تو جم غفیر آپ کے تعاقب میں حمراء الاسد تک پہنے چکا ہے۔ اس خبر کا ابوسفیان پر اس قد ررعب پڑا کہ وہ اپنا نا پاک ارا وہ بدل کر مکہ چلاگیا۔ اور جراکت مملم نہ تو ادھر آنخضرت بھی واپس مدینہ تشریف لے گئے۔ اس واقعہ ک تاریخ کے بارے میں کا فی اختلاف ہے۔ کہ آیا بیا صد سے ایک سال بعد پیش آئیا یا دوسرے روز واقع ہوا تھا ؟ لہذا اس واقعہ سے بیروش ہوتا کا فی اختلاف ہے۔ کہ آیا بیا صد سے ایک سال بعد پیش آئیا یا دوسرے روز واقع ہوا تھا ؟ لہذا اس واقعہ سے بیروش ہوتا ہو کہ کہ مومن کی کا میا بی خدا پر بھر وسہ کرنے میں ہے۔ شاعر مشرق علامہ اقبال نے کیا خوب کہا ہے کہ مومن کی کا میا بی خدا پر بھر وسہ کرنا ہے بھر وسہ مومن ہے تو بے تیج بھی لڑتا ہے ہیا ہی

ہواور خدا سے امیدلگائے ہوئے نہ ہواور حسن خلق کا ما لک ہو، اور مونین کی غیبت نہ کرتا ہو۔خالق کا کنات کسی بھی بندہ کو توبہ واستغفار کرنے کے بعد عذاب نہیں دیتا مگر ہے کہ بندہ خدا کے بارے میں بد گمان ہواور خدا کے ساتھ امیدلگانے میں کوتا ہی کرے (لعنی غیر اللہ پر بھروسہ کرے) اور بدخلق ہواور مونین کی غیبت کرتا ہو! پس جو بھی خدا پر حسن ظن کرتا ہے خدا اس کے گمان کو پورا کرتا ہے۔

کیونکہ خالق کی ذات کریم ہے اور خدا کو اس بات سے حیا آتا ہے کہ وہ کسی اپنے مومن بندہ کے حسن ظن اور خدا سے کی ہوئی امید کی خالفت کرے لیس اے لوگو! خدا کے بارے حسن ظن رکھواور اسی سے لولگاؤ کیونکہ خالق کا نئات ارشاد فرما تا ہے کہ! جو خدا کے بارے میں برے برے خیا لات رکھتے ہیں وہ عذاب کی گردش میں ہیں اور ان پر اللہ کا غضب ہے روایت میں ماتا ہے کہ۔

(ان الله تعالى اذا حاسب الخلق يبقى رجل قد فضلت سيئاته على حسناته فتاخذه الملائكه الى النار وهو يلتفت فيامر الله تعالى برده فيقول له لم تتلفت؟ وهو اعلم به فيقول يا رب ما كان هذا حسن ظنى بك فيقول الله تعالى ملائكتى وعزتى وجلالى ما احسن ظنه بى يوما ولكن انطلقوا به الى الجنة لادعائه حسن الظن بى)

ترجمہ! اللہ تعالی (بروزمحشر) جب بوری مخلوق کا حساب کر چکے گا تو ایک شخص باتی رہ جائے گا اور اسکی نیکییاں اس کی برائیوں سے کم ہوں گی چرفرشتگان خدا اس کو جہنم کی طرف لے جانے لکیں گے تو وہ شخص رحمت خدا کی طرف نگاہ دوڑائے گا تو ارشاد رب العزت ہوگا اسے واپس لے آؤ جب وہ واپس آئے گا تو ارشاد ہوگا کیوں پیچے مڑمڑ کے ویکھا تھا؟ (جبکہ خداحتا "اس کی وجہ جانتا ہوگا) تو وہ شخص عرض کرے گا خدایا مجھے تیرے بارے میں اس طرح کا گمان نہ تھا (کہ تو مجھے جہنم کی آگ میں دھکیل دیگا) بلکہ میں تو تیرے بارے میں حسن طن رکھتا تھا! تو اللہ تعالی بین کر اپنے ملائکہ سے خاطب ہوکر بیاد شاد فریائے گا کہ مجھے اپنی عزت وجلالت کی شنم اس شخص نے دنیا میں میرے بارے میں ایک دن بھی حسن ظن نہیں رکھا تھا لیکن آج چونکہ میرے بارے میں ایک دن بھی حسن ظن رکھنے کا دعوی کر رہا ہے لھذا اس کو جنت میں لے جاؤ۔

راوى عطائن يبارتقل كرتا م كه امير المونين حضرت على ائن الي طالب ارشاد قرمات بي (يوقف العبديوم القيامة بين يدى الله سبحانه و تعالى فيقول! قيسوا بين نعمى عليه وبين عمله فيستغرق النعم العمل فيقول الله وقد وهبت له نعمى عليه فيست له نعمى عليه فقيسوا بين الخير والشر فان استوى العملان اذهب الله تعالى الشر بالخير وادخله الجنة وان كان له فضل اعطاه الله بفضله وان كان عليه فضل وهو من اهل التقوى لم يشرك بالله تعالى

وات قبی الشوك فهو من اهل المغفرة يغفر له ربه برحمته ويد خله الجنّه ان شاء بعفوه) تيامت كون بنده حماب وكتاب كيلي عدالت البهيك روبرو پيش بوگاتو خالق كائنات اس بنده سے فرمائے گا كه ميرى نعمات اوراس كه انكال كا موازنه كرومگر خداكى نعمات اس كے اعمال سے كہيں زياده بيں پھر خالق كائنات فرمائے گا مگر ميں نے اب بنده تجھ پر دنيا بيس كى بوئى تمام نعمات بخش دى بيں پھر اس كے اعمال بداور اعمال خير كا موازنه كيا جائيگا اگر دونوں (بدو تير) برابر بوئ تو خدااعمال بدكو خير سے ختم كر كے اسے جت ميں بھيج دے گا اور اگر كوئى عمل خير بدسے بردھ كيا تو خدااس پر بھی فضل وكرم عطاء فرمائے گا۔ اور اگر شركا بله بھا رى بواتو اگروه (دنيا ميں) نيك تھا خلاف تقوى كام انجام نہيں ديتا تھا اور خدا كے ساتھ كى كوشر يك بھى نہيں تھمر اتا تھا۔ تو خدا اسے اپنی رحمت واسعہ سے بخش دے گا اور اپنی عفو وكرم كے صدقہ اسے جنت الفردوس ميں داخل كرے گا۔

روایت میں ملتا ہے!

(ان المله تعالى يجمع الخلق يوم القيامة ولبعضهم على بعض حقوق وله تعالى قبلهم تبعات فيقول عبادى ماكان لى قبلكم فقد وهبته لكم فهبوا بعضكم تبعات بعض وادخلوا الجنة جميعا برحمتى الله كائات قيامت كه دن تمام مخلوق كوجمع كرك البعض كيعض برحقوق بول كاوران كايك دوسرك برحقوق سي پيلے فدا كان برحقوق بول كة وسرك ومعاف كرتے جاؤ كان پرحقوق بول كة وسرك ومعاف كرتے جاؤ ان برحقوق بول كے وسل كو معاف كرتے جاؤ اور بيرى رحمت وفضل كے صدقة جنت الفردوس ميں داخل ہوتے جاؤ اى مضمون سے التى عديث مبارك حتى مرتبت معرب عديث مبارك حتى مرتبت حضرت محمد سي كتب احاديث ميں ملتى ہے۔

محمین فالدالبرق مختف راویوں سے قل کرتے ہوئے امام صادق سے نقل کرتا ہے کہ امام نے فرمایا (کسان فسی بنی اسرائیل عابد فاوحی الله تعالی الی داود انه مراع قال کم انه مات فلم یشهد جنازته داود قال فقام اربعون من بنی اسرائیل فقالوا اللهم لا نعلم منه الا خیرا وانت اعلم به منا فاغفر له قال فلما غسل اتی اربعون غیر الاربعین الاول و قالوا اللهم انا لا نعلم منه الا خیرا و انت اعلم به منا فاغفر له فلما وضع فی قبره قام اربعون غیرهم فقالوا اللهم انا لا نعلم منه الا خیرا وانت اعلم به منا فاغفر له قال فاوحی الله قبره قام اربعون غیرهم فقالوا اللهم انا لا نعلم منه الا خیرا وانت اعلم به منا فاغفر له قال فاوحی الله تعلی الی داود ما منعك ان تصلی علیه وفقال داود الله ی اخبرتنی من انه مراع قال فاوحی الله الیه انه شهد له قوم فاجزت شهادتهم وغفرت له ما علمت مما لا یعلمون ) ترجم الله تارک وتعالی نے بی امرائیل شهد له قوم فاجزت شهادتهم وغفرت له ما علمت مما لا یعلمون ) ترجم الله تارک وتعالی نے بی امرائیل کے ایک عابد کے بارے میں جناب داود گوثردی کہ یہ دکھاوے کی عبادت کرتا ہے امام صادق قرمات قرمات بیں جناب داود گوثردی کہ یہ دکھاوے کی عبادت کرتا ہے امام صادق قرمات تربی کہ جب

بیریا کارشخص اس دنیا سے رخصت ہواتو جناب داوڑ اس کے نیک ہونے کی گواہی دینے کیلئے جنازہ میں شریک نہیں ہوئے جبکہ بنی اسرائیل میں سے چالیس لوگوں نے اس کے نیک ہونے کی یوں گواہی دی کہ اللی ہم اس کے بارے میں سوائے خبر واجھائی کے اور کچھ نہیں جاننے جبکہ تیری ذات اس کے بارے ہم سے زیادہ باخبر ہے پس تو اس کی مغفرت فرما اس طرح دیگر چالیس لوگوں نے عسل کے وقت اس کے اچھے

ہونے کی گواہی دی اور خدا سے طلب مغفرت کی قبر میں رکھتے وقت بھی اور چالیس لوگوں نے اس کے نیک ہونے کی گواہی دی اور مغفرت کی دعا کی۔ پھر صادق آل محمد فرماتے ہیں کہ خدا نے جناب داوڈ سے وحی کے ذریعے سوال کیا کہ کس چیز نے بختے اس پر نماز جنازہ پڑھنے سے منع کیا تھا ؟ تو حضرت داوڈ نے کہا خدایا! اس چیز نے جس کی تیری ذات نے مجھے خبر دی تھی کہ وہ ریا کار ہے۔ تو اللہ تعالی نے جناب داوڈکو فرمایا کہ اب چالیس لوگوں نے اس کے نیک ہونے کی گواہی دی ہے البندا میں نے اس گواہی کو وہ قوم نہیں جانی تھی اور آپ ہے البندا میں نے اس گواہی کو وہ قوم نہیں جانی تھی اور آپ جانئے تھے۔ (۱)

(أ) پر حدیث چندامور پر واضح طور پر دلالت کرتی ہے۔ کہ رحمت خدا وندی اور بخش و منفرت وسیع و کشادہ ہے کہ چند مومنین کی طرف سے اگر کسی خطاکا روگنا ہگارمومن کی طلب منفرت کی جائے تو اس شخص کے نیک ہونے کی گوائی دے دیں تو خدا ان کی گوائی کا اختر ام کرتے ہوئے اس گنا ہگار کو بخش دیتا ہے کتنا کریم ہے خدا ۔ لیکن اس کے برعش انسان کتنا فافل ہے کہ اپنے کریم آتا و مولا سے منہ موڑ کرغیر اللہ کے دروازوں پر شوگری کی ارزوش کی طرح واضح ہوجا تا ہے کہ شخیرا تا ہے جو خووجتاج و فقیر ہیں۔ اس نہ کورہ بالا حدیث سے مسئلہ شفاعت بھی روز روشن کی طرح واضح ہوجا تا ہے کہ خدا نے جب ایک عام مومن بندہ کی شفاعت کو قبول فرمالیا ہے تو کیا وہ ہزرگان جن کیلئے بیسب کا کتا ہے خلق کی ہے عاصل نہیں ہوگا ؟؟!! یاللعجب غفور و رحیم خدا نے خصر ہے واڈ کا مومن کے جنا زہ ہیں حاضر نہ ہونے پر واقف ہوتو وہ خدا ہے اس کے طاصل نہیں ہوگا ؟؟!! یاللعجب غفور و رحیم خدا نے خصر ہے واڈ کا مومن کے جنا زہ ہیں حاضر نہ ہونے پر وق وہ خدا ہے اس کے طاصل نہیں دونا وہ برائی ہگار ہونے پر واقف ہوتو وہ خدا ہے اس کے میں دعا مخترت کرے تا کہ ہیں اسے بخش دوں ۔ نہ ہے کہ اس کو حقیر و پست بھی کر اس کے لیے دعائے خیر بھی نہ کرے میں دعا مخترت کرے تا کہ ہیں اسے بخش دوں ۔ نہ ہے کہ اس کو حقیم ہیں تو مومن استفادہ کیوں نہیں کرتا ؟ باتی اور اپنے آپ کو بڑا زا ہد وحقی گر دائا رہ ور تیا رہے ہوئی کردا تا رہے ۔ جب رحمت خدا کے دوازے کھلے ہیں تو مومن استفادہ کیوں نہیں کرتا ؟ باتی درائے ایک ایک اعزا اس اور اس کا جوب!!اعترض : جب رحمت خدا کے دوازے کھلے ہیں تو مومن استفادہ کیوں نہیں کرتا ؟ باتی درائے ایک اعراض اور اس کا جوب!!اعترض : جب رحمت خدا کے دوازے کھلے ہیں تو مومن استفادہ کیوں نہیں کرتا ؟ باتی دورائے کے دوازے کی برے جانا ہو کہ پرگنا ہگار ہو اور فلال فلال

الجواب: قدیم سے اپنوں اور غیروں کی طرف سے اچھالے گئے اس اعتراض کا جواب متعدد طریقوں سے دیا گیا ہے۔ ہم یہاں دوجو ابوں کو اختصار سے ذکر کرتے ہیں جو کہ مناسب جواب ہیں۔

الاقل: پہلا جواب یہ ہے کہ اس دعا کو چونکہ فقط مومن کی میت پر پڑھا جاتا ہے تو اس میں لفظ'' خیر'' سے مرادعلی واولا د علی علیم السلام کی ولایت ہے تو اس صورت میں گواہی دینے والے جھوٹے نہیں ہیں کہ بید میت مومن ہے۔اور اھل ہیت علیم السلام کی ولایت کا اقر ارکرتا تھا۔

الی فی: دوسر اجواب ہوں ہے کہ اگر چہ انسان کی شخص کے گنا ہوں کا علم رکھتا تھا لیکن عین ممکن ہے کہ اس شخص نے آخری وقت یا زندگی کے کسی لحظ میں اپنے آقا ومولا کی طرف رجوع کرلیا ہواور تو بہ کر لی ہو۔اور خدا نے اسے بخش دیا ہوتو ایسی حالت میں اس کی اچھائی ہی ہاتی ہوگی اور اس کا ہی علم ہوگا اور اس کی برائی ہاتی رہنے کا اسے کوئی علم ویقین نہیں ہے۔ چونکہ تو بہ تجول ہونے کی صورت میں اس کی نیکیاں ہی رہ گئی ہوں گی۔اور بیعین ممکن ہے۔اور اس کومومن کا مومن کے بارے میں حسن طن کہا جاتا ہے۔اور اس حسن طن کہا جاتا ہے۔اور اس حسن طن کہا جاتا ہے۔اور اس حسن طن کو مد نظر رکھتے ہوئے دوسر سے جواب پروار دہونے والے نقض کو بھی رد کیا جاسکتا ہے اور وہ نقض ہوں ہوگا کہ ''جیسے بیعین ممکن ہے کہ اس نے اپنے گنا ہوں کی مغفرت و تو بہ کر لی صورت کو تقویت دی جاتی ہوں کی مغفرت و تو بہ کر لی صورت کو تقویت دی جاتی ہوں کا خاتمہ بروالا یت اطل بیت کر کے مرا ہوا ہو ۔تو حسن طن کی بدولت اس کے آخری وقت تک مومن ہونے کے اختال کو تو کی جواب کی عادی کی اور دی کو ایک دی جاتی ہوئی ہوں اس کے آخری وقت تک مومن ہونے کے احتمال کو تو کی جوابی ہوئی ہورے کر اسکے ایمان کی گوائی دی جاتی ہے۔فتا مل واغتم۔)

تھیجت: انبان کی زندگی ہیم رجاء کے ما بین ہونی چا ہے یہی وجہ ہے کہ سید الاولیا حضرت امیر المونین ارشاد فرماتے ہی (ان استبطعت من یحسن ظنکم باللہ و یشتد خوفکم منه فاجمعوا بینهما فائما یکون حسن ظن العبد بربه علی قدر خوفه منه وان احسن الناس بالله ظنا لا شد هم منه خوفا)

گناہوں کا مرتکب ہوا ہے تو پھراس کے جنازہ میں کھڑ ہے ہوکراس کے حق میں یوں گواہی دینا جیسا کہ حدیث میں ندکو رہوا ہے کہ'' خدایا میں اس کے بارے میں سوائے نیکی اور خیر کے اور پھٹھٹیں جانتا ہوں'' کیا پیر جموّوٹ اور غلط گواہی کے متر ادف نہیں ہوگا؟ کیا بیرخداکو دھو کہ دہی نہیں ہے؟؟!

ترجمہ! اگر آپ اس امری استطاعت رکھتے ہو کہ خدا سے حسن ظن کرو اور اس سے ڈر بھی ہوتو آپ ان دونوں (بیم ورجاء) میں زندگی گزارو! بندے کو خدا کے بارے میں اتنا ہی حسن ظن ہونا چاہیئے جس قدر وہ اپنے رب سے ڈرتا ہے کیونکہ لوگوں میں سے سب سے زیادہ فوف خدا رکھتا ہو۔ راوی حسن بن ابی سارہ حضرت امام صادق سے نقل کرتا ہے کہ!!

((لایسکون العبد مومناحتی یکون راجیا گا نفا ولا یکون راجیا گافا گا میکون عاملا لما یخاف و یسرجو)) بنده اس وقت تک و مومن نبیل بوسکتا جب تک خدا سے امیداورخوف نه رکھتا بواوراس وقت تک وه بیم و رجاء میں زندگی نبیس گزارسکتا جب تک وه خوف خدا اور امید کے مطابق عمل نه کرے۔علی بن محد حضرت امام صادق سے عرض کرتا ہے کہ آپ کے چاہنے والوں میں سے ایسے بھی ہیں جو گنا ہوں سے لبریز ہیں اور پھر یہ بھی کہتے ہیں کہ ہم رحمت خدا سے بے امید نبیس ہیں؟ تو امام نے یہ من کرارشاد فرمایا کہ!

((كذبوا اولئك ليسوالنا بموال اولئك قوم رجحت بهم الائمانى و من رجا شياء عمل له ومن خاف شيا هرب منه)) يدلوگ جموئ بين يدلوگ بهارے موالى نہيں بين يدالي قوم بين جواميدوں اور خواہشات مين غرق بين جيك هي حكى شيء سے دُرتا ہے اس سے دور بھى رہتا ہے۔(۱)

(۱) اس مدیث مبارک ہے اس نزاع لا یعنی کا دوٹو ک جواب حاصل ہوجا تا ہے۔جواس بات پر دعوی کرتے ہیں کہ ولایت اھل بیت علیجم السلام اور خدا کی رفت ہوں جائے گئی ہوا ہوں جائے گئی ہوا ہوں جائے ہیں ہے۔ اور شفاعت اھل بیت علیجم السلام اور خدا کی رحمت و کرم اور مغفرت عضوی امیدوں ہیں نا مداعمال کوسیاہ کرتے ہیں۔ امام حق صادق آل محملاً السید عیان کو ''جوہوٹ' کے ساتھ متصف فرما رہے ہیں اور ان لوگوں سے اپنی برات کا اظہار کررہے ہیں۔ لہذا موالی اسلام کی پا واش میں گئی برات کا اظہار کررہے ہیں۔ لہذا موالی بہت کو اس حقیقت کا اور اک کرنا چا ہے کہ ان کے کندھوں پر ولایت اھل بیت علیجم السلام کی پا واش میں ممل کی بہت زیادہ مو کیت سر زوہوتی ہے۔جو کہ دوسروں پر نیمیں ہے۔ اور اس عنوان پر متعدد روایات و آثار ہے کتب سروتو ار نیم میرک پر کی ہیں۔ بدعمل مدی مومن سے امام صادق علیہ السلام کی برات سے بیام واضح ہوجا تا ہے کہ سے اور حقیق مومن کو ہراس شخص سے برات و بیزاری کا اظہار کرنا چا ہیے جس سے امام برحق نے برات فرمائی ہے۔ اور تو لا وتیما کا نقاض میں برات و بیزاری کا اظہار کرنا چا ہیے جس سے امام برحق نے برات فرمائی ہے۔ اور آن مجید ہیں بھی بہا تھ دہل مامام اللہ ہون کا جہوں منا اللہ بن نو ایو اسلام کی برات کے سروا و اعد مسلوا السطالحات ہے۔ الب جس بدعملی خدا خدارے کی خبر دی جا رہی ہے میران لوگوں کے جنہوں الا مسلو او اعد مسلوا السطالحات ہے۔ اس جس بدعملی خدا خدارے کی خبر دے امام اس سے برات کا اظہار فرما کر جموعا قرار دے پھرکون وہ شخص ہو سکتا ہے جوالیے بدعمل انسان کو بغیر کس مزا کے جنت کی تکمیس تقسیم کرتا اظہار فرما کر جموعا قرار دے پھرکون وہ شخص ہو سکتا ہے جوالیے بدعمل انسان کو بغیر کس مزا کے جنت کی تکمیس تقسیم کرتا

حضرت ابراهيم كخوف الهي كا ذكر: روايت من ماتا مهاد كان يسمع تا و هه على حدميل حتى مد حد الله تعالى بقو له ((ان ابرا هيم لحليم او ه منيب ) وروسود 20\_

(ترجمہ) حضرت ابراهیم کی خوف خدا میں نکلنے والی آئیں اور نالہ وشیون کی آوا زیں ایک میل تک سنائی دیتی تھیں یہاں تک کہ خود خدا وند متعال نے قرآن مجید میں اول مدح کی ہے بے شک برد بار تفترع کرنے والے اور بہت زیا دہ خدا کی طرف رجوع کرنے والے تصروایت میں ملتا ہے کہ حضرت ابراهیم جب نما زادا کرتے تھے اس طرح آوازیں نکلی تھیں کہ جیسے کسی برتن میں چیز کے گرم ہوتے وقت نکلتی ہیں۔

حضرت علی وسیدہ فاطمہ الزهراء اور امام حسن کے خوف الهی کا بیان : کتب سیر و تواریخ سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت امیر المحومینن سید الموحدین علی ابن ابی طالب جب وضوکر نے لگتے تو ایکے چیرہ مبارک کا رنگ خوف الھی کیوجہ سے متغیر ہو جاتا تھا۔اسی طرح جناب سیدہ زهرًا کے بارے میں ملتا ہے۔

کہ حالت نماز میں خوف الہی کی بدولت ہانپ جاتی تھیں۔ حضرت امام حسن جب وضو سے فارغ ہوتے تو آپ کا رنگ مبارک تبدیل ہو چکا ہوتا تھا۔اور جب آپ سے کسی نے اس تبدیلی کے بارے میں عرض کیا تو فرمایا۔

(حق على من ادادا ان يدخل على ذى العرش ان يتغير لونه) جو شخص عرش برين اورصاحب قدرت وملك كے حاضر ہونا جا ہتا ہوتو اس كے (خوف سے )رنگ كابدل جانا اس شخص كاحق ہے۔

حضرت امام زین العابدین علی ابن الحسین کے بارے میں بھی اسی طرح کا ذکر ملتا ہے

مفضل بن عمر حضرت الم جعفر صاوق " سے روایت کرتا ہے کہ - (حدث نبی ابی عن ابیه ان الحسن بن علی کان اعبد النباس فی زمانه واز هد هم وا فضله م و کان اذا حج ما شیا و رمی ما شیا و ربما مشی حافیا و کان اذاذ کر الموت بکی واذا ذکر البعث والنشو ربکی واذا ذکر الممر علی الصواط بکی واذا ذکر العرض علی الله تعالی ذکر و شهق شهقة یعشی علیه منها و کان اذا قام فی صلاته تر تعد فرائصه بین ید ی ربه عزوجل و کان اذا ذکر الجنه والناراضطرب اضطراب السلیم وسال الله الجنة و تعوذ بالله من النار)

(ترجمہ) مجھے میرے والد بزرگوار (حضرت امام محمد باقر") نے اپنے والد بزرگوار امام زین العابدین سے نقل فر مایا ہے کہ حضرت امام حسن اپنے زمانے کے تمام لوگوں سے زیادہ عبادت گزار اور زاہد و متقی تھے۔

اپنے اہل زمانہ سے افضل تھے جج بیت اللہ کیلئے پیدل جایا کرتے تھے۔اور بسا اوقات ننگے پاؤں جج پر جاتے تھے۔ حضرت امام حسنؓ جب موت کو ذکر کرتے تو آپ رو پڑتے تھے۔جب حشر ونشر کا ذکر آتا تو تب بھی روتے پل صراط پر گزر نے کی یاد آتی تو گریہ کرنے لگتے۔(۱)

جب اپنے آقا ومولیٰ کے روبروپیش ہونے کا ذکر ہوتا تو امام دھاڑیں مار مار کرغش کھا جاتے تھے۔ جب آپ نماز کیلئے کھڑے ہوتے تو پوراجسم کانپ رہا ہوتا اور جب جنت وجہنم کا ذکر ہوتا تو مضطرب و پریشان ہوجاتے اور خداسے جنت کاسوال کرتے ۔اورجہنم سے چھٹکارہ کی دعا فر ماتے ۔اور خداسے پناہ مانگتے ۔

عا ئشہروایت کرتی ہے نماز کاوفت ہونے سے پہلے ہم رسول خداً سے باتیں کررہے ہوتے تھے لیکن جو نہی نماز کاوفت ہوتا تھا تورسول اسلام کی حالت یوں ہو جاتی تھی گویا کہوہ ہمیں جانتے ہی نہیں ہیں اور ان پرخوف الہی طاری ہو جاتا تھا۔

ملاحظہ: جب خدا کے مقرب لوگوں اور انبیاء کر ام ورسل عظام اور خدا کیطر ف سے مخلوق خدا پر ان کے اعمال کے گواہ ہستیوں کی خوف الہی سے یوں حالت ہوتو جولوگ گنا ہوں میں غرق ہیں اور شب و روز اپنے نامہ اعمال کو سیا ہ کرنے میں لگے ہوئے ہیں ان کے بارے ہیں کیا خیال ہے؟؟

(۱) پل صراط آخرت کی مشکل منازل میں سے ایک مشکل منزل ہے۔جس سے اس کی سخت منزل ہونے کی تقعدیق ہوتی اس کا ذکر سنتے ہی اس منزل کی ہولنا کیوں کی بدولت روپڑتے تھے۔جس سے اس کی سخت منزل ہونے کی تقعدیق ہوتی ہوتی ہے گر آج ایک طرف تو اس امام حسن کی محبت ومودت کا دم جرتے ہیں اور دوسری طرف اس مشکل مقام کیلئے دار دنیا میں کوئی عمل کرنے کی ضرورت محسوس نہیں کرتے ۔اهل مقل وخر دکوسو چنا جا ہے کہ جب ایک معصوم امام بل صراط کا فقط ذکر سن کر گریہ کررہے ہیں تو کتنی ہی یہ شخت منزل ہوگی ؟ تو ایک عام انسان عمل سے دور رہنے والے کا کیا حشر ہوگا ؟ بل صراط کوعبور کرنے کی تکشیس تقسیم کرنے والوں کیلئے امام معصوم کا یہ فرمان اور ان کی یہ سیرت ایک کھے فکر یہ چھوڑ رہی ہے لیکن بدیختی سے آج لوگوں کو بدعمل کرنے کی سازشیں کی جا رہی ہیں ۔اور آخرت کے لیے کچھے نہ کرنے کی تبلیخ و قسیحت کی جا تی ہے۔یہ لوگوں سے برات کی اظہار کررہے ہیں ۔ سے اور مخلص مومنین کو ایسے کی جا تی ہے ۔یہ لوگوں سے برات کرنی چا ہے۔ ۔اور اپنے انکہ حدیٰ کا علیم السلام کی سیرت و کردار پڑمل پیرار بنا چا ہے۔)

#### فصل

بعض ممنوع ادعیہ کے بارے میں: استجابت دعا کی شروط میں سے ہے کہ انسان ایسی دعا وں کو خدا سے طلب نہ کرے جو ممنوع ہیں ۔جو کہ مندرجہ ذیل ہیں (۱) حرام چیز کی خدا سے دعا نہ کرے۔(۲) قطع رحمی کی دعا نہ کرے (۳) ہراس چیز کی دعا نہ کرے جومومن کے حیاء کو کم کردے اور بے ادب بنادے۔ بعض مفسرین قرآن نے خدا وند ذو الجلال کے اس قول مبارک (أدعوا ر بکمہ تضوعاً و خفیه)

ترجمہ اہم اپنے رب کوگڑ گڑا کراور خاموثی کیساتھ لپارو) کی تغییر یوں کی ہے کہ دعاخشوع وضنوع کے ساتھ اور خفی طور پرکرنی خپا ہیے اور اس طرح آیہ مجیدہ (ان ہ لا یہ حب المعندین) کی تغییر میں بعض مفسرین کہتے ہیں کہ انسان کو اپنی دعا میں حدسے تجاوز نہیں کرنا چا ہیے ۔مثلا انبیا کرام کی منازل کو دعا میں طلب کرنا تو اس قتم کی ادعیہ حدسے تجا وز کرنے کے متر ادف ہیں۔

حضرت امیر المومنین علی بن ابی طالب فرماتے ہیں کہ (یا صاحب الدعاء لا تسئال ما لا یکو ن ولا یحل) اے دعا کر نیوالا نہ ہونے والے امرکوخدا سے طلب نہ کر۔ایک اور مقام پرسید الموحدین فرماتے ہین کہ (من ساء ل فوق قلد رہ استحق الحرمان) جوائی قدر ومنزلت اور شان سے بڑھ کرخدا سے کوئی چیز طلب کرے وہ محروم رہے گا۔

آواب وعاء: آداب دعامیں سے ہے کہ دعا کر نیوالا پیٹ کوروزہ کے ذریعے حرام غذاؤں سے پاک رکھے ای طرح بھوک کے ذریعے نفس کواذیت دے کراپنے آپ کوطا ہر کرے۔اور تجدید تو بہ کرے۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منقول ہے (من اسحل الحلال اربعین یو ماً نور الله قلبه )جو جالیس روز (متواتر) حلال رزق کھائے خدا اس کے دل کونورانی کر دیتا ہے ایک اور مقام پر حضرت سے منقول ہے۔

(ان لله ملكا ينا دى على بيت المقدس كل ليلة من اء كل حرا ما لهريقبل الله منه صرفاولا عدلا) الله تنا دى على بيت المقدس كل ليلة من اء كل حرا ما لهر يقبل الله منه صرفا ولا عدلا) الله تعالى كل طرف سے ايك فرشته جررات بيت المقدس سے نداء ديتا ہے كہ جو شخص حرام كھائيگا خدا نه اس كے متحب اعمال كو قبول كرتا ہے رسول اسلام " نے فرما يا كه - (۱)

<sup>(</sup>۱) روایت میں موجو دلفظ (صرفاً) سے مرا دنما زنا فلہ ہے اور (عدلاً) سے مرا دنما زفریضہ ہے

(لو صلیت محتی تکو نو اکالا و تا د و صمت محتی تکو نو اکالحنایا لمدیقبل الله منکم الا بور محاجز) نمازی پڑھ پڑھ کراگرتم کمان کی تانت کی طرح کمزور ہوجا و اور روزے اس قدر رکھوکہ کمان کی طرح کمیڑھ ہوجا و پھر بھی خدااس وقت تک اعمال کو قبول نہیں کرتا جب تک تقوی و پر بیزگاری اور مال حرام سے اجتناب نہ ہو ختی مرتبت سے بی مروی ہے کہ (العباشة مع اکل الحوام کالبناء علیٰ الرمل ، وقیل علی الماء) حرام مال کھا کر عبادت خدا کرنی ایس ہے جیے ریت پر عمارت تغیر کرنی ہو یعض نے کہا ہے کہ پانی پر عمارت تغیر کرنے کی طرح ہے۔ رسول خدا فرماتے ہیں کہ (یکھی من المعاء مع البوس ما یکھی الطعام من الملح ترجمہ: نیکوکاری اور ایکھا الکرنا و عالے ساتھ تو اس طرح ضروری ہیں جس طرح کھانے کے لیے تمک کی ضرورت ہوتی ہے۔

. ملاحظہ ان مذکورہ شروط میں سے بعض الی بیل جن کا ہونا دعا سے پہلے بھی ضروری ہے اور دعا کے بعد بھی ان کا ہونا ضروری ہے۔

القسم الثانى: وقت دعا كے آواب: بعض آواب دعا اس قتم كے بين جو اثناء دعا كے متعلق بين \_ وہ مندرجه زيل مذكور بين-

الاول: دعا تفهر تظهر كر مائكى جابي جلدى نبيل كرنى جائي وى اللى ين بى كرولا تمل من الدعاء فانى لا امل من الاجابته عنه دعا ما تكني سے نداكا كيں ـ أور ميں قبول كرنے سے نبيل اكتاؤں گا۔

راوی عبدالعزیز الطّویل حضرت اما مجعفرصا وق مصروایت کرتا ہے (ان العبد اذا دعالم یزل الله تبارك و تعالى في حاجته مالم يستعجل)

ترجمہ!بنده کو دعا ما نگئے میں جلدی نہیں کرنی چاہیے جب تک وہ جلدی نہیں کرتا خدااس کی حاجت کو قبول فر ماتا ہے۔
حضرت صاوق ال محرِّ سے بی مقول ہے۔ (ان العبد اذا عبجل فقام لحاجته یقول الله تبارك و تعالی \_اما
یعلم عبدی انی انا الله الذی اقضی الحوا نج؟)جب انسان اپنی دعا میں جلدی کر کے اٹھ جاتا ہے اور حاجت
کے حصول میں جلدی کرتا ہوں جو حافیق لی کہتا ہے۔ کہ کیا بیر میرا بندہ نہیں جانا کہ میں ہی وہ اللہ ہوں جو حافیق کو پورا
کرتا ہوں۔ روایت میں ملتا ہے۔

(اذا استعجل العبد فی صلاته یقول الله سبحانه \_ استعجل عبدی ایر اه یظن ان حو ائجه بید غیر دی؟) جب بنده نماز میں جلدی کرتا ہے تو خدا فر ماتا ہے ۔ میرے بنده نے جلدی کی ہے کیاوہ گمان کرتا ہے کہ حاجتي ميرے غير كے ہاتھوں ميں بيں \_ (اوروہ قبول كرتا ہے) حضرت امام باقر قرماتے بيں كه (يسابسا على العلم صل قبل ان لا تقدر على ليل و لا نها ر تصلى فيه انما مثل الصلاة لصاحبها كمثل رجل دخل على ذى سلطان فأ نصت له حتى فرغ من حاجته وكذا لك المرء المسلم باذن الله ما دام فى الصلاته لم يتزل الله ينظر اليه حتى يفرغ من صلاته )

ترجمہ: اے علم کے چاہنے والا! نماز پڑھ کہیں ایسا نہ ہو کہ پھر بعد میں تھتے دن یا رات میں نماز پڑھنے کا موقع نہل سکے۔
نماز گذار کے لیے نماز اس طرح ہے جیسے ایک سوالی کسی با دشاہ کے ہاں جاتا ہے تو جب تک وہ اپنی حاجات کو بیان نہ کر
لے ۔اس وقت تک با دشاہ بڑے فور سے اس کی حاجت کو سنتار ہتا ہے ۔ تو ایک نمازی مومن کی بھی بہی حالت ہے کہ
جب تک وہ اپنی نماز میں مشغول رہتا ہے خدا اس کی طرف اپنی نظر رحمت وکرم کے ساتھ متوجہ رہتا ہے یہاں تک کہ وہ
شخص نماز سے فارغ نہ ہو جائے۔

حضرت جعفرصا دق ال محدٌ فر ماتے ہیں۔

(اذا صلیت فریضه قصلها لوقتها صلاة مودع یخاف ان لا یعو دالیها ابدا ثم اصرف بصرك الی موضع سجو دك فلو تعلم من عن یمینك و شما لك لاحسنت صلاتك و اعلم انك بین یدى من یراك ولا تر ۱۵)

ترجمہ! اپنی ہرفریضد نمازکواس کے وقت پر آخری نماز سمجھ کراوا کروچونکہ مکن ہے پھر بھی آپ کونماز کی آوا کیگی کا موقع نہ ملے پھراپی نگا ہوں کو جائے سجدہ کی طرف لگا و اگر تہمیں اس بات کاعلم ہوکہ اپنے وا کیں اور با کیں کوئی ہے تو اس وقت آپ بڑے خشوع وضوع کیسا تھ نماز پڑھتے ہو ۔ جبکہ آپ کوعلم ہونا چاہے کہ آپ اس کے سامنے نماز اوا کر رہ بیل جوذات آپ کوتو و کھر ہی ہے گر آپ اسے نہیں و کھر ہے ۔ رسول اکرم سے منقول ہے (یا ابسا ذر مسا دمست فی السحسلانة فائل تقرع باب الملك ومن يكثر قرع باب الملك یفتح له یا ابا ذر ما من مو من یقوم اللی السحسلانة الا تنا ثر علیه البر ما بینه و بین العرش وو كل الله به ملكا بنا دى یا بن ادم لو تعلم مالك فی صلاتك و لمن تنا جی لما سعمت ولا التفت الی شیء)

ترجمہ! اے ابوذر آپ جب تک نماز میں مشغول رہتے ہوتو آپ گویابا دشاہ (خالق کا کنات) کے دروازہ کو کھکھٹار ہے ہوتے ہوتے ہوئے اس کے لیے دروازہ کھول ہی دیا جاتا ہے۔اے ہوتے ہو۔اور جو مالک وآتا کے دروازہ کو بار بار کھٹکھٹا تا رہے آخر کا راس کے لیے دروازہ کھول ہی دیا جاتا ہے۔اے ابوزرمومن نماز ادانہیں کرتا مگریہ کہ عرش بریں سے اس پر بیکیوں کی بارش برسا دی جاتی ہے۔اللہ تعالی اس امر کے لیے

ایک فرضتے کومقرر کر دیتا ہے۔ جو یوں ندا دیتا ہے اے اولا دادم اگرتم جانتے ہوتے کہ اس نما زیس آپ کے لئے کتنی جرا اور عظمت ہے اور یہ بھی معلوم ہوتا کہ تم کے بکا رہے ہوتو پھر آپ بھی بھی اس سے اکتا کر کسی اور کی طرف متوجہ نہ ہوتے ۔ خالق کا نئات نے حضرت موسی کووجی کرتے ہوئے ارشا وفر مایا۔ (یامو سی عجل التو به وا خو الذنب و تناء ن فی المکٹ بین یدی فی الصلا قولا تو ج غیری وا تخذنی جنة للشد ند و حصنا لملمات الا مور) ترجہ اے موسی تو بہ اور خدا کی طورت میں جہری بارگاہ میں حاصری نو و دور ہواور نما زود عاکی صورت میں میری بارگاہ میں حاصری کے دوران طوالت کر ومیرے علاوہ کی اور سے امیدین نہ با ندھوشدائد اور مصیبتوں سے بچاؤ کہ کے خصالی بناؤ۔ اور ایخ مشکل امور میں مجھے محکم قلعہ قرار دو۔ (۱)

(۱) اس وی میں حضرت موسی " کو خدا کی طرف سے گنا ہوں میں تا خیر کرنے اور جلد تو بہ کرنے کی تلقین کی گئی ہے۔ یہاں پراس امر کی مخضر وضاحت کرنامقضود ہے۔انبیاء کرام "معصوم ہوتے ہیں۔ گنا ہوں سے پاک ہوتے ہیں۔ کیکن انبیاء کرام کو نا طب کر کے حقیقت میں دوسرے عام لوگوں کو تعلیم دینامقصود ہوتا ہے۔ یہاں پر ایک اور کلتہ بھی قابل غور ہوتا ہے جے ہم نے سابقاً اس موضع سے متعلق حدیث کے ذیل میں ذکر کیا ہے وہ بیہ کہ "حسنات الابر ار سيئات المقربين " تواس اعتبار عممام اس فتم كى احاديث كامفهوم واضح بوجاتا بجن ميسمعصوم اوراللدك برگزیدہ بندے مقربین خدا کی بارگاہ میں اپنے گنا ہوں کی مغفرت کرتے ہوئے نظر آتے ہیں ۔اور بھی ان کی طرف تو بہ كرنيكى نسبت ہوتى ہے اس كے علاوہ يہاں پرايك اور تحقيقى جواب بھى پيش كياجا تا ہے۔جوكه مذكورہ نكات سے زيادہ وقیل ہے وہ یہ کہ ان احا دیث کامفہوم سجھنے کے لیے معنی اؤنب پر دقیل ملاحظہ کرنے کی ضرورت ہے۔عربی لغت میں '' ذنب'' کو ( نقص ) کے معنی میں استعال کیا جاتا ہے۔ تو بنابریں چونکہ ہرانسان چاہے جس مرتبہ اور منزلت پر بھی کیوں نه بین جائے وہ پھر بھی ممکن الوجود ہے۔اور ذات باری تعالی واجب الوجود ہے اور اللہ تعالی دعین کمال "ہے کمالات کی کوئی حد نہیں ہے تو اس صورت میں ان احا دیث ہے مرا دیوں ہوگی کہ ہرممکن کے سامنے کما لات کا لا متنا ہی سلسلہ موجو و ہے ۔ البذا وہ واجب الوجود خداجو كم عين كمال ہے اور كما لات عطاكر نے والا ہے اسے مدنظر ركھتے ہوئے اس امكان كى قیو دسے مجر د ہونے کے لیے اپنے آپ کو ما ویت سے مجر دکر کے اور فنافی اللہ کے بحر میں غوطہ زنی کر کے آسان کمال کو چھونے کی جنتی میں رہتا ہے۔ (فتسا مل واغسند) لاوہ ہریں گنا ہوں سے جلدتو بہ کرنے اور فوری طور پر خدا کی طرف رجوع كرنا ايك ايسا امر ہے كہ جس برآيات قرآشيداورروايات آئمه معصوبين عليهم الصلواة والسلام بكثرت و لالت كرتى ہیں۔اگر چدروایت میں'' تا خیر گناہ'' کے الفاظ ہیں مگر اس سے مراد ترک گناہ ہے۔)

الثانى: آواب دعامين سے دوسرا امريہ ہے كه دعامين اصراركرنا چاہيے چونكه رسول اسلام كافر مان مقدس ہے كه (ان الله يحب السّائل اللوح) خدا اصراركرنے والے كو پيندكرتا ہے۔

ولید بن عقبہ البحری روایت کرتا ہے کہ یس نے امام محمہ باقر سے بیسنا کہ! (والسلمہ لا یسلے عبد مو من علی اللہ فی حاجت الاقتضا ها الله له) کوئی بھی مومن بندہ خدا سے اپی حاجت اصرار کے ساتھ طلب نہیں کرتا گریہ کہ خدا اس کی حاجت کو پورا کر دیتا ہے راوی ابوصباح امام صادق سے روایت کرتا ہے (ان السلمہ کو والسحاح الناس بعضهم علی بعض فی المسئلة واحب ذالك لنفسه ان الله يحب ان يسئل و يطلب ما عندہ اللہ تفال اس بات كوئيند نہيں كرتا كہ لوگ ایک دوسرے سے كسى مسئلہ اور حاجت كى طلب ميں اصرار كريں ليكن اپنے لئے يہ بيند كرتا ہے كہ لوگ اس سے اصرار كے ساتھ حاجت كو طلب كريں خدا اس امركو پہند كرتا ہے كہ اس سے سوال كيا جائے اور اس كے خزا توں سے طلب كيا جائے اور اس كے خزا توں سے طلب كيا جائے اور اس كے خزا توں سے طلب كيا جائے اور اس كے خزا توں سے طلب كيا جائے اور اس كے خزا توں سے طلب كيا جائے ۔

الثالث: آواب دعامیں ہے ہے کہ عاجت کونا م لے کرطلب کیا جائے۔ ابوعبدالله الضراء حضرت امام صادق ہے روایت کرتا کہ (ان الله تبارك و تعالى يعلم ما يو يد العبد اذا دعا و لكنه يحب ان تبث اليه الحوائج) بنده خدا ہے جو بھی طلب کرتا ہے خدا اسے جانتا ہوتا ہے گر خدانا م ليکر حاجت پیش کرنے کو پہند کرتا ہے ۔ تو رات سے منقول ہدا ہے ۔ (يا مو سى من احبنى لم ينسنى و من رجا معر فى ألح فى مساء لتى يا مو سى انى لست بغافل عن خلقى و لكن احب ان تسمع ملا ئكتى ضجيج الدعا من عبا دى و توى حفظتى تقر ب بنى ادم الى بما انا مقو يهم عليه و مسببه لهم)

(ترجمہ) کعب الاحبارے منقول ہے کہ اے موکی جوشن مجھ سے مجت کرتا ہے وہ مجھے بھی فراموش نہیں کرتا اور جوشخص میرے احسان کی امید رکھتا ہے وہ مجھ سے سوال کرنے میں اصرا رکرتا ہے۔ اے موسیٰ میں اپنی مخلوق سے عافل نہیں ہول لیکن میں میہ پیند کرتا ہوں کہ میرے فرشتے میرے بندوں کی دعا وس کی آوازیں سنیں۔ اور میرے حافظان ہول کیکن میں میہ پیند کرتا ہوں کہ میرے فرشتے میرے بندوں کی دعا وس کی آوازیں سنیں۔ اور میرے حافظان (اعمال) ملا تکہ ملاحظہ کریں کہ بنی آدم کس طرح اس چیز کا (دعا وعبا دت کے ذریعہ) میرا قرب حاصل کرتے ہیں۔ جس کی قوت وطاقت دینے والا اور اسے (دارین کی کا میا فی کا) سبب قرار دینے والا میں خود ہوں۔

الرابع: خفيه طور پر دعا ما نگنا \_

آ دا ب دعا میں سے ہے کہ خدا سے اپنی دعاؤں کو خفیہ اور پر اسرار طور پر ما نگاجائے تا گہریا کا ری کا شبہ وغیرہ نہ ہو۔

کوتکہ فالق کا کا ت فرما تا ہے کہ (اد عوا رب کم تضر عاو خفیہ) ورہ الا عراف میں میں اپ رب کو گر گر کر اور فاموقی سے پکارو اساعیل ابن عام معزت امام علی رضا سے نقل کرتا ہے کہ ۔ (دعو قال عبد لسبعین دعوة علانیہ) ترجمہ: بندہ کی تغییر طور پر دعا کرتا زور زور سے علائیہ طور پر کی جانیوالی سر دعا وی کی برا پر ہے ایک اور روایت میں ہے کہ (دعو ق تخفیہا افضل من سبعین دعوة تظہر ها گئی دعا سر ظاہر کی دعا وی سے بہتر ہے ۔ رسول اکم سے مروی ہے کہ (ان ربك ببا هی الملائکہ بثلاثه نفر رجل بصبح فی ارض قفو سے فیؤ ذن و یقیم ثم یصلی فیقول ربك للملائکہ انظر وا الی عبدی بصلی و لا بر اہ احد غیر ی فیسر ل سبعون الف ملك يصلون و راء ہ و يستغفر ون له الی الغد من ذلك اليوم ورجل قام من فيسر ل سبعون الف ملك يصلون و راء ہ و يستغفر ون له الی الغد من ذلك اليوم ورجل قام من الليل بسلی وحدہ فسجد ونام و هو ساجد فیقول انظروا الی عبدی روحہ عندی و جسدہ سا جدلی ورجل فی زحف فیفر اصحابہ ویثبت هو یقاتل حتیٰ قتل کا کا کا کا کا کا کہ کا من کے بندوں پر فرم احات کرتا ہے۔

ا:ایبا شخص جوچشل میدان جهال تا رزندگی بھی نہ ہوں وہا ں پر صبح کرے اور اذان واقا مت کہنے کے بعد نما زادا کرے تو خدا اپنے فرشتوں کو مخاطب کر کے کہتا ہے کہ میرے اس بندہ کی طرف نگاہ کر وجو میری عبا دت اس جگہ کر رہا ہوتے ہیں اور ہے کہ (ریا کاری سے پاک ہے) جسے میرے سوا اور کوئی نہیں و کیے رہا۔ ستر ہزار فرشتے آسان سے نازل ہوتے ہیں اور اس کی اقتداء میں نما زادا کرتے ہیں اور دوسرے دن تک خدا سے اس کے لئے مغفرت طلب کرتے رہتے ہیں۔ ۲: دوسرا وہ شخص ہے جورات کی تاریکی اور تہائی میں نما زادا کرتا ہے اور طویل مجدہ میں سوجا تا ہے تو خدا اپنے فرشتوں کو

مبدو طرادہ کی ہے بورات کی مارین اور ہما کی میں مارادا کرنا ہے اور سویں بدہ میں سوجا ماہے و حدا اپنے کر سوں و فرما تا ہے کہ دیکھومیرے اس بندہ کوجسکی روح میرے ہاں پہنچ چکی ہے جب کہ اس کا جسم میرے لیے (ونیا میں) سجدہ کیلئے نہوئے ہے۔

۳: تیسرا وہ محض ہے جسے دشمنوں کی پیش قدمی اور سخت مرحلہ میں اس کے اصحاب و انصار چھوڑ کر بھا گ جا کیں لیکن وہ محض ثابت قدم رہ کرلڑتا رہے یہاں تک گفتل ہوجائے۔

الخامس: عموی وعاکرنا۔ راوی ابن القداح حضرت امام جعفرصا دق سے روایت کرتاہے کہ (قبال رسول الله سافا دعیا احد کے فلیعمد فانه أوجب للدعاء) رسول اکرم فرماتے ہیں کہ جب آپ میں سے کوئی وعاکر نے اللہ عام کرے کیونکہ اس طرح وعا قبول ہوتی ہے۔

ترجمہ! کوئی بھی قوم سے ایسے چالیس آومی نہیں ہیں جوال کر خدا کو پکاریں مگرید کہ خدا ان کی دعا و پکار کو تبول فرما تا ہے۔ اور اگر چالیس آدمی نہ ہوں تو چار آدمی دس مرتبہ خدا سے ملکر دعا کریں تو انکی دعا قبول ہوتی ہے اور اگر چار آدمی بھی نہ ہوں تو ایک آدمی خدا سے چالیس مرتبہ دعا کرئے تو عزیز و جبار خدا اس کی دعا کو قبول کرتا ہے۔

راوی عبدالاعلی حضرت امام صادق " سے روایت کرتا ہے کہ (ما اجت مع ادبعة قط علی امر فد عوا الله تعالیٰ إلا " تفو قو اعن اجابة) چارادی ایک امر پر متفق ہوکر دعا کریں تو خداان کی دعا جدا ہونے سے پہلے قبول فرما تا ہے۔ تذ نیب :جو شخص دعا کرتے وقت (امین) کہنا ہوتو وہ بھی اس دعا کرنے میں شریک ہوتا ہے خدا وند ذو الجلال ارشاد فرتا ہے۔ (قد اجیبت دو تکما) سورہ یون ۱۸ (ترجمہ) تم دونوں کی دعا قبول کرلی گئی۔ اس آیہ مجیدہ کی تفییر یوں کی جا تھے۔ کہ دعا کرنے والے تھے۔ لیکن پھر بھی دعا کی نسبت دونوں کی طرف دیکر سنداجا بت دی گئی ہے۔

راوی علی ابن عقبہ کی خص سے نقل کرتا ہے۔ کہ حضرت صاوق ال محمد نے ارشاد فر ما یا کہ۔ (کان ابسی اذا حز قدہ امو جسم النسآء و الصبیان شعر دعا و امنو ۱) میرے والد بز گوار (حضرت امام محمد باقر ") اگر کسی وجہ سے پر بیٹان ہو نے تو گھر کی خوا تین و بچوں کو جمع کر کے دعا فر ماتے اور وہ سب امین کہتے۔ راؤی سکونی حضرت امام جعفر صادق " سے نقل کرتا ہے کہ۔ (اللدا عبی و المعو من شو یک ان) دعا کرنے والا اور امین کہنے والا دونوں (دعا میں) شریک ہیں۔ السالع : دعا کے وقت خشوع و خصوع کا اظہار کرتا۔ اللہ تبارک و تعالی ارشاد فر ما تا ہے کہ۔ ادعو ا رب کھ تصو عا و خصوع کا درخاموثی کیساتھ پکارو۔ انکہ حدی علیہم الصلو نہ والسلام کی ادعیہ میں وارد ہے کہ (ولا عسم منا الا النصر ع الیک) الی تیرے عذا اس سے سوائے تھے سے عاجزی و اکساری کے اور کوئی چیز نہیں بچا یہ سنے منا الا النصر ع الیک سے الی تیرے عذا اس سے سوائے تھے سے عاجزی و اکساری کے اور کوئی چیز نہیں بچا

سکتی حضرت موسی کی طرف خداوجی میں ارشا وفر ما تا ہے کہ (یا موسی کن اذا دعو تنی خائفا مشفقا و جلا و عفو و جلا و عفو و جلا فی التواب و اسجد لی بمکار م بدنك و اقنت بین یدی فی القیام و نا جنی حیث تنا جینی بخشیه من قلب و جل اے موسی جب بھے سے دعا کرنے لگوتو بھے سے ڈرتے ہوے دعا کرتا اور اپنے چرے کو خاک آلو دہ کر کے دعا کرتا اور اپنے بدن کے اشرف واعلی (اعصا سبعہ ) کیسا تھ میرے لئے مجدہ کرو میرے حضور کے موکر عاجزی واکساری کرو۔ اور مجھ قلی خوف کیسا تھ یکارتا۔ (۱)

حضرت ميئ كوخداوى مين ارشاوفر ما تا ب (يما عيسى ادعنى دعاء الغريق الحزين الذى ليس له مغيث يا عيسى اذل لى قبلك واكثر ذكرى في الخلوات و اعلم ان سرورى ان تبصبص الى وكن في ذالك حيا ولا تكن ميتا واسمعنى منك صوتا حزينا)

ترجمہ! اے عیسی مجھے اس طرح ( خضوع وخشوع کے ساتھ ) پکاروجس طرح کوئی غزدہ ڈو بنے والا پکارتا ہے کہ جس کا کوئی فریادرس اور مدد گارنہیں ہوتا اے عیسی! اپنے دل کومیرے لئے متواضع کر اور تنہا ئیوں میں بکثرت میرا ذکر کراے عیسی ّ

(۱) اس میں استعال ہونے والے (خاکفا)، (مشفقا)، (وجلا) تینوں لفظوں کے معنیٰ اردولغت میں ''دُر'' کیا گیا ہے۔ لیکن جہاں یہ ممکن ہے کہ اس وی میں ان تینوں الفاظ کو ایک ہی معنیٰ (ڈراورخوف) میں تاکید کے طور پر استعال کیا گیا ہو وہاں یہ بھی اختال ہوسکتا ہے کہ خدا سے خوف کی مختلف اقسام اور متعلق خوف کے اعتبار سے ان الفاظ میں سے ہرایک لفظ سے خوف کی اختال ہوسکتا ہے کہ خدا سے خوف کی مختلف اقسام اور متعلق خوف ہوگا جو خالتی کی عظمت اور اس کی بے نیازی سے ف الیمی کی ایک خاص فتم مراد ہو۔ مثلاً (خاکفاً) کے لفظ سے مراد وہ خوف ہوگا جو خالتی کی عظمت اور اس کی بے نیازی سے ما حظہ ہوتا ہے کہ وہ کتنا مختلیم ہے اور بندہ گنا ہوں میں است بہت ہے۔ اور اب اس حالت میں بندہ کس طرح بارگاہ عظیم میں حاضر ہے۔ اور (وجل) سے وہ خوف الیمی مراد ہوگا جو اس امر کا ملاحظہ کرنے کے بعد ہوتا ہے کہ بندہ جب اپنے گنا ہوں کا اس امر کا خوف رہتا ہے کہ خدا اس کی دعا کورد کر دے۔ ایسے خوف کو (وجل) کہا جا تا ہے۔ ای مفہوم خوف پر حضر سے امام زین العابد ین کا کلام حق تر بھان دلالت کرتا ہے جب آپ بی کے خوف کو (وجل) کہا جا تا ہے۔ ای مفہوم خوف پر حضر سے امام کا خوف و بر ہو اللہ کے دو التو لوگوں کے سوال کرنے کے بعد جو اب میں فر مایا کہ بھے تلید کہے وہ اس امرکا خوف ہوا کہ خدا وند ذو الجلال مجھے بید نہ کہ دوے کہ (لا لیک ولا سعد یک)۔ اور جہاں تک (مشفقاً) کے محن اکا تعلق ہے تو اس سے مراداسیا خوف ہوا کہ فدا وند ذو الجلال مجھے بید نہ کہ دوے کہ (لا لیک ولا سعد یک)۔ اور جہاں تک (مشفقاً) کے محن اکا تعلق ہے تو اس سے مراداسیا خوف ہوا کہ فدا وند ذو الجلال مجھے بید نہ کہ دوے کہ (لا لیک ولا سعد یک)۔ اور جہاں تک (مشفقاً) کے محن اکا تعلق ہے تو اس سے مراداسیا خوف ہو ہو تو اللہ میں کو تا ہی کر نے سے ہوتا ہے۔ (انتی قائل)

میری خوثی اس میں ہے کہ تو میرے سامنے حقیروں اور خوشا مدانہ لوگوں کی طرح کلام کر۔سوال کرنے میں زندہ دلی کا ثبوت وینا مردہ دل نہ ہونا اور مجھے اپنی اند وہناک وغمناک آواز سنا۔

روایت پس ماتا ہے کہ! اللہ تبارک وتعالی نے جناب موئ و بارون علیمما السلام کوفر عون کی طرف بیجا تو دونوں کو بول فرمایا
(لا یسروسحکما لباسه فان ناصیته بیدی و لا یعجبکما ما متع به من زهرة الحیاة الدنیا و زینة المترفین فلو
شئت زینتکما بزینة یعرف فرعون حین یراها ان مقدرته تعجز عنها ولکنی ارغب بکما عن ذالك
فازوی الدنیا عنکما و كذالك افعل بأولیائی لاذودهم عن نعیمهما كما یدود الراعی غنمه عن مراتع
الهلكةوانی لاجنبهم سلوكهاكما یجنب الراعی الشفیق ابله عن موارد العثرةوما ذاك لهو انهم علی
ولکن لیستکملوا نصیبهم من كرامتی سالما موفراً انما یتزین لی اولیائی بالذل والخشوع والخوف
الذی ینبت فی قلوبهم فیظهر علی اجسادهم فهو شعارهم ودثارهم الذی به یستشعرون ونجاتهم التی
بها یفوزون و درجاتهم التی لها یاملون و مجدهم الذی به یفخرون وسیماهم التی بها یعرفون فاذا لقیتهم
دیاموسی ً فاخفض لهم جناحك والن لهم جانبك و ذلل لهم قلبك ولسانك واعلم انه من أ خافلی
ولیا فقد بارزنی بالمحاربة ثم انا الغائر لهم یوم القیامة)

ترجمہ! خدا وند کریم نے جب جناب موی وہارون کوفر عون کے پاس بھیجا تو ان کوفر مایا کہ تصمیں اس کا شاہانہ لباس جرانی میں نہ ڈال دے اس کی پیشانی میر بے قبضہ قدرت میں ہے اور اس کی زیب و زینت تجب میں نہ ڈال دے (جو حقیقت پر مبنی ہی بہیں) اگر میں چاہتا تو تصمیں بھی ایس آ سائش دنیا ہے مزین کرتا کہ اگر فرعون دیکھا تو دیگ ہی رہ جاتا لیکن میں تم سے دنیا کی زیب و زینت کوتم سے دور رکھنا چاہتا ہوں بلکہ میں نے اپنے تمام دوستوں کیلئے اس دنیا سے بمیشہ آئی مقد ار میں عطا کرنا پند کیا ہے جتنا ایک چواہ قط سالی کے دنوں میں اپنے حیوانوں کو چارہ دیتا ہے (تا کہ زندہ رہ سکیں) اور میں اپنے اولیاء کو دنیا کی لغز شوں اور اس کے مہلک راستوں سے اس طرح محفوظ رکھتا ہوں جسطر تا کہ زندہ رہ سکیں) اور اپنے گوسفندوں کو دھوکہ ونقصان کے مقام سے بچاتا ہے اور یہاں لیے نہیں کہ ان کا مقام میری نظر میں بست ہے اور وہ ذلیل وخوار ہیں بلکہ یہاں لیئے ہے تا کہ وہ (بروز قیامت) اپنے حصہ کو پوری طرح حاصل کرسکیں اور میرے ہاں میر کو دیا ہو دیا ہے تا کہ وہ خشوع وخضوع اور خون الی کے ساتھ اپنے آپ کومزین کریں اور اس ہے اور یہی ان کی کامیائی وابسطہ ہے اور یہی ان کی خصوصی علامت کا درجہ ہے جس کے وہ امید وار ہیں ااور بھی ان کی خصوصی علامت

ہے جس سے ان کی شاخت و پیچان ہوتی ہے۔

اے ہموی السے لوگوں سے ملا قات کے وقت نری سے پیش آنا اور ان کے ساتھ متو اضع ہو کر پیش آنا اور ان کیلئے دل وزبان کورام کرو۔اے موی جومیرے کی دوست کوڈرا تا دھمکا تا ہے یا ہراساں کرتا ہے وہ درحقیقت میرے خلاف اعلان وزبان لورام رو۔اے یوں ویر۔ ۔ جنگ کرتا ہے اور بروز قیامت میں ایسے لوگوں سے بدلہ لوں گا۔

جنگ کرتا ہے اور بروز میاست میں ہے۔۔۔ الثامن: سوال سے پہلے خدا وند ذوالجلال کی مدح وثناء کرنا .... جھردائی را المینس آباد، این شرم مراسم میں الثامن

حارث بن مغیرہ روایت کرتا ہے کہ حضرت امام جعفر علیہ السلام سے میں نے ستا ہے کہ ( ایسا کھ اذا اراد ان یسسئل احد كم ربية شيئامن حوائج الدنيا حتى يبداء بالثناء على الله والمدحة له والصلواة على النبي ثم يسئل الله حوائجه) آپ میں سے جو بھی خداسے اپنی حاجات طلب کرنا چاہے توسب سے پہلے خدا کی حدوثناء کرے اور نبی اکرم صلی الله علیہ والہ وسلم پر درود سلام بھیج پھراس کے بعد خدا ہے آپی حاجات طلب کرے۔

حضرت صادق آل محمطيه السلام فرماتے بيں ( أن رجالادخل المسجد و صلى ركعتين ثم سئل الله فقال وسول الله صلى الله عليه وآله وسلم اعجل العبد ربه و جاءِ آخر و صلى ركعتين ثم اثني على الله و صلى على النبي فقال رسول الله سل تعطه) (ایک دفعه) ایک مخص مجدین داخل بوتا ب دورکعت نماز پر سے کے بعد خدا سے حاجات طلب کرنے لگتا ہے تو رسول اکرم نے (و مکھ کر) فرمایا کہ یہ بندہ خداسے جلدی دعا مانگ رہا ہے جبکہ دوسرا مخض ِ آتا ہے دورکعت نماز پڑھتا ہے پھرخدا کی ثناء کرنے کے بعد نبی اکرم پر درود سلام بھیجنا ہے رسول خدا ایسے تخص کو دیکھ کر فرماتے ہیں کداب جو مانگ خدا تھے عطا فرمائے گا۔

محدين مسلم حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سيقل كرتا ہے كه (أن في كتباب اميس المومنين أن المسئلة بعد المدحه فاذا دعوت الله فمجده قال: قلت كيف نمجده ؟ قال : تقول: يامن هو اقرب الى من حبل الوريديا من يحول بين المرء وقلبه يا من هو بالمنظر الاعلى يا من ليس كمثله شئى) خطرت أمير الموثين علی بن ابی طالب علیما السلام کی کتاب میں مکتوب ہے کہ خدا سے سوال کرنے سے پہلے اس کی مدح کروپس اگر خدا کو پکارنا ہوتو اس کی تعریف کرو، راوی کہتا ہے کہ میں نے کہا کیسے خدا کی حمد وثناء کی جائے؟ تو امام اے ( تعلیم ویتے ہوئے) فرماتے ہیں یوں کھواے خدایاً تو میری شہرگ سے بھی زیادہ قریب ہے آے وہ خدا جو انسان اور اس کے دل کے مابین

ہے اے وہ جس کے لیے اعلی مقام ہے اے وہ خدا جس کی کوئی مثال نہیں ہے۔(۱)

معاویہ بن عمار حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کرتا ہے کہ (انسا ھی السمد حق شعر الثناء ثعر الاقراد بالدنب ثعر المسئالة انه والله ما خوج عبد من ذنب الا بالاقراد) سوائے اس کے نہیں ہے کہ (دعا ہے) پہلے خدا کی مدح ہے پھراس کی ثناء ہے پھراپ گناہوں کا اقرار واعتراف ہے پھر خدا سے سوال کرنا ہے کیونکہ خدا کی قتم کوئی مناہ سے پاک نہیں ہوا مگریہ کہ اس نے اپنے گناہوں کا اعتراف کیا ہو۔

راوى عيص بن قاسم حضرت امام جعفر صاوق عليه السلام سي فقل كرتا بي كه (اذا طلب احد كم الحاجة فليثن على ربه وليمدحه فان الوجل منكم اذا طلب الحاجة من السلطان هيا له من الكلام احسن ما يقدر عليه فاذا

(۱) مولائے کا تنات حضرت علی ابن ابی طالب کے مذکورہ کلام میں (یا من هو اقر ب الی من حبل الورید) سے مرا دخالق کا کتات کامخلوق ہے انتہائی قرب بتا نا ہے۔ای وجہ سے ورید کی مثال دی گئی ہے۔جو کہ بالکل گر دن میں موتی ہے۔اور (یا من یحو ل بین الموء قلبه سے مقصود یہ ہے کہ خالق کا کتا ت آنیا ف کے ول اور خو داس کے درمیان بھی حاکل اور فاصلہ ہے اور وہی ذات جس کو چاہے اپنی توفیقات الہیہ سے شھو ات بدنیہ اور جسمانی قو توں کے تقاضوں ا كى طرف ميل اور راغب نہيں ہونے ويتى اور بيخداكى طرف سے لطف ہے مولائے متقيان كے كلام حق ترجمان کے تیسرے جملہ (یا من هو بالمنظر الا علی )سے مراد خدا کا احاط علم برائے جمیع ممکنات بیان کرنا ہے۔ یعنی خدا ہر چھوٹی اور بڑی مخفی اور ظاہر چیز کو جانتا ہے اور تمام پر خداہی کا کنٹرول اور حکمرانی ہے اور جہاں تک آخری جملہ (یا من لیس کے مثلہ شیء) سے مقصود ہے تواس سے خدا کی مثلیت کی مثل کی نفی کی جائے تواس سے اس وحدہ لاشریک لہ کا مثل ٹابت ہوتا ہے۔لہذا پہاں عربی گرائمر کی روے (کمثلہ) کی کاف زائدہ ہے۔ تو اس صورت میں خدا کے (مثل) کی نفی ہو جاتی ہے۔ نہ اس کے مثل کے مثل کی نفی ہوگی تا کہ اس کے مثل کا ثبوت لا زم آئے ۔اس جملہ کی ایک اورتفسیر بھی کی جاتی ہے وہ یوں کہ اس جملہ ہے مراد خدا کے (مثل ) کی نفی ہی ہے مگر دلیل و بر ہان کیسا تھ نفی کی گئی ہے۔اس امر کی وضاحت کچھ یوں ہے کہ ذات کر دگار مسلم الثبوت ہے اس میں کوئی شک وشبز ہیں ہے۔اور اگر اس ذات کر دگار کا (مثل) ٹابت ہوجائے تو اس (مثل) کا (مثل) بھی ٹابت ہو تا لا زم آئے گائے الیی صورت میں (مثل) ملز وم ہو گااور (مثل المثل )لا زم ہوگا۔ تو جب لا زم جو کہ (مثل المثل ) ہے کی نفی ہو جائے گی تو اس سے ملز وم جو کہ (مثل ) ہے اسکی بھی نفی ہو جائے گی۔اوراس کی نفی مطلوب ہے۔( فتا مل واغتنم )

طلبتم الحاجة فمجدوا الله العزيز الجبار وامدحوه و اثنوا عليه بقول: يا اجود من اعطى و يا حير من سئل و يا ارحم من استوحم ياواحديا احديا صمديا من لم يلدولم يو لدولم يكن له كفوا احديا من ل يتخذصاحبة والاولد أيامن يفعل ما يشاء ويحكم ما يريدو يقضى ما احب يا من يحول بين المرء و قلبه يا من هوبالمنظر الاعلى يا من ليس كمثله شئى يا سميع يا بصير ، .... واكثر من اسماء الله فان اسماء الله تعالى كثيرة و صل على محمد و على آل محمد ، وقل : اللهم اوسع على من رزقك الحلال ما اکف به وجهی واودی به عن ا مانتی و اصل به رحمی ویکون لی عونا علی الحج والعمرة) آپ میں سے جب کوئی خدا سے حاجات طلب کرنا جا ہے تو سب سے پہلے اسکی مدح وثناء کرے کیونکہ جب کسی حکمران وسلطان سے کوئی حاجت طلب کی جاتی ہے تو آپ اس کے لیے (خوش کرنے والی ) بہترین کلام سب سے پہلے پیش کرتے ہوتو پس جب آپ خدا ہے کوئی حاجت طلب کروتو رزق عطا کرنے والے، اور بے مثل وبے مثال خدا کے لیے بھی حمد و ثناء کرواور اس كى تعريف ان الفاظ ميں كرو! اے سب سے زيادہ سخى عطاكرنے والا ،اے وہ جس سے سوال كرنا اچھا اور مناسب ہے ، اے وہ جوسب سے زیادہ رحم کرنے والا ہے،اے وہ جو ذات وصفات میں تنہا ویکتا ہے، اے بے نیاز ،اے وہ جو نہ کسی کا باپ ہے اور نہ بیٹا ہے ، اے وہ جس کا کوئی ہم سرنہیں ہے ، اے وہ ذات جس کی نہ کوئی زوجہ اور نہ کوئی بیٹا ، اے وہ جو چاہتا ہے کرتا ہے اوراپنے ارادہ کے مطابق فیصلہ کرتا ہے اپنی پیند کے مطابق قضاء وقدر کرتا ہے ، اے وہ جوانسان اوراس کے دل کے مابین حاکل ہے اور اعلی مقام پر ہے ، اے وہ جس کی کوئی مثال نہیں ہے ، اے سننے والے ، اے و یکھنے والے - ( راوی کہتا ہے کہ امام علیہ السلام فرماتے بیں کہ اللہ کے اساء گرامی زیادہ سے زیادہ فکر کرچونکہ اساء اللہ بہت زیادہ ہیں ) پھر محمد وآل محمدٌ پر درود سلام بھیجے اور یوں کہے: خدایا اپنے رزق خلال میں سے میرے رزق میں وسعت پیدا کرتا کہ میں اپنی آبرو بیجا کرسمی سے سوال نہ کرسکوں اور جس کے ذریعہ میں اپنی امانات (واجبات وغیرہ) ادا کرسکوں اور صله رحی کرسکوں اور بیرزق حلال حج بیت اللہ اورعمرہ کرنے میں معاون ثابت ہو۔ (1)

<sup>(</sup>۱) اس حدیث مبارک میں مدح خدا وندی کی گئی ہے۔ مدح کرنے کے بعد طلب رزق حلال کی تعلیم دی گئی ہے۔ ایسا رزق جوشری طریقہ سے کمایا گیا ہواور کمانے کا طریقہ پاک و طاہر ہو۔ علاء میں اس امر کا اختلاف ہے کہ آیا حرام کو بھی رزق کہا جاتا ہے یا نہیں ؟ تو گویا رزق ہے ہی حلال بعض علاء کے زد کیے حرام کو اصلاً رزق ہی نہیں کہا جاتا۔ اور حدیث میں جہاں تک طلب اوائیگی امانت کی گئی ہے تو اس امانت کی اوائیگی سے مراد واجبات مثل عبا دات وغیرہ کی اوائیگی پرقوت اور شیح معنیٰ میں ان کو اواکر نے میں معاون ثابت ہونے والا رزق طلب کیا گیا ہے۔ اس لیے بعض روایا ت میں ماتا ہے کہ عبا دات کی اوائیگی رزق حلال پر موقوف ہے جسیا کہ مروی ہے (لدو لا المحبز ما صلینا و لا صمنا) اگر روئی نہ ہوتی تو نہ نماز پڑھتے اور نہ ہی ہم روزہ رکھتے۔)

## التاسع : قبل از دعا محمد وآل محمرً بر درود وسلام بهيجنا:

ابوبصیر حضرت امام جعفرصادق علیه السلام سے روایت کرتا ہے کہ (قبال رسبول السلمة من ذکوت عندہ فنسی ان یصلی علتی خطاء الله به طویق الجنّة) رسول خداصلی الله علیه وآلہ وسلم فرماتے ہیں کہ جومیرا تذکرہ کرنے پر درود بھیجنا بھول جائے تو وہ راہ جنت کھو بیٹھتا ہے۔

راوی این القدح حضرت صادق آل محمد علیه السلام سے قبل کرتا ہے (سمع ابی رجلا متعلقا بالبیت یقول: اللهم صل علی محمد فقال لا تبتوها ولا تظلمنا حقنا قل: اللهم صل علی محمد واهل بیته ) میرے والد بزرگوار (حضرت امام محمد باقر علیه السلام) نے فائہ کعبہ سے لیٹے ہوئے ایک شخص سے یہ کہتے ہوئے سنا فدایا محمد پر درود بھیج، تو میرے والد بزگوار نے اس سے کہا کہ درود کو ادھورا نہ پڑھاور ہمارے حق پرظم نہ کر، درود کو یول پڑھ فدایا محمد واهل بیت محمد گھر پر درود وسلام ہو۔

آگ میں جاؤں؟ تو خالق نے فرمایا جاؤ میں نے جہنم کی آگ کو آپ پر شنڈ اکر دیا ہے، پھر جرائیل عرض کرتا ہے کہ جھے

اس کے مقام کا پیت نہیں ہے خالق نے فرمایا کہ وہ جہنم کی وادی (سجین) کے گہرے کو یں میں ہے جرائیل جب وہاں اس

جہنمی شخص کے پاس آتا ہے تو (دیکھتا ہے کہ) وہ شخص رسی سے منہ کے بل افکا ہوا ہے جرائیل کہتا ہے میں نے اس سے

پوچھا یہاں جہنم میں کتنا عرصہ گذارا ہے؟ بیشض کہتا ہے جھے کوئی ثار نہیں ہے، جرائیل اسے وہاں سے فکال کر بارگاہ الی

میں پیش کرتا ہے، خداوند ذوالجلال اسے فرماتا ہے اے میرے بندہ کتنا تو نے جھے بکارا ہے؟ بندہ عرض کرتا ہے موالا کوئی

شار نہیں ہے خالق دو جہاں فرماتا ہے آگاہ رہو جھے اپنی عزت وجلالت کی قتم اگر تو جھے جھے و بندہ بھی جھے تھ والٹ جی میں جہنم میں تیرے عذاب کو طویل کر دیتا ، لیکن میں نے اپنے او پرحتی قرار دیا ہے کہ جو بندہ بھی جھے تھ والٹ جھے میں واسطہ دیکر سوال کرے گا میں اسے بخش دوں گا تو پس میں نے بچھے آج محمد وال محمد علیہم السلام کے صدقہ معاف کر دیا

واسطہ دیکر سوال کرے گا میں اسے بخش دوں گا تو پس میں نے بچھے آج محمد وال محمد علیہم السلام کے صدقہ معاف کر دیا

حضرت سلمان فاری فقل کرتے ہیں کہ میں نے رسول اکرم صلی الشعلیہ وآلہ وسلم سے سا ہے کہ (ان اللہ یہ یقول یہ عبدادی او لیس مین لمه الیہ کھر حوائع کبار لا تجودون بھا الا "ان یتحمل علیکھر باحب النحلق الیکھر تقضونها کو امة لشفیعهم ؟ الافاعلموا ان اکوم النحلق علی و افضلهم لدی محمد و اخو ہ علی و من بعد هالائمة اللذین هم الوسائل الی الا فلیدعنی من همته حاجة یوید نفعها او دهته داهیة یوید کشف ضررها بسمحمد و آله السطیبین الطاهرین اقضها له احسن ما یقضیها من تستشفعون باعز النحلق علیه الشرتوال ارشاد فرما تا ہے اے میرے بندوکیا ایسا نہیں ہے کہ جس شخص کوآپ کے ہاں کوئی بہت بڑی عاجات ہوں تو جب وہ آپ ارشاد فرما تا ہے اے میرے بندوکیا ایسا نہیں ہے کہ جس شخص کوآپ کے ہاں کوئی بہت بڑی عاجات ہوں تو جب وہ آپ کی محبوب ترین شخصات کا واسطہ دیتا ہے تو آپ اسے پورا کر دیتے ہو، تو آپ ان کے احر ام واکرام کو مدنظر رکھتے ہوئے اس شخص کے تو میں کی گئی شفاعت کو قبول کرتے ہوئے ان حوائج کو پورا کر دیتے ہو، پس جان لو! میرے نزد یک سب سے کرم و معظم اور افضل مخلوق محمد اوران کے بعد فیا بتا ہویا کوئی مشکل در پیش ہوتو اس کا حل چاہتا ہوتو تجھے تھر کی نفع چاہتا ہو یا کوئی مشکل در پیش ہوتو اس کا حل چاہتا ہوتو تجھے تھر و آل محمد کی کور کورا کروں گا وار ان کے اجراک کی ورا کروں گا۔

حضرت سلمان فاری گاہیکلام س کرمشرکین ومنافقین اور دین سے مخرف ہوجانے والے لوگوں نے حضرت سلمان فاری گا کا مذاق اڑاتے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے کہا کہ چرتم اپنے خداسے بیدعا کیوں نہیں کرتے ہوکہ وہ آپکوسب سے زیادہ غنی ومالدار بنا دے، حضرت سلمان فاری ان کے جواب میں فرماتے ہیں کہ میں نے خدا وند ذوالجلال سے ایسے امرکی طلب کی ہے جو دنیا کی

سلطنت وحکرانی اوراس کی زرق و برق سے افضل اور زیادہ نفع مند ہے، پس میں نے اپنے آقا و مولا خدا وند ذوالجلال کو حجہ و آل محمد و آل محمد کا واسطہ دیکر سوال کیا ہے کہ الہی مجھے الیسی زبان عطا فرما جو ہر وقت تیری حمد و ثناء میں مشغول رہے اور ایسا دل عطا فرما جو ہر نعت خدا و تدی پر شکر انہ ادا کر ہے اور مصائب و مشکلات پر صبر کرنے والا بدن عطا فرما، حضرت سلمان فاری ً فرمانے لگے کہ خالق کا نئات نے میری اس التجا کو اپنی بارگاہ میں قبول بھی فرما لیا ہے اور میری بیر حاجات و نیا و ما فیھا سے لاکھوں درجہ کہیں افضل و فائدہ مند ہیں ۔

محد بن على بن بابويد حفزت صادق آل محد عليه السلام سي فقل كرت بين

(استاذنت زليخاعلي يوسف وقيل لها يا زليخا انا نكره ان نقدم بك عليه لما كان منك اليه قالت: اني لا اخاف من يخاف الله ، فلما دخلت ،قال لها يا زليخا ، مالي اراك قد تغير لونك قالت ، الحمد لله اللذي جعل الملوك بمعصيتهم عبيدا و جعل العبيد بطاعتهم ملوكا ، قال لها ، يا زليخا ما دعاك الى مناكنان منك، قالت: حسن وجهك يا يوسف قال فكيف لو رايت نبياً يقال له محمدصلي الله عليه و آله وسلم يكون في آخر الزمان احسن منى وجها و احسن منى خلقا و اسمح منى كفا؟ قالت صد قت: قال وكيف علمت اني صادق؟ قالت لانك حين ذكرته وقع حبه في قلبي فاوحى الله الى يوسف انها قد صدقت و انى قد احببتها لحبها محمداو آله فامر ه الله تبارك و تعالى أن يتزوجها ) زَلِحًا نَ حضرت یوسف سے ملاقات کی اجازت لی ،تو دروازے پر کھڑے دربان نے کہا کہ ہم کیسے آپ کوحضرت کے سامنے لے جائیں گے چونکہ آپ کے سابقہ سلوک کی وجہ سے ہمیں یہ پیندنہیں ہے تو زایخانے کہا کہ میں اس سے نہیں ڈرتی ہول جو خدا سے ڈرتا ہے تو جب بوسف علیہ السلام کے ہال گئ تو حضرت بوسف اسے کہنے لگے کہ کیا وجہ ہے کہ آپ متغیر نظر آرہی میں زلخانے جواب میں کہا کہ حمد ہے اس خدا کی جس نے بادشاہوں کومعصیوں کے ارتکاب کرنے کی وجہ سے غلام بنادیا اور غلاموں کو اطاعت کی وجہ سے باوشاہی کا مرتبہ عطاء کیا ،حضرت بوسف نے اس سے کہا کہ س چیز نے تھے میرے ساتھ ایسا سلوک کرنے پر مجبور کیا تھا؟ زلیخا جواب میں عرض کرتی ہے کہ اے یوسٹ تیرے چیرے کے جمال نے ، یوسٹ نے کہا کہ پھر آپ کی کیا حالت ہوگی جب اللہ کے آخری نبی محمد مصطفیٰ کو دیکھو گے جو کہ مجھ سے زیادہ صاحب جمال اوراجھافلاق والا اور كريم ہے؟ زليخانے كماكرآپ كے كہتے ہو (واقعا الله كاير آخرى ني ايسانى ہے) جناب يوسف نے فرمایا آپ کو کیے معلوم ہوا ہے کہ میں سی کہدر ہا ہوں جبگہ آپ نے اس آخری نبی کود یکھانہیں ہے؟ زایخانے کہا کیونکہ جب سے آپ نے اس نبی کا ذکر کیا ہے اس کی محبت میرے ول میں پیدا ہوگئی ہے ، تو اللہ تعالی نے اس وقت حضرت

یوسٹ پرومی نازل کی اور فرمایا کہ زلیخا بھے کہہ رہی ہے اور محمد وآل محمد علیہم السلام سے محبت کرنے کی وجہ سے میں نے اسے پیند کرلیا ہے لہذا اے یوسٹ اس سے شاوی کرلو۔

حضرت الم جعفرصا وق عليه السلام سے جابر روايت كرتا ہے ( ان ملكا من الملائكة سئل الله ان يعطيه سمع العباد فاعطاه الله فذلك الملك قائم حتى تقوم الساعة ليس احد من المومنين يقول: صلى الله على محمدو اهل بيته الاقال الملك و عليك السلام ثم يقول الملك: يارسول الله ان فلان يقرأك السلام فيقول رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وعليه السلام فرشتول ميس ايك فرشتر في فداس بندوں کی ( کلام و دعا) ساعت کرنے کوطلب کیا خدانے اس کی حاجت پوری فرما دی تو اب بی فرشتہ تا قیامت اس امر میں مشغول ہے کہ مومنین میں سے جو بھی رسول خداً پر درودسلام بھیج بیرفرشتہ اس مومن کو جواب میں سلام بھیجنا ہے اور پھر رسول ا کی خدمت میں اس مومن کے سلام کو چیش کرتا ہے تو رسول اسلام بھی اس کے جواب میں اس مومن پرسلام بھیجتے ہیں۔ حضرت امير المومنين على بن ابي طالب عليها السلام ارشاد فرمات بين ( اعسطسي السسميع اربعة : النبي صلى الله عليه وآله وسلم والحنة والنار والحور العين ، فاذا فرغ العبد من صلوته فليصل على النبيُّ و ليسئل الجنة وليستجر بالله من النار وليسأ له ان يزوجه من الحور العين فانه من صلى على النبي رفعت دعوته و من سئل الله الجنة قالت الجنة يا رب اعط عبدك ما سئلك ومن استجارك بالله من النار ، قالت النار : يا ربّ اجر عبدك مهما استجارك منه ، و من سئل الحور العين قلن : يا رب اعط عبدك ما سئل ) (خداوند ذوالجلال نے) جار چیزوں کوساعت عطا فرمائی ہے۔(۱) نبی اکرم صلی الله علیه وآله وسلم (۲) جنت الفردوس (٣) جہنم (٣) اور حورالعین ، پس بندہ جب نماز سے فارغ ہوتا ہے تو اسے جاہیے نبی اکرم سر درود سلام بھیج اور (خدا سے) جنت کے بارے میں سوال کرے اور عذاب جہنم کی پناہ مائے اور حورالعین کے ملنے کی خدا سے دعا کرے ، کیونکہ جو شخص نبی اکرم میر (نماز کے بعد) درود بھیجنا ہے تو اس کی دعا قبول ہوتی ہے اور جو خدا سے جنت کا سوال کرتا ہے تو خود جنت الفردوس خدا سے سفارش کرتے ہوئے کہتی ہے خدایا بندے نے جو چیز بچھ سے طلب کی ہے اسے عطا کر ، اور جو خدا سے جہنم سے محفوظ رہنے کی پناہ مانگا ہے تو خود جہنم بھی خدا سے اس دعا کی قبولیت کی سفارش کرتی ہے اور جو خدا سے حور العین کی دعا کرتا ہے تو حورالعین دعا کی استجابت کے لیے خدا سے سفارش کرتی ہیں۔

راوى محمد إن مسلم امامين صادقين عليها السلام ميس سي سي ايك امام سي نقل كرتاب (ما في المعيزان شعبي القل من المصلوة على محمد و آل محمد و ان الرجل ليوضع عمله في الميزان فيميل به فيخرج النبي الصلوة

علیہ و آلہ فیضعہا فی میزانہ فیرجے به) (انسان کے )میزان اعمال میں محمد وال محمطیم الصلوة والسلام پر بھیجی ہوئی درود وسلام سے بڑھ کراورکوئی عمل وزنی نہیں ہے جب (بروز قیامت) بندہ کے اعمال کو تولا جائے گا تواس کے اعمال کے اعمال کو بلکا دیکھ کرنبی اکرم اپنے اور اپنے اہل بیت پراس بندے کی طرف سے بھیجی گئی صلوات کو اس بندے کے نامہ اعمال میں رکھیں گے جس کے صدفتہ اس کے اعمال کا پلڑاوزنی ہوجائے گا۔

ہشام بن سالم حضرت امام جعفرصادق علیہ السلام سے روایت کرتا ہے (لا یزال الدعا مجوباحتی یصلی علی محمد وال محمد) اس وقت تک دعامتجاب نہیں ہوتی جب تک محمد وآل محمد پر درودسلام نہ بھیجا جائے۔

اس طرح ایک اور مقام پر صادق آل محمد سے مروی ہے (من دعا ولسد یہ ذکر النبی صلی الله علیه و آله وسلمہ رفیوف الدعا علی راسه فاذا ذکر النبی رفع الدعا) جو شخص دعا مائے اور نبی اکرم گا ذکر نہ کرے (ان پر درود نہ بجیجے) تو دعا اس کے سر پر پھڑ پھڑا کر تظہر جاتی ہے جب نبی اکرم گا ذکر کرتا ہے تو اس کی دعا قبول ہوتی ہے ،

یب و روا اس معظر صادق علیه السلام سے منقول ہے (من کانت که الی الله حاجة فلیبدا بالصلوة علی محمد و

آله شعر یسئل حاجته شعر پختیم بالصلوة علی محمد و آل محمد فان الله اکرم من ان یقبل الطرفین ویدع

الوسط اذکانت الصلوة علی محمد و آله لا تحجب عنه ) جو شخص خدا سے حاجت طلب کرنا چا ہتا ہوا سے

چا ہے پہلے محمد و آل محمد پر درود بھیج پھراپی حاجت کوطلب کرے اور آخر میں بھی محمد و آبل بیت محمد علیم السلام پر درود کو بھیج

کر دعا کوختم کرے کیونکہ خدا وند کریم کی ذات والاصفات اس سے بلند و بر تر ہے کہ دعا کے اول و آخر کو تو تبول کرلے (

اور جواس کی حاجت ہو ) کہ جو درمیان میں ہے تبول نہ کرے ، کیونکہ محمد وال محمد پر بھیجے ہوئے درود کو خدار دنہیں کرتا۔

العاشر :: حالت دعا ميل رونا ....

آداب دعامیں سے سب سے اہم پہلواور ادب بیہ ہے کہ انسان جب اپنے آقا ومالک سے دعا کی صورت میں راز ونیاز کی گفتگو کررہا ہوتا ہے تو اسے روتے ہوئے دعا کرنی چاہیے۔روتے ہوئے دعا کرنا چند مندرجہ ذیل امور کی وجہ سے دعا کا اہم پہلو ہے۔

(۱) روکر دعا مانگنے سے رفت قلبی ہوتی ہے دل زم ہوتا ہے اور نرمی دل اخلاص کی علامت ہے اخلاص کے ساتھ مانگی ہوئی دعا ہی قبول ہوتی ہے۔

حضرت المام جعفرصاوق عليه السلام فرمات بين (اذا اقشعر جلدك و دمعت عيناك ووجل قلبك فدونك

دونك فقد قصد قصدك جب تيرے جسم پرآثار خوف طارى ہوں اور آئھوں سے آنسوآنے لگ جائيں اور دل ميں خوف (الى ) پيدا ہوتو اس وقت اپنی مرادوں كو مانگو۔

(۲) روکر دعا کر پہنے سے خُشُوع وِخشوع میں اضافیہ ہوتا ہے اور گڑ گڑا کر دعا کرنا اس امر پر دلالت کرتا ہے کہ بندہ دنیا ہ مافیھا سے مندموڑ کر فقط خدا سے کو لگائے ہوئے ہے۔

رسول اسلام صلی الشعلیہ وآلہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں (اذا احب الله عبدا نصب فی قلبه فائحة من الحزن فان الله تعالی یحب کل قلب حزین وانه لا یدخل النار من بکی من خشیة الله تعالی حتی یعود اللبن الی الضرع و انه لا یجتمع غبار فی سبیل الله و دخان جهند فی منخری مومن ابدا واذا ابغض الله عبدا جعل فی قلب مزمار امن الصحك و ان الصحك یمیت القلب والله لا یحب الفرحین جب خداای کی بندے و مجوب مزمان عبات الفال جرونی الی جب فدا این کسی بندے و مجون الی رخیده و مملین دل کو پیند کرتا ہے جونوف الی میں روتار ہے وہ جنم میں داخل نہیں ہوسکتا یہاں تک کہ دوھا ہوا دود ہوائی (جیوان کے) تھن میں آ جائے۔ (یعنی گوب جس طرح دود ہی الفن میں والے انسان کا جنم میں داخل ہونا ناممکن جس طرح دود ہی الا غبار اور جنم میں داخل ہونا ناممکن جس طرح دود ہی الا غبار اور جنم میں داخل ہونا ناممکن ترار دیتا ہے کہ خبیریں ہوسکتا اور (اس کے برعکس) جب خدا کی بندہ کو تا پند کرتا ہے تو اس کے دل کوفر حت و توقی کا مسکن قرار دیتا ہے کیونکہ زیادہ بیننے سے دل مردہ ہو جاتا ہے اور خدا وند ذوالجلال ہر وقت خوشیوں میں مدہوش اور (خدا کو فراموش کر است کی بیدہ کرتا ہے تو اس کے دل کوفر حت و خوشیوں میں مدہوش اور (خدا کو فراموش کر است کی بیدہ کرتا ہوں کہ کران میں مدہوش اور (خدا کو فراموش کر است کی بیدہ کرتا ہوں کرانہ کرتا ہوں اور خدا کو فراموش کر است کی بیدہ کرتا ہوں کرانہ کرتا ہوں اور خدا کو فراموش کر است کی بیدہ کرتا ہوں کرانہ کرتا ہوں اور خدا کو فراموش کر است کی بیدہ کرتا ہوں کرانہ کرانہ کرتا ہوں کرانہ کرانہ کرتا ہوں کرانہ کرانہ کرتا ہوں کرانہ کرانہ کرتا ہوں کرتا ہوں کرتا ہوں کرتا کرنانہ کرتا ہوں کرتا کر کرتا ہوں کرتا ہوں

کی مت رہے والے کو تا پہند کرتا ہے۔ (۳) گر گرا کر دعا مانگنے کی اللہ تعالی نے اپناء کرام علیم السلام کو وصت فرمائی ہے جیسا کہ باری تعالی حضرت عسی علیہ السلام کو وصیت کرتے ہوئے فرما تا ہے۔ (یا عیسی هب لی من عینیك الدموع و من قلبك الحشیة و قص علی قبور الاموات فناد هم بالصوت الرفیع فلعلك تاخذ موعظتك منهم وقل انبي لاحق في اللاحقین ؛ یا عیسی صب لی من عینیك الدموع واحشع لی بقلبك ، یا عیسی استغث بی فی حالات الشدة فانی اغیث المحروبین و اجیب المضطرین وانا ارحم الواحمین ) سے پسی مجھے اپی آ تھوں سے (میرے خون سے بہنے والے) آنووں کا ہدیہ کر ادرائے دل میں خوف الہی پیدا کر، قبرستان میں جا کر قبروں پر کھڑے ہو کر مردوں کواون کی آفوان سے دکارتا کہ ان سے کوئی موعظہ حاصل ہواور ان مردوں کو کہو! کہ میں بھی آپ کے پاس آنے والا ہوں ،اسے پسی آواز سے پکارتا کہ ان سے کوئی موعظہ حاصل ہواور ان مردوں کو کہو! کہ میں بھی آپ کے پاس آنے والا ہوں ،اسے پسی میں بھی بارگاہ میں اپنے آنسوؤں کو جیجے ، اسے پسی طور پر جھے سے ڈرو، اسے پسی مشکل سے بیار کوئکہ میں بی دکھوں میں بہتا اور اور پریشان لوگوں کی پریشانیوں کو دور کرتا ہوں اور میں بی سب سے زیادہ رخم کرنے والا ہوں ۔

مدرآ ادلین آباد، بین فیم مسلم مین ارشاد فرما تا ہے (یا موسی کین اذا دعو تینی خیانف مشفق و جلا و عفر وجهك في التراب واسجد لي بمكارم بدنك واقنت بين يديي في القيام و ناجني حيث تناجيني بخشية من قلب و جل و احيى بتوراتي ايام الحياة و علم الجهال محاملتي و ذكر هم الائي و نعمي و قل لهم لا يتمادون في غيبي ما هم فيه فان اخذى اليم شديد ،يا موسى لا تطول في الدنيا املك فيقسو قلبك و قاسى القلب منى بعيد و امت قلبك بالخشية ، وكن خلق الثياب جديد القلب تخفي على اهل على الارض وتعرف في اهمل السماء جليس البيوت مصباح الليل واقنت بين يديي قنوت الصابرين وصح الى من كثرة الذنوب صياح الهارب من عدوه واستعن بي على ذلك فاني نعم العون و نعم المستعان ) اے موی علیہ السلام خوف وحشیہ کے ساتھ مجھ سے دعا مانگا کرواپنے چہرہ کو خاک آلود کر کے دعا کیا کرواور اپنے بدن کے اشرف واعلی اعضاء ( اعضاء سبعہ ) کے ساتھ سجدہ کرومیرے سامنے کھڑے ہو کرخشوع وخضوع کے ساتھ دعا کرواورقلبی خوف کے ساتھ مجھے بگارو، اور میری تورات سے اپنی زندگی کوجلاء بخشواور جاہلوں اور نادانوں کومیرے محامد کی تعلیم دو اور انہیں میری نعتیں یاد دلایا کرواورانہیں کہو کہ جس ضلالت میں تم ہواس میں مزید اضافہ نہ کریں ( کیونکہ ) میری گرفت المناك ہوتی ہےاہے موی ادنیا میں کمبی امیریں رکھنے سے دل سخت ہوتا ہے اور سخت دل والا انسان مجھ سے دور ہے ،خوف الى سے (خواہشات ) دل كومرده كرد اور اپنا لباس پرانا (ليكن) دل نيا اور تازه ركھو، زيبن والوں بيل ممنام اور آسان والول میں مشہور بنو، خانہ شینی اختیار کرو (شب زندہ داری سے ) آپنی راتوں کو روثن کرو، میری بارگاہ میں صابروں کی طرح اطاعت وفر ما نبرداری کرو گناہوں کی کثرت کی وجہ سے اس طرح بلند آ واز سے دادوفریا د کر و جیسے کسی دشمن سے بھا گا ہواشخص کرتا ہے، مجھ سے اس پر مدد ونصرت طلب کرو کیونکہ میں ہی بہترین ناصرو مدد گار ہوں۔

ای طرح ایک اور مقام پرخالق کا نات نے حضرت مولی کو وقی میں ارشاو فرمایا (یا موسی اجعلنی حوزك و ضع

عندى كنوك من الباقيات الصالحات) الموي جھائي پناه گاه مجھواور ميرے پاس اپنے نيك اعمال باقيات وصالحات كافيمتى فراندر كھو۔

(٣) گریہ و بکاء کے ساتھ و عاکر نے میں ایک خصوصیات ہیں جواس کے علاوہ کی اور عبادت واطاعت خدا وندی میں نہیں پائی جائیں (بیس الجنة و النار عقبة لا یجوزها الاالبکائوون من خشیة الله تعالی) روایت میں ماتا ہے کہ جنت وجہم کے مابین ایک ایک دشوارگزارگھائی ہے جے سوائے خوف الہی میں گریہ کرنے والوں کے اور کوئی عبور نہیں کرسکتا۔ (ان ربی تبدار لئ و تعالی خبونی فقال وعزتی و جلالی ما ادرك العابدون درك البكاء عندی شئیا و انی لابنی لهم فی الرفیق الاعلی قصر الایشار کھم فیه غیرهم نی اکرم صلی الله علیہ وآلہ وہم ارشاوفرماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے مجھے اس امر کی خبر دی ہے کہ خدا فرماتا ہے مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم جو (منزلت ومقام) میرے ہاں (خوف الهی ہیں) رونے والوں کی ہو وہ عبادت گزاروں نے حاصل نہیں کی ہے میں رونے والوں کو بلند وبالا مقام پر ایسے محلات عطاکروں گا جن میں ان کا کوئی شریک نہیں ہوگا۔

ای طرح ایک اور مقام پرحضرت موسی علیه السلام کو خداوند متعال وحی میں ارشاد فرماتا ہے (وابك علی نفسك ما دمت فی الدنیا و تخو ف العطب والمهالك و لا تغرنك زینة الحیاة الدنیا و زهرتها) (اےموسی) جب تک دنیا میں ہوائے نفس پر گریہ و بگاء کرو ، اور ہلاکت و ہلاکت گاہوں سے ڈرو(تاکہ) دنیا کی زیب وزینت اور آس کی چک دمک تہیں وهو کا شددے۔

خداوند ذوالجلال حضرت على عليه السلام كووى فرما تا ب (ياعيسى ابن البكر البتول ابك على نفسك بكاء من قد ودع الاهل و قلى الدنياو تركها لاهلها و صارت رغبته فيما عند الهه ) اب پاك و باكيزه (مريم) ك بيئ حضرت على الدنياو تركها لاهلها و صارت رغبته فيما عند الهه ) اب پاك و باكيزه (مريم) ك بيئ حضرت على البيخ نفس پراس طرح كريو و بكاء كرجس طرح كوئي شخص ابيخ الل وعيال سے بچھڑتے وقت كرتا ب اورونيا كو براسمجھ كردنيا وارون كے ليے چھوڑ ديتا ہے اوراس كى رغبت اس ميں ہوتى ہے جو خدا كے پاس ہے۔

حضرت امیر الموشین علی بن افی طالب علیما السلام سے منقول ہے ( نما کلم الله موسیٰ قال: اللهی ما جزا من دمعت عیداه من خشیتك؟ قال یا موسیٰ اقی وجهه من حر النارو المنه یوم الفزع الاكبر) جب الله تعالی نے حضرت موی نے الله تعالی سے سوال كیا الهی جس شخص كی آ تھوں سے تیرئے خوف سے آئسو فكل آئیں اس كی جزاء كیا ہے؟ خدا نے جواب میں فرمایا كہ میں اس شخص كے چره كوجہم كی آگ كی گری سے محفوظ ركھوں گا اوراسے بہت بڑے خوف والے دن ( قیامت ) سے امان دول گا۔

( كل عين باكية يوم القيامة الآثلاث: عين غضت عن محادم الله وعين سهرت في طاعة الله و عين بكت في جوف الليل من حشية الله) حضرت امام جعفر صادق عليه السلام ارشاد فرمات بي كه برآكه قيامت كه دن روئ گرتين آنكهي نبيس روئيس كي (۱) جونامحرمول كي طرف نظر الله كرنه ديجه (۲) وه آئكه جواطاعت خداوندي مين رات بحر بيدار رب (۳) وه آئكه جوآدهي رات خوف الي مين گريدكر ي

حضرت صادق آل محم عليه السلام سے مروی ہے ( ما مین شی الاولیه کیل و وزن الدموع فان القطره تطفی ء بحار امن نار فاذا غرورقت العین بمائه الحد یوهق وجهه قتر ولا ذلة و اذا فاضت حرّ مه الله علی النار و لو ان باکیا بہتے والے آنووں کونہیں تو نا جا سکتا ان باکیا بہتے والے آنووں کونہیں تو نا جا سکتا ان باکیا بہتے والے آنووں کونہیں تو نا جا سکتا چونکہ ( یوائے وزنی بیں ) اس کا ایک قطره جہنم کی آگ کے دریاوں کو بچھا دیتا ہے پر اشک آنھوں کے چرہ کو بھی فقر وذات کا سامنا نہیں کرنا پڑتا ، اور جب آنسو بہنے لگ جا کیں تو خدا جہنم کی آگ اس کے لیے حرام کر دیتا ہے اگر کی امت میں ایک شخص بھی گریے کرنے والا ہوتو خدا وند کریم ( اس کے صدقہ ) پوری امت پر حم فرما تا ہے۔

حضرت صادق آل محملهم السلام فرمات بيل (ما من عين الا وهي باكية يوم القيامة الا عين بكت من حوف الله و من اغرورقت عين بمائها من خشية الله الا حرم الله سائر جسده على النار ولا فاضت على خده فره قد ذلك الوجه قترولاذلة وما من شيء الا وله كيل او وزن الا الدمعة فان الله يطفى عباليسير منها البحار من النار ولو ان عبداً بكي في امة لرحم الله تلك الامة ببكاء ذلك العبد) بروز قيامت وائوف

الی میں رونے والی آنکھ کے ہرآنکھ روئے گی پراشک آنکھوں کے جسم کو خداجہنم کی آگ سے محفوظ رکھتا ہے اور جونہی اس کے آنسور خساروں پر بہنے لگتے ہیں اس کے چیرے کو ذلت ونگ دسی اور فقر سے خدامحفوظ کر لیتا ہے ، بروز قیامت ہر چیز کو نولا اور وزن کیا جائے گا سوائے خوف الہی میں بہنے والے آنسوؤں کے خدام عمولی ہے آنسووں سے (جہنم کی ) آگ کے بڑے بڑے سمندروں کو بجھا دے گا ، اور اگر کسی امت میں ایک آدمی بھی رونے والا ہوتو خدا اس کی وجہ سے پوری امت ہے

اپنی جمتیں نازل کرتا ہے۔

اکرم خدا سے حضرت علیٰ کے لیے ان صفات حسنہ کے حصول میں نصرت ومدد طلب کرتے ہیں (اور ان صفات کوشار کرتے ہیں (اور ان صفات کوشار کرتے ہیں) ان میں سے چوشی صفت سے کہ خوف آلهی میں بہت زیادہ گرید کرنا ،خدا وند ذوالجلال ایک آنسو کے عوض جنت میں ہزار گھر عطا فرما تا ہے۔

(ما من قطرة احب الى الله من قطرة دموع فى سواد الليل مخافة من الله لا يراد بها غيره) حضرت امام محمد باقر عليه السلام فرمات بين كم خوشنودى خداك ليرات كى تاريكى مين خوف البي مين بنني والا قطره سے براہ كر خداكواور كوئى قطره محبوب نہيں ہے۔

کعب الاحبار کہتا ہے کہ جھے تتم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے ،خوف الهی میں گریہ کرنا اور آنسو بہانا میرے نزدیک راہ خدامیں سونے کا پہاڑ صدقہ دینے سے زیادہ محبوب ہے۔

ابن انی عیر حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے روایت کرتا ہے ( او حسی الله السی موسی ان عبادی لحد يتقوبوا التي بشيء احب الي من ثلاث حصال قال موسى: يا رب وما هن؟ قال: يا موسى الزهدفي الدنيا والنورع عن معاصى و البكاء من خشيتي ،قال موسى يا رب فما لمن صنع ذا؟ فأوحى الله اليه ، يا موسى اماالزاهدون في الدنيا ففي الجنة و اما البكائون من حشيتي ففي الرفيع الاعلى لا يشاركهم فيه احدر غيرهم و امّا الورعون عن معاصيي فاني افتش الناس والاافتشهم الله تبارك وتعالى في حضرت موكل كووى فرمائی کہا ہے موسیٰ میرے بندے میری تین محبوب ترین خصلتوں کے بغیر کسی اور چیز سے میرا تقرب حاصل نہیں کر سکتے، حضرت مویل عرض کرتے ہیں الی وہ کون سی محبوب ترین خصاتیں ہیں؟ الله فرما تا ہے دنیا کوترک کرنا ، میری نافرمانی نہ کرنا ، اور میرے خوف سے گریہ کرنا ، پھر حضرت موٹ عرض کرتے ہیں الہی جو شخص یہ حصلتیں حاصل کرتا ہے اس کے لیے اجر کیا ہے؟خدافرماتا ہے کہ دنیا سے مندموڑنے والے جنتی ہول گے اور میرے خوف میں گرید کرنے والے ایسے بلند مقام پر ہول کے جن کا کوئی اور شریک نہ ہوگا اور میری نا فرمانی سے بیچنے والوں کا حساب و کتاب نہیں ہوگا جبکہ دوسرے لوگوں کا ہوگا۔ ﴿ وَ مَنْ فَرَفْتَ عَيْنَاهُ مِنْ حَشِيةَ اللَّهَ كَانَ لَهُ بَكُلَّ قَطْرَةً مِنْ دَمْوَعَهُ مَثْلُ جَبِلَ احد تكونَ في مَيْزَانَهُ مِنَ الأَجْرِ وكنان لمه بكل قطرة عين من الجنة على حافتيهامن المدائن و القصور مالا عين رأت ولا اذن سمعت ولا خطر على قلب بشر) رسول الله اليع آخرى خطبه مين ارشاد فرمات بين كه خوف الى مين گريدكرن والتحف كواس کے ہر قطرہ کے عوض احد کے بہاڑ کے (وزن ) برابر اجر دیا جائے گا اور خدا اس کے ہرآنسو کے عوض جنت کا ایک ایسا چشمہ عطا کرے گا جس کے اردگرد ( دونوں طرف ) محلات اورشہر ہون کے جنہیں نہ کسی آئکھ نے پہلے دیکھا ہوگا اور نہ کسی کان نے پہلے سنا ہوگا، یہاں تک کہ سی بشر کے دماغ میں ان کا خیال تک نہیں آیا ہوگا۔

حضرت امام محمد باقر عليه السلام قرماتے ہيں ( ان ابسواهيم المنبئ قبال: الهي مالىعبىد بل وجهه بالدموع من مخافتك ؟ قال الله تعالى جزائوه مغفرتى و رضوانى يوم القيامة ) حضرت ابراهيم عليه السلام خدا كوعرض كرتے ہيں كه البى جوفض اپنے چره كوخوف البى ميں بہنے والے آنسوؤل سے تركرتا ہے اس كا اجركيا ہے؟ خدا وند ذو الجلال فرما تا ہے كه اس كى جزاء ميرى مغفرت اور بروز قيامت ميرى رضا ہے۔

راوی اسحاق بن عمار کہتا ہے کہ میں نے حضرت امام صادق علیہ السلام کوعرض کی ، مولا میں دعا مانگنا ہوں رونے کی شکل بھی بنتی ہے گر آ نسونہیں آتے تو بسا اوقات میں رونے کے لیے اپنے بعض مرحومین رشتے داروں کو یاد کرتا ہوں تو کیا یہ جائز ہے؟ حضرت نے فرمایا (نعم تند کو هم فاذا رققت فابك وادع ربك تبارك و تعالیٰ) بال جائز ہے اپنے مرحومین کو یاد کر جب دل نرم ہوجائے تو اس وقت روکر اپنے پالنے والے خداسے دعا مانگ۔

#### أسان امر:

اگرانسان کو دعا کرتے وقت رونا نہ آئے تو کم از کم اسے رونے والوں کی طرح شکل بنانی چاہیے اس کی حضرت امام صادق علیہ السلام بھی تلقین فرماتے ہیں (وان لم یکن بک بکاء فتباکی) اگر بچھے رونا نہ آئے تو رونے کی شکل بنا۔ راوی سعید بن بیار کہتا ہے کہ میں نے امام جعفر صادق علیہ السلام کوعرض کی مولا اگر دعا میں رونا نہ آئے تو کیا رونے کی شکل بنائی جاسکتی ہے حضرت نے فرمایا (نعم ولوشل رائس الذباب) ہاں (رونے کی شکل بنانا بھی صحیح ہے) اور اگر (رونا) مکھی کے مربر ابر بھی کیوں نہ آئے روؤ۔

ان خفت امرا یکون او حاجة تریدها فابداً بالله فمجده واثن علیه کما هو اهله و صل علی النبی صلی الله علیه و آله وسلم و تباك ولو مثل رأس اللهاب ان ابی کان یقول اقرب ما یکون العبد من الرب و هو ساجد یبکی) اگرآپ کوکی امر کے وقوع کا خوف ہویا کی حاجت کی اجابت کی خواہش ہوتو چرخدا کا تام لے کراس کی حمد وثناء کروجس کا وہ لائن ہے اور رسول خدا پر درود و ملام بھیجواور روئے کی شکل بنا کر دعا شروع کرواگر چرونا بھی کے سر جتنا ہی کیوں نہ آئے ( کیونکہ ) میرے والد بزرگوار ( حضرت امام جمد باقر علیه السلام فرماتے تھے ) کہ اللہ تعالیٰ کے بندو کی سب سے زیادہ وہ محض قریب ہے جو حالت بجدہ میں ( خوف الی میں ) گریرکرتا ہے۔ حضرت امام جعفر صادق علیه السلام فرماتے بیل ( ان لے یہ جناک الب کاء فتب الك و ان خوج منك مثل و آس

المذیب بنج بنج اگر تحقی ( دعامیں ) رونانہ آئے تورونے کی شکل بناؤ اور اگر کھی کے سربرابر بھی آئسونکل آئیں تو آپ کومیارک ہوں

تصبحت : اگر خداوند ذوالجلال آپ کو دعا کرنے کی توفیق عطاء کرے اور پھر حالت دعا میں گرید کی توفیق بھی حاصل ہو جائے تو اس وقت گناہان کبیرہ کو یاد کیا جائے اور روز قیامت کے مصائب ومشکلات کی یاد آور کی لائی جائے تا کہ اس دن کی ہولنا کیوں کے یاد کرنے پر حزن و ملال بیدا ہو جائے چونکہ قیامت کا دن خوفناک دن ہے جس دن تمام مخلوق خدائے

جبار سے خوفز دہ ہوگی جس دن زبانیں گئی ہوں گی اور انسان کے سامنے اس کے دنیا میں کیے ہوئے تمام اعمال جسم شکل میں پیش کیے جائیں گے، قیامت کے دن ایک سناٹا طاری ہوگا، انسان کے تمام اعضاء وجوارح اس کے کیے ہوئے اعمال

کی گواہی دیں گے، جس دن اس قدر بھیڑ ہوگی کہ لوگ اپنے پیپنوں میں غرق ہوں گے، جس دن تمام مخفی چیز دں کو ظاہر کیہ جائے گا اور انسان کے دنیا میں کیے ہوئے پوشیدہ اعمال سامنے لائے جائیں گے اور اس دن ایسے تھا کُل سامنے آئیں گے

ب انسان برداشت نہیں کر سکے گا اور اس دن لوگ ایک دوسرے کے کیے ہوئے اعمال کی حقیقت اور ان کے رازول

سے غافل ہوں گے اور کوئی ایک دوسرے کی حالت زار کی طرف متوجہ نہیں ہوگا بھلا وہ ایک دوسرے کو کیسے دیکھ سکیں گے جب کہ وہ چروں کے بل لائے جائیں گے اور بعض تو اس

دن مٹی کی طرح اہل محشر کے قدموں سے روند ہے جائیں گے اور بعض لوگوں کو جہنم کی آگ کے کنارے لٹکا دیا جائے گ یہاں تک کہ تمام اہل محشر اینے حساب وکتاب سے فارخ ہو جائیں گے اور بعض کے ملے کوسانپ کے ساتھ باندھ د،

یہ مات کہ اس کی گردن کو نوچہ ارب سے فارغ نہیں ہوتے اس وقت تک بیاس کی گردن کو نوچہ ارب کا اور بعض

بعت و ربب بعد ملط کے جائیں گے جوابے پاؤں اور سینگوں سے انہیں مسل ویں گے۔ لوگوں پرایسے حیوانات مسلط کیے جائیں گے جوابے پاؤں اور سینگوں سے انہیں مسل ویں گے۔

جيها كررسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم كا ارشاد كرامى ب (يحشر الناس يوم القيامة حفاة ،عراة،عزلا قد الجمهد العرق و بلغ شحوم الآذان) قيامت كون لوگ نظم ياول ،عريان اورايك دوسر سسب نياز ١٧

کرمحشور ہوں کے اور ( گرمی کی شدت، خوف الی کی وجہ سے )ان کا پیپندان کے مند تک آجائے گا اور کا نول تک اپن

پیینہ میں غرق ہوں گے۔

یس کررسول اکرم صلی الله علیه وآله وسلم کی زوجه سوده آه وبکاء کرنے لگ گئی، اور کہنے گئی که (اس حالت میں ) لوگ ایک ووسرے کو دیکھیں گے تو پھررسول خدا نے فرمایا که (شعل المناس عن ذلك، (لكل امرىء منهم يو منذشان

یسغنیسه) لوگ اس سے غافل ہوں گے ( کیونکہ خدا فرما تا ہے ) ہرانسان اس دن اپنی خاص حالت میں ہو گا جواسے دوسرول سے نے نیاز کردے گی ، پرآ گے رسول نے فرمایا (و کیف و انسی لهد بالنظر؟ و منهم المسحوب علی وجهه والماشي على بطنه و منهم (من) يوطأبالاقدام مثل الذر و منهم المصلوب على شفير النار حتى يفرغ الناس من الحساب ومنهم المطوق بشجاع في رقبته ينهشه حتى يفرغ الناس من الحساب و منهم من تسلط عليه الماشيةذوات الاخفاف فتطأه باخفافها و ذوات الاظلاف فتنطحه بقرونها و تطأه با ظلافهها) وہ کیسے دیکھ پائیں گے جب کہ وہ اوندھے منہ گھیٹے جائیں گے اور پیٹ کے بل چلیں گے اور ان میں سے پچھ الیے ہول گے جنہیں پاؤں سے روندھا جائے گا جیسے مٹی کوروندا جاتا ہے اور ان میں سے پچھا یہے ہوں گے جنہیں (جہنم كى )آگ كے كنارے لئكا يا جائيگا يہاں تك كه لوگوں كا حماب كتاب ختم ہوجائے اور كچھكوسانپ كے ساتھ لئكا يا جائے گا جواسے گردن سے نوچمارہ گا يہاں تك كرسب لوگ اپنے حماب سے فارغ ہوجائيں كے اور بعض ايے ہوں كے جن پرٹابوں والے جانوروں کومسلط کیا جائے گا جو انہیں اپنے ٹاپوں سے کچلیں کے اور ای طرح کر درے پاؤں والے دوسرے حیوان مثلا بیل وغیرہ کو بھی مسلط کیا جائے گا جوانہیں اپنے پاؤں سے مسل دیں گے اور سینگوں سے ماریں گے۔ غور وفكر: انسان كو قيامت كي دن اوراس سے پہلے اوراس دن كے بعدلوگوں كا حوال پر بغور نگاہ دوڑائى چاہيےاس دن کیے انسان خوش بختی اور بد بختی کی حالت میں ہوگا اس اختلاف احوال سے انسان کو درس عبرت لینا جاہیے چوتکہ ان احوال اورامور پرمین نظرر کھنے والے میں خوف الی کاعضر بیدا ہوتا ہے اور گرید کا جذبہ بیدا ہوتا ہے رفت قلبی اور اخلاص جیسی عظیم صفات کے حصول میں معاونت ملتی ہے ایس حالت میں دعا کرنے کی فرصت کوغنیمت جاننا جا ہیے کیونکہ بیدامر واضح اور آ شکار ہے کہ ایسی رفت آمیز حالت انسان کی عمر کی نفیس ترین گھڑیاں ہوتی ہیں ، انسان کو ایسی قیتی گھڑی میں پوری دنیا سے منہ موڑ کراپنے مالک حقیقی رب ذوالجلال سے اپنی حاجات اور اُمنگوں کو طلب کرنا جاہیے، اور خدا سے بیہ طلب كرنا جابيي كه خدا بهي بهي بنده كوفراموش نه كرے اور خداسے عاجزي واكساري اور حضور قلبي كي صفات كوطلب كرے، اور خدا سے ہميشدايى چيز طلب كرنى جاہيے جس كا كمال و جمال باقى رہے اور ايسے امركى دعانہيں كرنى جاہيے جس میں وبال جان اور مشکلات ہوں اور بیر حقیقت ہے کہ ایسی دعا مال ومنال کے علاوہ ہی ہو سکتی ہے کیونکہ مال ومنال نہ باقی رہتا ہے اور نہ ہی آپ مال کے لیے باقی ہیں۔ منبید: خداسے جھوٹا ڈرنے کے بارے میں ....

جان لو کہ خدا کی بارگاہ میں گریہ کرنے اور چیخ چلانے سے گناہوں سے چھٹکارہ حاصل ہوتا ہے اور بیدایک محبوب صفت ہے لیکن بید چیخنا اور آہ وزاری کرنا اس وفت تک کوئی کارآ مرنہیں جب تک انسان حقیقی طور پر ان گناہوں کو جڑسے اکھاڑ نہ دے اور ان کی خدا سے تو بہنہ کرے۔

حضرت امام زین العابدین علیہ السلام فرماتے ہیں (ولیس المحوف من بکی وجوت دموعه مالم یکن له ورع یہ حضرت امام زین العام نے اللہ و انما ذلك خوف كاذب) خوف الى اس كانام نہیں ہے كہ گنا ہول سے ركے بغیر اور معصیت خداسے پر بیز كيے بغیر گرید كركے آنو بہاليے جائيں بلكہ یہ جموٹا خوف الى ہے۔

ا: ایک بیکہ حوائج کا پوراکر نے والا فقط خالق کا نکات وحدہ لاشریک لدہے۔ بہی وجہ ہے کہ اولوالعزم نبی حضرت موسی ا نے اس شخص کی حاجت روائی میں اپنی عاجزی کا اعتراف کیا ہے۔ اور یہی ایک بندہ مومن موحد کا عقیدہ ہونا چاہیے۔ ہاں یہ بات اپنی جگہ پر ثابت ہے کہ انبیاء کر ام علیہم السلام و اولیاء عظام ومعصو مین اطبار علیہم الصلواۃ والسلام خدا سے بندوں کی حویج پوراکرواتے ہیں۔ اور یہ بطور واسط فراکفن انجام دیتے ہیں۔ اور یہی وجہ ہے کہ ان ہستیوں کے تصرف فی الکون کو اذن الی کی قید کے ساتھ مقید کیا جاتا ہے۔ قدرت الہیہ سے تصرف فرماتے ہیں۔ نہ یہ کہ یہ ہستیاں مستقل ہیں جیسا کہ غالیوں اور مفوضہ لوگوں کا عقیدہ فاسدہ ہے۔

٣: اور دوسرا امر جوحدیث میں ندکور ہوا ہے وہ بیر کہ اعمال فقط متقی اور نیک لوگوں کے قبول ہوتے ہیں ۔ابیانہیں کہنما ز

روزہ کا پابند بھی ہواور دوسری طرف اپنے چمرہ کو برے اعمال سے ساہ بھی کرتا پھرے۔ایسے شخص کی کوئی عبادت قبول نہیں ہوتی ۔ بہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں بھی ارشاد خداوندی ہے کہ (انمایتقبل اللہ من المتقین) کہ خدا صرف متقبول کے اعمال قبول کرتا ہے۔) (جعلنا الله من المتقین بحق امام المتقین )

ایک اور مقام پرمروی ہے کہ (ان موسی مر برجل وھو یہ کی ٹھر دجع وھو یہ کی قال الھی عبدك یہ کی من مخافتك قال الله تعالی یا موسیٰ لو نزل دماغه مع دموع عینیه لیم اغفر له وھو یحب اللنیا) حضرت موی علیہ اسلام ایک شخص کے قریب سے گزرتے ہیں تو وہ گریہ کررہا ہے پھر والپسی پر بھی اسے گریہ کرتے ہوئے دیکھتے ہیں حضرت موی خدا کوعض کرتے ہیں الی تیرا یہ بندہ تیرے خوف میں گریہ کررہا ہے (اس کی حاجت کو پورا فرما) آواز رب العزت آتی ہے کہ اے موی اگر دوتے دوتے اسے آنووں کے ساتھ اس کا دماغ بھی پگھل کر بہہ جائے تو جب تک وہ دنیا سے عبت کرتا ہے میں اسے نہیں بخشوں گا۔ (ا)

خالق کا کات حضرت موگ کووی میں ارشاد فرماتا ہے (یا موسیٰ ادعنی بالقلب النقی واللسان الصادق) اے موگ مجھے صاف سخرے دل اور سچی زبان سے بکارو۔

حضرت امیر الموشین علی بن ابی طالب علیما السلام سے منقول ہے (الدعا مفاتیح النجاح و مقالید الفلاح و خیر للدعا ما صدر عن صدر نقی وقلب تقی و فی المناجاة سبب النجاة و بالاخلاص یکون الخلاص المناعا السند الفزع فالی الله المفزع) وعائی قلاح وکامیا بی کی چابی ہے بہترین دعا وہ ہے جو یاک وطاہر دل سے نکلے مال سے راز و نیاز کرنے میں بی شجات ہے اور اظامی قلب سے بی مشکلات ومصائب سے چھٹکارہ حاصل ہوتا ہے، اور فوف کی شدت میں خداکی بارگاہ بی جائے بناہ ہے۔

ا) یہ بات واضح وآشکار ہوگئ کہ رحمت خدا دنیا ہے محبت کرنے والے کو شامل نہیں ہوسکتی بہی وجہ ہے کہ پیرو کا روان اللہ بیت علیہم السلام نے ہمیشہ امیر الموشین کے اس قول (الدنیا غری غیری) ''اے دنیا میرے غیر کو دھو کہ دے'' پر عمل کی ابوقے ہوئے دنیا سے منہ موڑے رکھا۔ اور یا درہے ای دنیا اور دنیا والوں کی دھو کہ بازیاں ہیں کہ اہل لوگوں کو پس گرا ہوتے ہوئے دنیا سے منہ موڑے رکھا۔ اور یا دار جب کہ نیا ہوں کی دھو کہ بازیاں ہیں کہ اہل لوگوں کو منصب و مقام دیا جاتا ہے۔ اور حب دنیا ہی کا نتیجہ ہے کہ خلیفہ رسول علی ابن ابی طالب کو شہری دار'' بنا کر اسلام کی عمارت نو میں دراڑیں ڈال دیں۔ اور تاریخ کے جگر میں سمویا ہوا مختلف او وار میں اولا دعلی کے ساتھ ہونے والاسلوک اور روبیہ بھی حب الدنیا کا رہن ہے۔ لیکن متاع الحیو اقالدنیا قلیل )

الحادى عشر: خداسے حاجت طلب كرنے سے پہلے گناہوں كا اعتراف كرنا .....

کیونکہ اس سے خدا کی طرف حقیقی توجہ حاصل ہوتی ہے اور بارگاہ البی میں بندہ کی عاجزی واکساری کا اظہار ہوتا ہے اور جو خداکی بارگاہ میں عاجزی اور اکساری کرتا ہے خدا اسے بلندو عالی مقام اور منزلت عطاء کرتا ہے اور خدا متواضع قلوب کے اله تعالى الله تعالى الله عابدا عبد الله سبعين عاما صائما نهاره قائما ليله فطلب الى الله تعالى حاجة فلم تقض فاقبل على نفسه و قال ومن قبلك اتيت لو كان عندك حير قضيت حاجتك فانزل الله اليه ملكا فقال يابن ادم أن ساعتك التي ازريت فيها على نفسك حير من عبادتك التي مضت > ایک مخص ساری رات کھڑے ہو گرنمازیں پڑھتا دن کوروڑے میں گزارتا ای حالت میں اس نے ستر سال گزار دیے ایک دن خدا سے حاجت کوطلب کرتا ہے مگر وہ قبول نہ ہوئی تو وہ پھر اپنے نفس کو ملامت کرتے ہوئے کہتا ہے کہ بیسب کچھ تیری وجہ سے ہے اگر تھھ میں اچھائی ہوتی تو آج حاجت خدا قبول کر لیتااس اثناء میں خدا اس بندہ پرایک فرشتہ کو نازل کر:

ہے اور کہتا ہے کہ اے ابن ادم تیرا اس نفس کو ملامت کرنا تیری گذشتہ ستر سالہ عبادت سے افضل ہے۔

حضرت امام محمر باقر عليه اسلام فرماتے بي ( او حسى الله تعالى الى موسى أتدرى لم اصطفيتك بكالامى من دون خلقى ؟قال لا يارب ، قال يا موسى انى قلبت عبادى ظهرا لبطن فلم ار اذل لى نفسا منك انك اذا صلیت وضعت حدیك على التواب) الله تعالى نے حضرت موتی كی كداے موكی كیا جائے ہو میں \_ : ائی بوری مخلوق میں سے آپ کو اپنے ساتھ کلام کرنے کے لیے کیوں فتخب کیا ہے؟ مفترت موتیٰ عرض کرنے لگے اب

یا لنے والے مجھے نہیں معلوم کیا وجہ ہے کہ آپ نے مجھے منتخب کیا ، خدا وند ذوالجلال ارشاد فرما تا ہے کہ اے موتل میں ا ا بنی سِاری مخلوق کو چھانا ہے جھے آپ سے بڑھ کرمیری بارگاہ میں تواضع کرنے والا نظر نہیں آیا ( کیونکہ ) آپ جب میرک

بارگاه ين نماز اداكرت موتواين رضارون كومنى يرركع مو

بعض روایات میں ملتا ہے کہ خالق کا کتات نے حضرت موسی کو بول جواب میں ارشاد فرمایا (انسی قبلبت عبادی ظهوا لبطن فلم اد اذل لى نفسا منك فاحببت ان ارفعك من بين خلقى) مين في اي پورى مخلوق كو چمانا ہے مگر

آپ سے برد کرکوئی متواضع نہیں ہے اس لیے میں نے پیند کیا ہے کہ آپ کو (اپنے سے کلام کرنے کا شرف بخش کر) یوری مخلوق سے بلند کر دوں۔

اس طرح ایک اور مقام پرحضرت موسی کے بارے میں روایت میں ماتا ہے ( ان السلمه سبحانيه و تعالى اوحى الى

موسی ان اصعد الحبیل لمساجاتی و کان هناك جیال فتطاولت الحبال و طمع كل ان یكون هو المصعود علیه عد اجبلا صغیر احتقر نفسه وقال اناقل ان یصعد لی نبی الله لمناجات رب العالمین فاوحی الله الیه ان اصعد ذلك الحبل فانه لا یری لنفسه مكانا) الله تعالی نے حضرت موسی كودی كی كرمر ساتھ راز ونیاز كی با تین گرنے کے لیے پہاڑ پر چڑھ، وہاں پر بہت زیادہ پہاڑ ہونے كی وجہ سے ہر پہاڑ فخر و تكبر كساتھ لا في كرنے لگا كه حضرت موسی خدا كے ساتھ راز ونیاز كی با تیں كرنے کے لیے مجھ پرسوار ہوں گے، گر ایک چھوٹا پہاڑ اپنی آپ کو حقیر اور معمولی جان كر كہنے لگا كه میرا بدر تبہیں ہے كہ الله كا نی حضرت موسی خدا كے ساتھ مناجات كے ليے مجھے اختیار كریں تو پھر الله تعالی نے حضرت موسی كودی كی اے موسی اس متواضع وعاجزی كرنے والے پہاڑ پر چڑھو كيونكه اس نے اپنے آپ کونخر و تكبر میں جنا ا نہیں كیا اور حقیر جانا ہے۔

حضرت رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم سے منقول ہے (فلافة لا يوبد الله به الا خيرا ،التواضع لا يزيد الله به الا ارتفاعا و خل النفس لا يزيد الله به الا عزا و التعفف لا يؤيد الله به الا غنى تين چيزيں الى بين جن كى وجہ سے خدا بميشہ خير و بھلائى بى كا اضافہ فرما تا ہے (۱) (بارگاہ خداوندى ميں ) عاجزى واكسارى كرنے والے كو خدا بلند كرتا ہے (۲) بارگاہ الى ميں فروتى كرنے والے كو خدا عزت ووقار عطاء كرتا ہے (۳) (دوسروں كے سامنے ہاتھ بھيلانے سے) اپنے آپ كو بچانے والے كو خدا دولت مند بناتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) اور رضایت خدا ایک ایباتخد ہے جو ہر ایک کامطمع نظر ہے۔

وسکون میں تلاش کرتے ہیں جبکہ وہ علم کونہیں پاسکیں گے (۲) میں نے عزت وافتخار کو اپنی اطاعت و فرمانیر داری میں پنہاں کر دیا ہے لیکن لوگ اسے حکمرانوں کی جاپلوی اور خدمت گزاری میں تلاش کرتے ہیں مگر وہ اسے نہیں پاسکیں گرساں میں خاش کر اسے کثرت مال میں طلب کرتے ہیں جبکہ و (۳) میں نے شروت مندی کو قناعت و کفایت شعاری میں رکھا ہے مگر لوگ اسے کثرت مال میں طلب کرتے ہیں جبکہ و حاصل نہیں کر سکیں گرس میں تاہش کر حاصل نہیں کر کیس گے (۵) میں نے رہ حت وسکون کو جنت الفردوس میں رکھا ہے مگر لوگ اسے دار دنیا میں طلب کررہے ہیں ہرگز نہیں پاسکیں گے دار دنیا میں طلب کررہے ہیں ہرگز نہیں وہ اسے حاصل نہیں کرسکیں گے۔

دعا سے پہلے گناہوں کے اعتراف کرنے سے خوف البی اور رفت قلبی کی کیفیت حاصل ہوتی ہے ، حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں ( اذا رق احد کم فلیدع فان القلب لایرق حتی شخلص ) جب آپ میں سے کسی پر رفت قلبی کی کیفیت طاری ہوتو اس وفت دعا مانگو کیونکہ انسان اس وفت خلوص کی حالت میں ہوتا ہے۔

اپنی خطاو ک کو یاد کرنے سے ایک فائدہ ہے بھی ہوتا ہے کہ آنسو آ جاتے ہیں اور آنسو کی حالت میں خالق سے دعا کرنا پی خود ایک قطاو ک کو یاد کرنے سے ایک فائدہ ہے بھی ہوتا ہے کہ آنسو آ جاتے ہیں اور آنسو کی حالت میں خالق سے دعا کرنا پی خود ایک آداب دعا میں سے ہے لہذا انسان کو ہر اس آداب دعا کالحاظ رکھنا چاہیے جو کسی دوسرے آداب دعا کے خقق ہونے کو سبب بنے ، کیونکہ حضرت صادق آل محمد اس ارشاد فرماتے ہیں ( انسما ھی السمد حة فسم الشناء فلم الاقو او بالذنب فد السمد سلمة انسه و السلم مسا خسر ج عبد من ذنب الا بالاقو اور ) کیلے خالق کی مدح اور پھر ثناء الی ہواور پھر گناہوں کو السمد سلمة انسه و السلم مسا خسر ج عبد من ذنب الا بالاقو اور ) کیلے خالق کی مدح اور پھر ثناء الی ہواور پھر گناہوں کا

اعتراف کیا جائے ، اس کے بعد خدا سے اپنی حاجت کوطلب کیا جائے ، خدا کی قتم جس نے جمی (بارگاہ الہی میں )ایپے گناہوں کا اعتراف کیا ہے وہ بخشا گیا ہے۔

### گناہوں کے اعتراف کرنے میں فوائد وعوائد:۔

جوانسان بارگاہ الی میں اپنے گناہوں کا اقرار واعتراف کرے گا سے پانچ قتم کے فوائد حاصل ہوں گے(ا) دنیا ہے بے بیاز ہوکر فقط خدا سے مربوط ہوگا (۴) اکساری قبلی کی کیفیت حاصل ہوگی اور اس کیفیت کی فضیات پہلے تذکور ہو چی ہے (۳) رفت قبلی حاصل ہوتی ہے جو کہ اخلاص کی دلیل ہے اور اخلاص کی حالت میں ہی استجابت وعا ہوتی ہے (۳) اقرار گناہ گریہ کا سبب بنتا ہے اور گریہ تمام آواب دعا کا سردار ہے (۵) اعتراف گناہ سے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کے فرمان حق تر جمان پرعمل ہوتا ہے (جو کہ گزشتہ حدیث میں ذکر ہوچکا ہے)۔

# الثانى عشرِ :: توجه قلبى .....

آداب دعا میں سے ایک میر بھی ہے کہ انسان بارگاہ الی میں توجہ قبلی کے ساتھ حاضر ہو کیونکہ یہ ایک بدی امر ہے کہ جو شخص آپ کی طرف متوجہ نہیں ہوتا آپ بھی اس طرف متوجہ نہیں ہوتے ، بیامر ایسے ہی ہے جیسے کوئی شخص آپ کی پاتوں پر توجہ نہ کرے تو آپ بھی اس کی گفتگو پر متوجہ نہیں ہوں گے اور اس سے روگر دانی اختیار کریں گے اور آپ اسے اپنی توجہات اور التفات کا مستحق ہی نہیں تظہرا کیں گے۔

حضرت امام جعفرصادق عليه السلام ارشاد فرمات بين (من اداد ان يسنظر منزلته عند الله فلينظر منزلة الله عنده فان الله ينزل العبد مثل ما ينزل العبد الله من نفسه) جوشخص خداك بال اپني منزلت ومرتبت كوجانا چا بتا بهاست الله من نفسه عندا كم بال الله ينزل العبد مثل ما ينزل العبد الله من نفسه عن بنده كواتى بى منزلت و يتا بها فدا كواسية بال منزلت و مقام ديتا بها منزلت و منزلت و منزلت و منزلت و منزلت و منزلت منزلت و منزلت

حضرت امير الموتين عليه السلام ارشاوفرمات بين (لا يقبل الله دعاء قلب لاه) الله تعالى مشغول اور غافل ول كي دعا قبول نبين كرتا \_ ...

راوی حفزت امام جعفرصادق علیه السلام سے روایت کرتا ہے ( اذا دعوت السلمه فاقبل بقلبك) توج قلبی كے ساتھ خدا سے دعا ما گلو۔

خالق كا نئات حضرت عيسى عليه السلام كى طرف وى فرماتا ہے ( لا تسدع نسى الا منتضرعا التى و همك هما واحدا فانك متى تسدعنى كذالك اجبك) خثوع وضوع كى حالت يس مجھ سے دعا كرنا اور آپ كاهم وغم اور توجه فقط دعا بى كى طرف ہوكيونكه اسے عيسى آپ جب بھى اس طرح دعا مائلو كے ميں قبول كروں گا۔

حضرات آئمة علیم السلام سے منقول ہے (صلولة ركعتين بتدبر خير من قيام ليلة و القلب ساه)غور وفكر اور توجه كي ساتھ دوركعت نماز كا اداكرنا پوري رات غافل دل سے عبادت كرنے سے افضل ہے۔

ای طرح ایک اور مقام پر معصومین علیم السلام سے منقول ہے (لیسس لك من صلواتك الامسا احضرت فیله قلبك) آپ كے ليے نماز كے اس حصر میں اجروفائدہ ہے جس میں حضور قلبی ہو۔

حضرت ادريس عليه الله كل سقت وشريعت سے ب (اذا دخلت ه في الصلولة فساصر فوا اليها خواطر كم و افكار كم و العكار كم و العلم و الله دعا أظاهر امتفر غا واسئلوه مصالحكم ومنافعكم بخضوع و خشوع

وطاعة واستسكانة جب آپ نماز شروع كريں تواپنے خيالات ، اذ ہان اور افكار كو پورى طرح نماز كى طرف متوجہ كروخدا سے ودعا كرتے وقت فراغ قلبى ہوليىنى دل كہيں اور مشغول اور اس سے غافل نہ ہو ، الله تعالى سے خشوع وخضوع اور اس كى اطاعت كے ساتھ اور اطمينان قلبى سے اپنے ليے فوائد ومنافع طلب كرو -

ای طرح شریعت اور ایس علیه السلام سے بی منقول ہے (اذا دخلتھ فی الصیام فطھروا نفو سکھ من کل دنس و نجس و صوموالله بقلوب خالصة متنزهة عن الافکار السیّئه والهواجس المنکرة فان الله یستنجس القلوب اللطخه و النیّات المدخوله) جب آپ روزه رکیس تو این نفول کو برتم کی نجاست و میل و کچیل سے پاک کریں اور اخلاص نیت کے ساتھ اور کری افکار سے پاک ہو کر اور غلط وسوسوں سے اجتماب کر کے فقط خدا کے لیے روزہ رکھو۔

### الثَّالث عشر : قبل از حاجت دعا کرتے رہنا ........

آواب دعا بیس سے ایک اوب یہ بھی ہے کہ انسان کو خدا سے فقط حاجت کے وقت دعا نہیں کرنی چا ہے بلکہ بھیشہ خدا سے مناجات و دعا بیس مشخول رہنا چا ہے رسول اکرم سلی الشعلیہ وآلہ وسلم حضرت ابو ذرغفاری ہے فرماتے ہیں (یسااب فر : الا اعلم ملک کسلمسات یہ نے علی السلہ بھن ؟ قال بلیٰ یہا رسول اللہ : قال ، احفظ اللہ یہ مسئل اللہ و افغال ، احفظ اللہ تجدہ امامک، تعرف الی اللہ فی الرخاء یعوفک فی الشدة و افغا سئلت فاسئل اللہ و افغالست عنت فاستعن باللہ فقد جرئ القلم بما هو کائن آلی یوم القیامة ولو ان المخلق کلهم جهدوا علی ان یہ نفعوك بما لمر یکتبہ اللہ لك ما قدرو اعلیہ) اے ابوذر کیا بیس آپ کوایے کلمات کی تعلیم ندول جو اپ کوئغ دیں گے؟ جناب ابوذر نے عرض کی تی ہاں اے رسول خدا کے تعلیم ندول تو صفرت نے فرمایا کہ آپ فدا (کے مقوق) کی حفاظت کرو خدا آپ کی رعایت فرمائے گا ، آپ اللہ کے حقوق کی حفاظت کرو گو خدا اس سے پہلے آپ کی رعایت فرمائے گا ، آپ اللہ کے حقوق کی حفاظت کرو گو خدا اس سے پہلے آپ کی موایت فرمائے گا ، آپ اللہ کے مقدر ہو چی ہے اگر (اے ابوذر) پوری مخلوق خدا ، میں خاوج منا کہ اللہ عالم اور الدول بروگئل میں تام جو خدا نے آپ کے لیے مقدر نہیں کیا تو پوری مخلوق اس نفع و سے میں قادر نہیں ہے۔ الدول بروی بروی بروی بروی ہے اگر (اے ابوذر) پوری مخلوق خدا ہوں بروی بروی ہو ہو کہ منا الرخاء و رادی ہارون بن خارجہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کرتا ہے کہ حضرت نے فرمایا (ان اللہ عالمی الرخاء و ایست خوج المحوالیج فی المبلاء ) آسانی کے وقت و عاکر نے سے مشکلات کے وقت حاجیتیں پوری ہوتی ہیں۔

حضرت امام جعفرصادق عليه السلام ارشاد فرماتے بيں (من تنحوف من بلاء يصيبه فتقدم فيه بالدعاء لحديره الله ذالك البسلاء ابسدا) جوف سي مصيبت ميں متلاء بونے كنوف سے خداسے دعا كرتا ہے تو خدا كھى جى اسے اس مصيبت ميں مبتلاء نہيں كرتا

حضرت امام زین العابدین علیه السلام سے منقول ہے (الدعماء بعد ما بنزل البلاء لاینتفع به) مصیبت آنے کے بعد ما گئی ہوئی دعا کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔

الرابع عشر: محائيول كے ليے دعاكرنا ....

حفرت امام جعفر صادق عليه السلام فرمات بين ( من قائم اربعين من المومنين في دعا استجيب له) جوفن باليس مومنوں كے ليے دعا كرتا ہے فدا اس كى دعا كو بول كرتا ہے ، فصوصا نماز تجد سے فارغ بونے كے بعد تو اس امر كى بہت تاكيد وارد بوكى ہے اور بحض روايات بيں ماتا ہے كه انسان بحده كى حالت ميں نماز تجد سے فارغ بونے كے بعد يوں دعا كرے ( اللهم رب الفجو و الليالي العشوو الشفع والو تو والليل افا يسر و رب كل شئى و الله كل شئى صل على محمد و آله وافعل بى وبفلان و فلان ما انت اهله ولا تفعل بنا ما نحن اهله ، يا اهل التقوى واهل المعفرة ) اے الى ،اے فجر كرب ، اوروس راتوں كرب، اور جفت و طاق كے رب ، اور دات كے جب جانے گے ، اور بر چيز كے دب ، اور معبود ، اے وہ جو بر چيز كا ما لك ہے تھو و الل بے اور جان کے اور جان کے اور بات کے جب جانے گے ، اور بر چيز كے دب ، اور معبود ، اے وہ جو بر چيز كا ما لك ہے تھو ماتھ ايا كرجن كا تو الل ہے اور جان کے اور جان کے ساتھ ايا كرجن كا تو الل ہے اور جان کے ساتھ ايا كرجن كا تو الل ہے اور جان کے ساتھ ايا كرجن كا تو الل ہے اور جان کے ساتھ ايا كرجن كا تو الل ہے اور جان کے ساتھ ايا كرجن كا تو الل ہے اور جان کے ساتھ ايا كرجن كا تو الل ہے اور جان کے ساتھ ايا كرجن كا تو الل ہے اور جان کے ساتھ ايا كرجن كا تو الل ہے اور جان کے ساتھ ايا كرجن كا تو الل ہے اور جان کے ساتھ ايا كرجن كا تو الل ہے اور جان کے ساتھ ايا كرجن كا تو الل ہے اور جان کے ساتھ ايا كرجن كا تو الل ہے۔

روایت پس ماتا ہے (ان الله سبحانه و تعالی اوحی الی موسی یا موسی ادعنی علی لسان لم تعصنی به فقال: انی لی بذالك ؟ فقال ادعنی علی لسان غیرك ) حضرت موکل كوخدائے وى پس ارشادفر مایا: اے موک

، مجھے الی زبان کے ساتھ پکاروجس سے میری معصیت نہ کی ہو حضرت موکن عرض کرتے ہیں الی ، میں الی زبان کہال

سے لے آؤں؟ خالق جواب میں فرماتا ہے کہ آپ اپنے مومن بھائی کے ذریعہ سے دعا کروائیں۔

حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وآله وسلم ارشاد فرماتے ہیں (لیس شکی اسرع اجابة من دعوۃ غائب لغائب) ایک غائب (مومن) کے جن میں گی ہوئی دعاسے زیادہ جلد اور کوئی دعا مستجاب نہیں ہوتی۔

فضل بن يبارحض المام محر باقر عليه السلام سيقل كرت بي ( اوشك دعوة و اسرع اجسابة دعوة المومن

لاحید بظهر الغیب) مومن کی اینے مومن بھائی کی عدم موجودگی میں کی ہوئی دعا جلد قبول ہوتی ہے۔

حضرت باقر العلوم عليه السلام سے بى مروى ہے ( اسوع المدعداء نسجاحا للاجابة دعاء الاخ لاخيه بظهر الغيب يبدأ بالمدعدا لاخيه فيقول له ملك مو كل به امين و لك مثلاه ) مومن بحائى كى عدم موجودگى ميں كى بوئى دء

بہت جلد قبول ہوتی ہے جب کوئی مومن اپنے مومن بھائی کے حق میں دعا شروع کرتا ہے تو فرشتہ اسے کہتا ہے کہ آمین ، خد

اس کی مثل تھے دو گنا عطاء کرے۔

اس طرح عبدالله بن سنان حضرت صادق آل محمطيهم السلام سنقل كرتا ب ( دعساال وجل الاخيه بظهر الغيب يسدر السوزق و يدفع الممكروه) مومن بهائى كى عدم موجودگى مين دعا كرنے سے رزق مين فراوانى بوتى ہاور مشكلات دور بوتى بن \_ "

حضرت امام جعفرصادق عليه السلام فرماتي بي (قال رسول السله صلى الله عليه و آله وسلم ما من مومن دعا للمومنين الا رد الله عليه مثل الذى دعا لهم به من كل مومن و مومنة مضى من اول الدهر او هو ات الى يوم القيامة و ان العبد ليومر به الى الناريوم القيامة فيسحب فيقول المئومنون و المومنات، يا رب هذا السلى كان يدعو لنا فيشفعو افيه فيشفعهم الله فيه فينجو) كوئى بهي مومن اليخ كي مومن بهائى كي لي دعا نبيل كرتا هر يه كه فالق كائتات الشخص كي لي تخليق اثنانيت سي لي كرقيامت تك كرمونين ومومنات كي تعداد كي برايراك منم كي دعا كه جوال ني مومن بهائى كي لي كي بي قبول كرتا مواد جب ايك بندك كو بروز قيامت جنم كي برايراك منم كي دعا كه جوال ني مومنات الى شفاعت كريل كي اور بارگاه الى ييل عرض كريل كي الى السخف في دارد ديا ميل بهارك لي دعائة فيركي في خدا وند ذو الجلال ان كي شفاعت كوقول كرت موت استجات دي گا

راوی علی بن ابراهیم اپنے والد سے نقل کرتے ہیں کہ میرے والد نے ایک دن عبداللہ بن جندب کو الیم حالت میں دیکھا جس سے بہتر کسی اچھی حالت میں نہیں دیکھا تھا وہ حالت میتھی کہ عبد اللہ بن جندب آسان خدا کی طرف اپنے ہاتھوں کو

پھیلا کردعا کررہا تھا اور اس کے آنسواس کے رخساروں پر بہدرہے تھے یہاں تک کہ آنسوؤں سے زین تر ہوگئی ، لوگوں کے چلے جانے کے بعد میں نے اس سے عرض کی اے ابوجر ، میں نے آج تک اس سے بہتر تواضع والی حالت نہیں دیمی جس میں آج میں نے آپ کو دیکھا ہے تو اسے میں عبداللہ بن جندب جواب میں کہتا ہے کہ خدا کی فتم گر گرا کر میں نے جس میں آج میں بلکہ اپنے مومن بھائیوں کے لیے دعا کی ہے کیونکہ میں نے حضرت امام موئ کاظم علیہ السلام سے سنا ہے اسے لیے لیے نہیں بلکہ اپنے مومن بھائیوں کے لیے دعا کی ہے کیونکہ میں نے حضرت امام موئ کاظم علیہ السلام سے سنا ہے

كر من دعا لاحيد بظهر الغيب نودى من العرش ولك ما ة الف ضعف ) جو مخص اين مومن بهائي كے ليے اس كى عدم

موجودگی میں دعائے خیر کرتا ہے خداع ش بریں سے اس مخص کو نداء دیتا ہے کہ آپ کے لیے اس جیسی ایک لا کھ حاجتیں قبول ہوں ، قو مولا امام موسی کاظم علیہ السلام کے اس کلام ش ترجمان سننے کے بعد میں پیند نہیں کرتا ہوں کہ اپنے لیے ایک لا کھ حاجت کو طلب کروں جو کسی مومن کے لیے دعا کرنے سے پوری ہو جاتی ہوں ، اور اگر ان حاجات کو میں اپنے لیے لیک لیکھ حاجت کو میں مومن کے لیے دعائے خیر کرنے سے اپنے لیے ایک لاکھ حاجات حتی طور پر مستجاب ہوتی ہیں۔

ابن انی حمیر کہتا ہے کہ راوی زید النری نے کہا کہ میں ایک دن معاویہ بن وہب کے ساتھ میدان عرفات میں تھا اور وہ اس دن گر گرا کر دعا ما نگ رہا تھا، جب میں نے اس کی دعا کوغور سے سنا تو اس نے اپنے لیے ایک حرف برابر بھی دعانہیں کی بلکہ وہ لوگوں کے نام لے لے کر اور ان کے آباؤ اجداد کے نام بنام دعا کر رہا تھا، جب لوگ وہاں سے ادھر أدھر ہوئے تق میں نے معامید بن وہب سے کہا کہ میں نے آج آپ سے عجیب وغریب امر دیکھا ہے وہ کہتا ہے کس چیز نے بچھے تعجب میں ڈالا ہے؟ میں نے جواب دیا کہ آپ کے جذبہ ایثار نے مجھے تعجب میں ڈالا ہے آپ نے لوگوں کے لیے دعا ئیں مانگی ہیں اورا پنے لیے کوئی بھی دعانہیں کی تو معاویہ بن وہب جواب میں کہتا ہے کہ اے میرے عزیز آپ کواس امر سے متعجب نہیں ہونا چاہیے کیونکہ میں نے اس بستی سے سنا ہے جو کہ اپنے آبا و اجداد کے علاوہ تمام گذشتہ اور آنے والوں کے سیدو سردار ہیں۔اوراگرخدا کی قتم میں اس بات میں جھوٹا ہوں تو معاویہ بن وہب (آپنا نام لے کر کہتا ہے) کی آٹکھیں اندھی اور كان بهرے موجائيں ، اور محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وآله وسلم كی شفاعت بھی نصیب نه ہو۔ اور وہ حضرت امام جعفر صاد ق" كا ارشاديه بي جبكي وجد سي مين نے اپنے ليے وعانہيں كى ! ( من دعا الاحيدة في ظهر الغيب ناداه ملك من السماء الدنيا: يا عبد الله و لك مأة الف ضعف مما دعوت و ناداه ملك من السماء الثانيه: يا عبد الله ولك مأيتا الف ضعف مما دعوت وناداه ملك من السماء الثالثه: يا عبد الله ولك ثلاث مأة الف ضعف مما دعوت و ناداه ملك من السماء الوابعة: يا عبد الله ولك اربع ما ة الف ضعف مما دعوت وناداه ملك من السماء الخامسة: يا عبد الله ولك خمسمأة الف ضعف مما دعوت و ناداه ملك من السماء السادسة: يا عبد الله ولك ستمأة الف ضعف مما دعوت و ناداه ملك من السماء السابعة : يما عبد الله ولك سبعمأة الف ضعف مما دعوت ثمر يناديه الله تبارك و تعالى : انا الغني الذي لاافتقر : يا عبد الله ولك الف ،الف ضعف مما دعوت ) جو فض اين مومن بهائي كي ليه اس كى عدم موجود كي مين وعائے خیر کرتا ہے تو آسان دنیا (پہلے آسان) سے فرشتہ اسے پکار کر کہتا ہے کہ اے بندہ خدا ( تو نے مومن بھائی کے لیے وعا کی ہے) اس دعا کے بدلے تیرے لیے ایک لا کا دعائے خیر قبول ہو، ای طرح دوسرے آسان سے فرشتہ نداء دیتا ہے کہ آپ کے لیے دو لا کھاس جیسی دعا کیں قبول ہوں اور پھر تیسرے آسان سے فرشتہ تین لا کا دعاؤں کی قبولیت کی شدادیتا ہے چوشے آسان والا فرشتہ چار لا کا دعاؤں کی قبولیت کی ضانت دیتا ہے پانچویں آسان سے فرشتہ پانچ لا کا کی قبولیت کی خوشتہ نداء دیتا ہے چوشے آسان سے فرشتہ نداء دیتا ہے خیر دیتا ہے چوشے آسان سے چھلا کھ کی دعائے خیر کی قبولیت کی فرشتہ نداء دیتا ہے پھر ساتویں آسان سے فرشتہ نداء دیتا ہے کہ اے بندہ خدا اس مومن کے لیے کی گئی دعائے خیر کے عوض آپ کی سات لا کا دعا کیں قبول ہوں پھر خود خالتی کا نکا ت اس بندے کو نداء دے کر کہتا ہے کہ میں وہ غنی مطلق ہوں کہ جو کسی کا محتاج نہیں ہوں اے میرے بندہ تیرے لیے مومن کے ایے کی گئی دعا کے عوض میرے خزانوں سے دی لا کہ تیری دعا کیں قبول ہوں ، پھر معاویہ بن و ب کہتا ہے کہ اے زید النری کون سا امر زیادہ خطرناک ہے آیا وہ جے میں نے اختیار کیا ہے یا وہ جس کا آپ جمھے تکم دے دہ ہو؟ ( کہ لوگوں کی بجائے میں اپنے لیے دعا کروں)۔

حنبیہ: انسان کواس امری طرف بھی متوجہ رہنا چاہیے کہ جب وہ اپنے کی مؤمن بھائی کے لیے دعائے خیر کر رہا ہوتو اس کیلئے جذبہ محبت کے ساتھ اور دل کی اتھاہ گہرائیوں سے دعا کرے ، اور دل سے اس امرکی تمتا ہو کہ جس چیز کی میں اس مؤمن بھائی کے لیے دعا کر رہا ہوں خدا وند ذوالجلال اسے وہ عطا بھی کرے ، اگر کوئی انسان ان خکورہ صفات کے ساتھ کی مؤمن بھائی کے لیے دعائے خیر کرتا ہے تو پھر اس صورت میں اسے وہ تمام اجر و اواب حاصل ہوگا جے سابقا ہم نے روایات کی روشی میں ذکر کیا ہے ، اور پھر اس کے لیے بھی دوگنادعا قبول ہوگی آپ کا کسی مؤمن بھائی کے لیے دعائے خیر کرنا حقیقت میں تین قسم کی نیکیوں پر مشتمل ہے

- (۱) ایک تو خودمومن بھائی کے لیے دلی طور پر اظہار محبت کرنا ثواب ہے۔
  - (۲) دوسرااس مومن کے لیے خبر و بھلائی کا ارادہ رکھنا جو کہ نیکی ہے۔
    - (m) چراس بھلائی کی خداے دھا بھی کرتا۔

ای طرح انسان کواس امری طرف بھی ملتفت رہنا چاہیے کہ جس چیز کومومن بھائی کے لیے طلب کررہا ہواسے خود دل سے پند بھی کرتا ہو، پھراس محبوب چیز کوئی وکریم خدا سے طلب کرے خدا اپنے بندہ کوآپ سے زیادہ نفع و فائدہ پہنچانے میں قادر ہے، اور خدا کو بیامر بہت زیادہ محبوب اور پہند ہے تو الی صورت میں لامحالہ خدا وند کریم اس مومن کی سفارش وشفاعت کو قبول کرے گا۔

جابر بن عبدالله انصاری الله تعالی کاس قول (و یست جیب الله ین المنوا و عملوا الصالحات و یزید هم من فصله) (سورة شوری ۱۲۱ آیت) ترجمه: اور جولوگ ایمان لائے اور نیک اعمال کے الله تعالی انہیں کی دعا متجاب کرتا ہے اور خدا اپن فضل وکرم سے ان کے اجر میں اضافہ کر دیتا ہے ۔ کی تغییر میں نقل کرتا ہے کہ امام عجمہ باقر علیہ السلام فرماتے ہیں (هو المومن یدعو لاحیه بظهر الغیب فیقول له الملك ولك مثل ما سئلت و قد اعطیت لحبك ایّاه) (اس سے مراد) وہ مومن ہے جو اپن مومن بھائی کے لیے اس کی غیر موجودگی میں دعائے خیر کرتا ہے تو (خدا کی طرف سے ) فرشتہ اسے ندا دیتا ہے کہ جس نیکی و بھلائی کو تو نے مومن بھائی کے لیے طلب کی ہے کیجی اس مومن کے ساتھ محبت رکھنے کوش عطاء کی گئی ہے ۔

حکایت: کسی صالح انسان کی حکایت کی گئی ہے کہ وہ جب بھی نماز سے فارغ ہوتے تو اپنے مومن بھائیوں کے لیے دعائے خیر کرتے ، ایک دن جب وہ مسجد سے فکے تو ان کا والد گرامی فوت ہو چکا تھا تو وہ اپنے والد کی جمیز و تکفین اور دیگر رسوم عزاء اوا کرنے کے بعد ان کے ترکہ کو اپنے مومن بھائیوں میں تقسیم کرنا شروع کر دیتے ہیں اس اللہ کے نیک بندہ سے جب سوال کیا گیا کہ آپ ایسا کیوں کر رہے ہو؟ تو جواب میں کہتا ہے کہ میں ان بھائیوں کے لیے مجد میں خدا سے جنت الفردوس کی دعا کر رہا تھا اور اب میں ان کے لیے اس فائی دنیا کی چیزوں میں بخل کروں ؟؟

کے لیے دعائے خیراس سے محبت کی بنیاد پر کرے۔

فصل: مومن سے مومن کی محبت کرنا .....

اے مومن آپ کیول ندایت مومن بھائی سے مجت کریں جبکہ وہ مومن بھائی آپ کا ناصر و مددگار ہے دشمنوں کے سامنے آپ کا معاون ہوگا اور جن سے تو مجت کرتا ہے لینی آپ کا معاون ہوگا اور جن سے تو مجت کرتا ہے لینی الل بیت علیم السلام ان سے مجت ومودت کرنے میں بیمومن بھائی آپ کے موافق ہے اور تیرے دشمنوں کا وہ دشمن ہے۔ آٹم میلیم السلام سے مروی ہے ( لا یکمل عبد حقیقة الایمان حتی یحب اخاہ المومن ) اس وقت تک

کسی بندے کا ایمان کامل نہیں ہوتا جب تک وہ اپنے مومن بھائی سے محبت ومودت ندر کھے۔

ای طرح ایک اورمقام پر آئمہ سے بی مروی ہے (شیعتنا المتحابون المتباذلون فینا)

ہارے شیعہ ہماری وجہ سے اور ہم سے محبت کرنے کی وجہ سے ایک دوسرے سے محبت کرتے ہیں اور ہماری محبت میں جان و مال خرچ کرتے ہیں۔

عبدالمومن انصاری روایت کرتا ہے کہ ایک دن علی حضرت امام موی بن جعفر علیجا السلام کی خدمت علی حاضر ہوا اس وقت حضرت کے ہاں جمہ بن عبداللہ جعفری تھا تو عیں اس و بکھ کر مسران لگا ، بید کھ کر حضرت امام موی کاظم علیہ السلام جھے سوال کرنے گے ( اُتحبہ؟ ) کیا تو اس پہند کرتا ہے؟ تو عیں نے جواب عیں عرض کیا ، بی ہاں ، اور عیں اس سے مجبت فقظ آپ کی وجہ سے کرتا ہوں ، حضرت باب الحوائ موی بن جعفر علیجا السلام فرمانے گے ( هو احدوث و المصومین احدو اللصومین الجب کی وجہ سے کرتا ہوں ، ملعون ، ملعون من احدو اسلام فرمانے سے ( هو احدوث و المصومین احدو اللصومین الجب کی وجہ سے کرتا ہوں ، ملعون ، ملعون من احد الله ملعون ، ملعون من احتجب عن احدہ ملعون ، ملعون من احتجب عن احدہ ملعون ، ملعون من اختصاب احداد) بی تیرامومن بھائی ہے اور مومن دوسر ہمومن کا ماں باپ کی طرف سے بھائی ہوتا ہے ملعون ہے ، ملعون ہے جو اپنے مومن بھائی ہر تہت لگا تا ہے ، ملعون ہے ، ملعون ہے بومون ہے بومومن بھائی کی اس باپ کی طرف سے جو مومن بھائی پر اپنے آپ کو تا ہو وہ جو اپنے مومن بھائی کو شیخت نہ کرے ، ملعون ہے بومومن بھائی پر اپنے آپ کو تا ہو ، ملعون ہے ، ملعون ہے بومومن ہائی کی شیخت کرتا ہو ، ملعون ہے ، ملعون ہے ، ملعون ہے بومومن ہائی کی شیخت کرتا ہو ، ملعون ہے ،

ایک اور مقام پر حضرت موی بن جعفر علیها السلام سے منقول ہے ( او ثبق عری الایت مان الحب فی الله و البغض فی

الله) مضبوطی ایمان بیہ ہے کہ خدا کے لیے کسی سے محبت ہواور خدا ہی کے لیے کسی سے بخض ہو۔
حضرت صادق آل محمدٌ ارشاد فرماتے ہیں (لکل شئی شئی یستریح الیه و ان المومن یستریح الی اخیه المومن

حضرت المام جعفر صادق عليه السلام فرمات بين (ايسما مومنين او ثلاثه اجتمعوا عند آخ لهم يأمنون بوائقه ولا يخافون غوائله ويرجون ما عنده ان دعوا الله اجابهم و آن سئلوه اعطاهم و آن استزادوا زادهم و آن سكتوا ابتداهم)

جب دویا تین مونین ایک ایسے اپنے مومن بھائی کے ہاں جمع ہوں۔ جنہیں اس کے مکر وشر سے امان ہو اور دھوکہ وفریب سے ڈرنہ ہواور اس سے اچھائی کی امیدر کھتے ہوں یہ لوگ جب بھی خدا کو پکاریں گے خدا ان کی حاجات کو پورا کرے گا اور جس چیز کا خدا سے سوال کریں خدا انہیں عطاء کرتا ہے ، خدا ان کے خیر میں اضافہ کرتا ہے اور اگر وہ خاموش بیٹے رہیں (کوئی چیز بھی خدا سے طلب نہ کریں) تو خود خدا (اپنی عطاء میں) پہل کرتا ہے۔

پیھے رہیں ( لوق چیز بی خدا سے طلب نہ ری ) ہو مود حدار اپی عطاء یں ) بال رائے۔

عاشیہ: مولا نے اپنے اس کلام تق تر جمان میں مومن کی زیارت کو ایک مہم قید کے ساتھ مقید کردیا ہے کہ مومن الیے مومن کی زیارت کر ہے (بیا منبو ن بو ا نقه ... النح) جس کے شراور دھو کہ دبی سے محفوظ ہو کیونکہ یہ مہلک صفات ہیں اور امام نے فقط یہاں تک محدود نہیں کیا کہ زیارت کرنے والا مومن اس کے شروکر سے محفوظ ہو بلکہ دیگر تمام مونین اس کے دھوکہ وفریب سے محفوظ ہوں ۔اب ہے بات واضح ولائح ہوگئ کہ ایسے لوگوں کے ہاں آنا جانا خلاف قول معصوم ہوگا جولاگوں کے ہاں آنا جانا خلاف قول معصوم ہوگا جولاگوں کے ساتھ دھوکہ دبی مکر وفریب کے ساتھ برتا وکرتے ہوں اور اس طرح بڑے برے لوگوں ، خلا کم وجا بر کھر انوں کے ہاں جانا بدرجہ اولی مخالفت قول معصوم ہوگی ۔بعض روایات میں ماتا ہے کہ (ابغض النحلق الی الله عالم مناز و سلطانا اوان العلماء اعمناء مالم یز ور وا سلطانا جائر اگا ذا ذارو ھھ خانوافی اللہ ین )خالق کے ہاں پوری مخلوق میں سے ناپندوہ عالم ہے جو حکم ان ظالم کی زیارت کیلئے جائے کیونکہ علاء اس وقت دین کے ہاں کے ہاں پوری مخلوق میں سے ناپندوہ عالم ہے جو حکم ان ظالم کی زیارت کیلئے جائے کیونکہ علاء اس وقت دین کے ہان

میں جب تک ظالم وجا برحکم انوں کے دروازوں پرنہیں جاتے اور جب ان کے دروازوں پر دستک دینے لگ جاتے ہیں تو اس وقت وہ دین میں خیانت کر نیوالے ہوتے ہیں لیکن افسوس اس بات پر ہوتا ہے کہ آج آئے کام حق تر جمان کو پس پشت ڈال کر ظالم حکمرا ٹول کے ساتھ علیل حجتوں کی بنیا د پر تعلقات بنانے اور ان کے دروازوں کی ٹھوکریں کھانے کو اپنے لیے فخر ومبا ھات سمجھا جاتا ہے۔اور اس سے وہ لوگ نہ فقط اپنی آخرت تباہ کررہے ہیں بلکہ دنیا میں بھی اچھی شہرت کے حامل نہیں ہوتے۔) (فاعتبروا یا اولی الابصار)

(من زار اخاه لله لا لشنى غيره بل لالتماس ما وعد الله و تنجز ما عنده وكل الله به سبعين الف ملك يسادونه الاطبت وطابت لك البعنة) جو مخص اين مومن بهائي كى بغيركسى لا في وطع كے فقط خداكى رضاكے ليے زیارت کرتا ہے اور وہ اس زیارت کا اجر خدا سے طلب کرتا ہے تو الله تعالی اس مخص کے لیے ستر ہزار فرشتہ معین کرتا ہے جو است عدادے كر كہتے ہيں كدا بي زيارت كرنے والامون تو ياك ويا كيزه ب اور تيرے ليے ياك ويا كيزه جنت ہے۔ جعرت امام جعفرصادق عليه السلام مع منقول ہے كہ نبي اكرم صلى الله عليه وآله وسلم ارشاد فرماتے ہيں ( من عاصل الناس أفلم يطلمهم وحدثهم فلم يكذبهم ووعدهم فلم يخلفهم كان ممن حرمت غيبته وكملت مرو طهرت عبدالته و وجبت احوقه) جولوگول كرساته بغيرظم وزيادتي كرمعالمكرتا بواورجموث سے اجتناب كرتا بو اولان کے ساتھ وعدہ خلافی نہ کرتا ہوالیا مخص ان لوگوں میں سے ہے جن کی غیبت کرنا حرام ہے وہ ایک عظیم شخصیت کا حامل ہے اور اس کی عدالت واضح طور پر ثابت ہے اور ایسے مخص کے ساتھ محبت و بھائی جارگی کرنا واجب ہے۔ حضرت الم محمد باقر عليه السلام فرمات بين ( ان لسله جنة لا يدخلها الا ثلاثه : رجل حكم على نفسه بالحق ، و رجل زار احداه المعومن في الله ، و رجل اثر احاه المومن في الله ) خداكى جنت مين ايك ايرامقام ب جهال ا مرف تین مخص ہی داخل ہول کے (۱) ایک وہ مخص جوابے اوپر بھی حق وانصاف سے حکم لگا تا ہے (۲) وہ مخص جورضائے فدا کے لیے مومن بھائی کی زیارت کرتا ہے(٣) وہ فض جواسیند مومن بھائی کا اپنے خدا کے لیے احر ام اور اسے نشیات وبرترى ديتاہے۔

ایک اور مقام پر حضرت امام محمر با قر علیه السلام فرماتے ہیں (ان السمو منین اذا التقیا و تصافحا ادخل الله یده بین ایسا الله علیه الله یده بین ایسا فصافح اشده ما خصافح الشدی رحمت و کرم ایسا فصافح اشده ما حبالصاحبه) جب دومومن آپس میں ملتے ہیں اور مصافح کرتا ہے فدا بھی اس ان دونوں کوشائل ہوتی ہے اور جوان میں سے اپنے دومرے مومن کے ساتھ زیادہ محبت سے مصافح کرتا ہے فدا بھی اس سے مصافحہ کرتا ہے (یعنی اس پر زیادہ رحمتیں نازل کرتا ہے)۔

حضرت امام محمد باقر عليه السلام رسول خداصلى الله عليه وآله وسلم سي نقل فرمات بين (قبال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم الله وسلم الله عليه وآله وسلم اذا تلاقيت فتلاقوا بالتسليم و التصافح و اذا تفرقت فتفرقوا بالاستغفار ول خداً فرمات بين بحب آب آپي مين ملاقات كروتو سلام ومصافحه ك ساته ملواور جب ايك دوسرت سے جدا مون لگوتو (ايك دوسرت ك مين معفرت كى دعا كوتو (ايك دوسرت ك ليك ويا كوتو الكوتو (ايك دوسرت ك ليك مغفرت كى دعا كرماته جدا مواكرو

حضرت امیر المومین علی علیہ السلام رسول اسلام صلی الله علیہ والہ وسلم نے قل کرتے ہیں کہ رسول اللہ نے فرایا! (لسقی ملک رجلا علی باب دار کان ربھا غائبا فقال له الملك ما جاء بك الی باب هذه المدار؟ فقال لی اخ اردت زیبار ته قبال: لمر حسم ماسة بینك و بینه ام نزعتك الیه حاجة؟ قال ما بیننا رحم ماسة اقرب من رحم الاسلام وما نزعتنی الیه حاجة ولكن زرته فی الله رب العالمین، قال فاہشر فانی رسول الله الیك وهو یقر تو ك السلام و یقول لك ایای قصدت وما عندی اردت بصنیعك فقد او جبت لك الجنة و عافیتك من غضبی و اجو تك من النار حیث اتبته) ایک دفع فرشت نے ایک فضی کوایے گر کے دروازے پر عافیت من غضبی و اجو تك من النار حیث اتبته) ایک دفع فرشت نے ایک فضی کوایے گر کے دروازے پر دیکھا جس کا مالک غائب تھا فرشتہ اس فحض سے سوال کرتا ہے کہ کیے اس دروازہ پر آتا ہوا؟ تو وہ جواب میں کہتا ہے کہ میرا برای کی فریارت کے لیے آیا ہوں، فرشتہ کہتا ہے کہ کیا تیرے اوراس کے درمیان کوئی تو کی رشتہ بران ہوا کی حاجت کی حاجت تیں ہے بال آیا ہے؟ وہ فیض جواب میں کہتا ہے کہ ہمارے درمیان ایک آیا آق کی رشتہ ہی حسے برھ کر اور کوئی رشتہ نہیں ہے اور وہ اسلام کا رشتہ ہے اور جھے اس سے کوئی (ونیاوی) غرض وحاجت نہیں ہے بلکہ من خط نشارت دیتا ہوں کوئی دیارت کے لیے آیا ہوں، فرشتہ کہتا ہے میں تجف بشارت دیتا ہوں کوئی ہوں اور خدا تھے پرسلام بھیتا ہے اور فرما رہا ہے کہتو نے حقیقت میں جبری دیارت کا قصد اور اپنیا اس فول سے میری دیارت کے لیے آیا ہوں ، فرشتہ کہتا ہے میں تجفی بیشری دیارت کا قصد اور اپنیا اس فول سے میری دیارت کا قصد اور اپنیا اس

قروغضب سے تھے نجات حاصل ہے اور میں نے تھے جہنم کی آگ سے پناہ دے دی ہے۔
حضرت امام علی بن ابی طالب علیها السلام سے منقول ہے (النظر الى العالم عبادة والنظر الى الامام المقسط عبادة والنظر الى الاح تو دہ فى الله عبادة) عالم كى طرف د كھنا عبادت ہے اور عادل امام كى طرف د كھنا عبادت ہے ، والدين كى طرف بيار ومحبت كى تگاموں سے د كھنا عبادت ہے اور الى كى طرف خداكى وجہ سے محبت كى آئكھوں سے د كھنا عبادت ہے۔

رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم ارشاد فرمات بين (ما احدث النلسه اخداً بيسن مومسنين الا احدث لكل منهما

درجة) الله تعالى دومومنوں كے درميان اخوت و برادرى كو بيدانہيں كرتا مگريدكدان ميں سے ہراك كے ليے (جنت ميں خاص) درجه مقرر كرتا ہے۔

حضرت على عليه السلام فرماتے ہيں (من استفاد احما في الله استفاد بيتافي الجنة) جس نے خدا كيليے كى كو بھائى اختيار كرليا تو كويااس نے جنت ميں گھر بناليا ہے (گويا)وہ جنت كھرسے فائدہ حاصل كرتا ہے۔

ایک اور مقام پرامیر المومنین علیه السلام سے منقول ہے (من اکرم احاد فانما یکرم الله فما ظنکھ بمن یکرم الله ان یفعل الله به ؟) جواینے مومن بھائی کا احترام کرتا ہے گویا اس نے خدا کا احترام کیا ہے اور ایسے خص کے اجرو و واب کا کیا گمان رکھ سکتے ہو جسے اللہ تعالی اپنی قدر واحترام کا عوض عطاء فرمائے گا۔

ایا بمن عبر الله انساری حضرت امام محم باقر علیه السلام سروایت کرتا ب (آن المومنین المتواخین فی الله لیکون احدهما فی الجنة فوق الآخر بدرجة فیقول یا رب انه اخی و صاحبی قد کان یامرنی بطاعتك و یثبطنی عن معصیتك و یوغبنی فیما عندك یعنی الاعلی منهما یقول ذلك فاجمع بینی و بینه فی هذه الدوجة فیجمع الله بینهما و آن المنافقین لیکون احدهما اسفل من صاحبه بدرك فی النار فیقول یا رب آن فلانا کیان یامرنی بمعصیتك و یثبطنی عن طاعتك و یزهدنی فیما عندك و لا یحذرنی لقائك فاجمع بینی

کان یامرنی بمعصیتك ویشیطنی عن طاعتك و یزهدنی فیما عندك و لا یحدرنی لفائك فاجمع بینی و بینه فی هذا اللوك فیجمع الله بینهما و تلاهده الآیة (الاحلاء یومئذ بعضه مر لبعض عدو الا المحتقین) و بینه فی هذا اللوك فیجمع الله بینهما و تلاهده الآیة (الاحلاء یومئذ بعضه مر لبعض عدو الا المحتقین) و ایر الزوی به آیت موشین جو آپس مین خوشنودی خدا کے لیے بھائی بھائی بوتے ہیں تو جب ان میں سے ایک جنت میر دوسرے کی نسبت اعلی درجہ میں بوگا ہے تو یہ بلند درجہ والا خدا وند ذوالجلال سے عرض کریگا کہ الی یہ بیرا بھائی ہے دنیا میر میرا ساتھی تھا مجھے تیری اطاعت کی تھیمت کرتا تھا اور جھے اس اعلی منزل جو تیرس میرا ساتھی تھا مجھے تیری اطاعت کی تھیمت کرتا تھا اور جری تا فرائی کرنے سے روکا تھا اور مجھے اس اعلی منزل جو تیرس پاس ہے اس کی بمیشہ رغبت دلاتا رہتا تھالبذا ہم دونوں کو اس اعلی درجہ میں اکھا فرما پیر اللہ تعالی ان دونوں کو ایک درجہ میں ہو تو خدا سے کہا ، آئی فلان شخص جھے تیری تا فرمائی کا حکم و یتا تھا اور تیری اطاعت اور فرما نبرداری سے دو کر دکھتا تھا اس تیرے اجروثواب اور انعامات سے جھے دور رکھا اور آج کی تیری اس ملاقات سے جھے خوف نہیں دلاتا تھالبذا ہم دونوں اس کی بست درجہ میں جمع فرمائے گا ، اس کے بعد امام گھ باقر علیہ اللہ اللہ اللہ تعالی ان دونوں کو جہم سے کیا درجہ ہیں جمع فرمائے گا ، اس کے بعد امام گھ باقر علیہ اللہ اللہ تعالیہ اس کے بعد امام گھ باقر علیہ اللہ اللہ تعالیہ اللہ تعالیہ اللہ تعالیہ اللہ تعالیہ اس کے بعد امام گھ باقر علیہ اللہ تعالیہ کھ باقر علیہ اللہ اللہ تعد اللہ کیا تھا اس کی بعد اللہ کی تعد امام گھ باقر علیہ اللہ کو تعد اللہ کو تعد اللہ کھ باقر علیہ اللہ کیا تعد اللہ کو تعد اللہ کی تعد اللہ کو تعد اللہ کیا تعد اللہ کو تعد اللہ کیا تعد اللہ کیا تعد اللہ کی تعد اللہ کو تعد کی تعد اللہ کو تعد کر تعد کی تعد اللہ کو تعد کی تعد اللہ کو ت

اس پست درجہ میں جمع فرما ، اللہ تعالی ان دونوں کوجہم کے ٹیلے درجہ میں جمع فرمائے گا ، اس کے بعد امام محمہ بافر علیہ السلا نے اس آیت کی تلاوت فرمائی کہ جس کا تر جمہ رہیہ ہے کہ'' اس دن تمام دوست سوائے صاحبان تقوی ایک ایک دوسر۔ کے دشمن ہوجا کیں گے''۔

# مومنین کی حاجت برآوری کرنا

راوی ابان بن تغلب حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے قل کرتا ہے کہ حضرت فرماتے ہیں

(ایسما مومن سئل اخاہ المومن حاجة وهو یقدر علی قضائها فردہ عنها سلط الله علیه شجاعا فی قبرہ یہ بنه سن اصابعه) جوموش اپنے مومن بھائی سے کی ایس حاجت کے بارے بیل سوال کرتا ہے جس پروہ قادر بھی ہواور پھروہ اسے پورا نہ کرے خدا وند ذوالجلال قبر بیس اس مومن پر ایسا سانپ مسلط کرے گا جوائے اس کی انگیوں ہے نوے گا۔

اسمعیل بن عمار کہتا ہے کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی ، کہ مومن رحمت ہے؟ حضرت نے قرمایا، (نعم و ایما مومن اتاه اخوه فی حاجته فانما ذالك رحمة ساقها الله اليه و سببها له فان قنضاها كان قد قبل الرحمة بقبولها و ان رده وهو يقدر على قضائها فانما ردعن نفسه الرحمة التي ساقها الله اليه و سببها له و ادخوت الرحمة للمردود عن حاجته ومن مشى في حاجة احيه ولم يناصحه بكل جهده فقد خان الله و رسوله و المومنين و ايما رجل من شيعتنا اتاه رجل من انحوانه و استعان به في حاجته فلم يعنه وهو يقدر ابتلاه الله تعالى بقضاء حوائج اعدائنا ليعذبه بها ومن حقر مومنا فقيرا اواستنخف بنه واحتقره لقلة ذات يده و فقره اشهر ه الله يوم القيامة على رؤوس الخلائق و حقر ه و لا يزال ماقتا له و من اغتيب عنده اخوه المومن فنصره و اعانه نصر ه الله في الدنيا و الآخرة و من لم ينصره ولم يدفع عنه وهو يقلو خذله الله وحقره في الدنيا والآخرة) جب مومن كي مومن بهائي ك پال حاجت برآوری کے لیے آتا ہے تو بیاس پر خدا کی طرف سے بھیجی ہوئی رحت ہے اور خدا ہی اس رحت کے زول کا سبب ہے اور اگراس مومن نے اس کی حاجت برآوری کر دی تو اس نے اس رحت الهی کا احتقبال کیا ہے اور اگر وہ اس حاجت کے پورا كرنے كى قدرت ركھنے كے باوجود اسے روكر ديتا ہے تو گويا اس نے رحمت الى كو دھتكاراہ، اور بير رحمت خدا وند ذوالجلال صاحب حاجت مومن کے لیے محفوظ کر لیتا ہے اور جو شخص پوری جدوجہد ادر اخلاص قلب کے ساتھ مومن بھائی کی حاجت برآ وری کے لیے کوشش نہیں کرتا تو اس نے خدا اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور تمام مومنین کے ساتھ خیانت کی ہے، ہمارے شیعوں میں سے جوشیعہ اپنے مونین بھائیوں کی حاجت برآ وری پر قدرت رکھنے کے باوجود حاجت برآ وری نہیں کرتا تو خدا وند ذوالجلال اس کو (عذاب کے طور پر ) ہمارے دشمئوں کی حاجت برآ وری کی مصیبت میں مبتلاء کر

دیتا ہے، تا کہ آخرت میں اس کے عوض خدا اسے عذاب دے، اور جو کسی فقیر مومن کو بیت اور گھٹیا جانے اور اس کے پاس مال نہ ہونے کی بدولت اسے حقیر سمجھے ، خالق کا ئنات اس کو بروز قیامت تمام لوگوں میں مشہور کر دیتا ہے ( جس سے وہ ذلیل ہوتا ہے) اور اسے خداحقیر بنا دیتا ہے جسے وہ تالپند کرتا ہے اور جس مخص کے ہاں اس کے مومن بھائی کی غیبت کی گئی ہواوروہ اپنے بھائی کی نصرت و مدد کرے خدااس کی دنیا وآخرت میں مد فرما تا ہے اور اگر کوئی شخص اپنے مومن بھائی

کا دفاع نہ کرے جب کہ وہ اس پر قادر بھی ہوتو خدا وند ذوالجلال اسے دنیا وآخرت میں رسوا کر دیتا ہے۔ حسین بن ابی العلاء کہتا ہے کہ ہم تقریبا میں آ دمی مکہ کوروانہ ہوئے تو راستہ میں ان کے لیے میں ہرمنزل پر دنبہ کو ذرج کرتا تھا جب ہم مکہ بی کر حضرت امام جعفر صاوق علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوئے تو حضرت نے فرمایا (واہا یا حسین أتهذل المصومين ؟) افسوس ہے اے حسين ، كيا تو مونين كوذليل كرتا ہے؟ حسين بن ابى العلاء جواب ميں كہتا ہے كه مولامیں خداکی پناہ مانگنا ہوں کہمومنوں کوذلیل ورسوا کروں تو امام نے فرمایا (بلغنی انك كنت تذبح لهم في كل منول شاق) مجھے خبر پیچی ہے کہ تو راستہ میں ہرمقام پرساتھوں کے لیے دنبہ ذرج کرتا تھا، حسین جواب میں عرض کرتا ہے كمولًا بيكام توميس في خوشنودي خداك ليح كيا ب ( فقال عليه السلام : اما كنت توى أن فيهم من يحب ان يفعل مشل فعالك فلا تبلغ مقدرته ذالك فتتقاصر اليه نفسه؟) حضرت صادق آل محر جواب مين ارشاد فرماتے ہیں کہ آیا تھے اس بات کی خبر ندھی کہ تیرے ساتھیوں میں سے بعض ایسے لوگ بھی ہیں جو تیری طرح ذیج کرنا جانتے ہیں اور جا ہے بھی تھے لیکن ان کی پیرها جت پوری نہ ہو سکی اور ( متیجہ کے طور پر ) اپنے آپ میں چھوٹا پی کا احساس كرنے لگے۔ پھر پیخض جواب میں عرض كرنے لگا اے رسول خدا كے بينے آپ پر خدا كا درود وسلام ہو ميں اسے دوبارہ

نہیں دہراؤں گا ، اوراب میں خدا ہے مغفرت طلب کرتا ہوں ۔ حضرت ا مام جعفر صادق عليه السلام ارشاد فرمات بي ( لا تسوال امتى بخير ما تحابوا و ادوا الامانة و اتوا الزكوة و اذا لحر يفعلوا ابتلوا بالقحط و السنين و سيأتي على امتى زمان تخبث فيه سرائرهم و تحسن علانيتهم طمعافي الدنيا يكون عملهم رياء لا يخالطهم خوف ان يعمهم الله ببلاء فيدعونه دعاء الغر فلا بست جیب لهم میری امت اس وقت تک خیر پر ہے جب تک وہ آپس میں مجت کرتے رہیں، امانت کو ادا کریں زکوۃ کی پابندی کریں اور جب وہ ایسانہیں کریں گے تو وہ قط سالی کی مصیبت میں مبتلاء ہو جائیں گے اور میری امت ؟ ایک ایبا زمانہ آئے گا جس میں ان کا باطن غلط ہو گا اور ظاہری طور پر اپنے آپ کو اچھا رکھیں گے، دنیا داری کا طمع و لا ذ کریں گے اپنے اعمال میں ریا کار ہوں گے اور انہیں اس بات کا خوف نہیں ہوگا کہ خدا ہم سب کو کسی مصیبت میں مبتلاء ک

دے گاتو پھر جب وہ خدا کو ڈوستے ہوئے مخص کی طرح آہ و بکاء کر کے پکاریں گے تب بھی خدا ان کی دعا کو قبول نہیں فرمائے گا۔

ابراہیم التمی کہتا ہے کہ میں ایک دن خانہ کعبہ کا طواف کررہا تھا تو حضرت امام جعفرصادق علیه السلام نے مجھے ارشاد فرمایا (الا احبرك \_ يا ابر اهيم \_ مالك في طوافك هذا؟) اكابراجيم: كيا من آپ كواس بات كى خرندد عدول كه آپ كيطواف كى حقيقت كيا ہے؟ ابراہيم عض كرتا ہم مولًا مين آپ پر قربان موجاؤل فرمائي؟ (قال عليه السلام من جاء الى هذا البيت عارفا بحقه فطاف به افسبوعا وصلى ركعتين في مقام ابراهيم كتب الله له عشرة الاف حسنة و رفع له عشرة الاف درجه) جو تخص اس كركي هي قي معرفت كما تحدال كاطواف كرے اور سات چکرلگانے کے بعد مقام ابراہیم علیہ السلام پر دور کعت نماز ادا کرے اللہ تعالی اس کے لیے دس ہزار نیکیاں لکھتا ہے اور دس بزار درجات كالضافه كرتا ہے، پھر حضرت امام نے فرمایا (الا احبوك بحیو من ذالك؟) کیا میں آپ كواس سے بھی زياده نيكي كى خبرندو \_ دول؟ يدع ض كرتا م مولًا فرمائي مين آپ پرقربان موجاؤل ، (فقال عليه السلام: من قيضي احاه المومن حاجة كان كمن طاف طوافا و طوافا\_ حتى عد عشراً\_ و قال: ايما مومن سئله اخو ه المومن حاجة وهو يقدر على قضائها ولم يقضها له سلط الله عليه شجاعا في قبره ينهش اصابعه المعليم السلام فرمانے لکے جو محض اینے بھائی کی حاجت برآ وری کرتا ہے وہ اس مخص کی طرح ہے جس نے خانہ کعبہ کا طواف کیا ہو، طواف کیا ہو ( یہاں تک کہ مولاً نے دس بارطواف کو ذکر کیا ) اور ایبا مخص جو کسی مومن کی حاجت پوری کرنے کی قدرت بھی رکھتا ہولیکن پھر بھی اسے بورانہ کرے تو اللہ تعالی اس پر قبر میں ایک ایسا سانپ مسلط کرتا ہے جو اسے اس کی انگلیوں سے نوچتا ہے۔

# امام حسن عليه السلام كاحاجت برآوري كرنا

ابن عیاس اوا ایت کرتا ہے کہ میں ایک دن حضرت امام حسن علیہ السلام کے ساتھ مسجد الحرام میں تھا، امام وہاں اعتکاف میں تھے اور اس وقت خانہ کعبہ کے طواف میں مشغول تھے، آپ کے چاہنے والوں میں سے ایک شخص حاضر خدمت ہوتا ہے، تو عرض کرنے لگتا ہے اے رسول خدا کے بیٹے بھی پر فلاں شخص کا قرض ہے اگر آپ اسے کہیں دیکھیں تو میری طرف سے آپ اس کا قرضہ اوا فرما وینا، امام حسن جواب میں فرماتے ہیں (و دب ھذہ البنیہ ما اصبح عندی شئی) اس گھر کے رب کی قشم میرے پاس ابھی کچھ بھی نہیں ہے، پھر پی خض امام کی خدمت میں عرض کرتا ہے کہ مولاً اس شخص نے مجھے قید کرنے کی دھمکی دی ہوئی ہے اگر آپ اسے کہیں دیکھیں تو اس سے میری طرف سے قرض کی ادئیگی کی مہلت لے لینا،
ابن عباس کہتا ہے کہ امام حسن نے طواف کو ترک کر دیا اور اس کے ساتھ چل پڑے میں نے عرض کی اے رسول کے بیٹے کیا آپ بھول گئے ہو کہ آپ حالت اعتکاف میں ہو؟ تو امام حسن فرماتے ہیں ( لا و لسکن سسمعت ابسی یقول ،
سسمعت رسول السلم صلی الله علیه و آله وسلم یقول من قضی انحاه المومن حاجة کان کمن عبد الله
تسعة الاف سنة صائد ما نهارہ ، قائما لیله ) نہیں میں بھول نہیں ہوں لیکن میں نے اپنے والد گرای حضرت علی کو فرماتے ہوئے سنا تھا کہ رسول خدا فرماتے سے جو شخص کسی مومن کی حاجت کو پورا کرتا ہے گویا اس نے اللہ تعالی کی نو ہزار
سال یوں عبادت کی کہ دنوں کو روزے رکھتا ہواور رات کو نماز میں مشخول رہتا ہو۔ (۱)

فصل

آپ نے ملاحظہ فرمایا ہوگا کہ اللہ تبارک و تعالی کا کیالطف و کرم ہے کہ وہ بے نیاز ہستی مومنین کی آپس میں مجت واخوت کو چاہتی ہے، خدا وند ذوالجلال اس بات کو بہت زیادہ پند فرماتا ہے کہ مومنین ایک دوسرے سے محبت کے ساتھ رہیں، خدا

(۱) کتاعظیم قواب ہے حاجت برآ وری کرنے میں ۔امام حسن اپنی عظمت و مزات کے باجود اور پھوعظیم ترین عبادت طو اف خانہ کھیہ کو جھوڑ کر ایک اف خانہ کھیہ میں مھروفیت لیکن ان تمام امور کو مؤمن کی پریشانی اور مشکل پر قربان کر کے طواف خانہ کھیہ کو چھوڑ کر ایک عام مومن اور محب اھل بیت علیم السلام کیا تھی السلام کیا تھی تھا۔ اور وہ احساس عظمت مومن ہے۔ جو کہ آج کا میں سبب کچھوڑ کر این معلمت مومن ہے۔ جو کہ آج کا میں عظمت ہو کر نا بغیر کی سبب کے نہ تھا بلکہ کی علت و سبب کا میچہ تھا۔ اور وہ احساس عظمت مومن ہے۔ جو کہ آج کی عظمتا ہے۔ مومن مومن کو ذکیل و رسوا کر نے پر تلا ہوا ہے۔ عام اور معمول چیزوں کی بنیاد پر مومن اپنے مومن ہوائی کی جائے گئی جا تھی گئی جائے تو کی جائے ہو گئی جائے ہو گئی جائے تو گئی جائے ہو گئی جائے ہو گئی ہوائی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو کہ ہوائی گئی ہو گئی ہو کہ ہو گئی گئی ہو گئی گئی ہو گئی ہ

کے ہال سب سے افضل عمل مومنین کے دلوں میں سرور پیدا کرنا ہے۔

حکایت: حسن بن مقطین ایخ آباد اجداد سے روایت کرتا ہے کہ ابواز کے علاقہ میں ہم پر یکی بن خالد کی طرف سے ایک والی مقرر ہوا اور میرے داوا کہتے ہیں کہ مجھ پر پچھ بقایا ٹیکس تھا اگر میں اسے ادا کر دیتا تو اس میں میری ہلاکت اور فقر تھا گویا میراسب پچھ چلا جاتا جب کہ دوسری طرف لوگوں نے مجھے ڈرایا ہوا تھا کہ والی بھی بھی نہیں چھوڑے گا ، وہ ضرور وصول کرے گا میں اس خوف کی حالت میں فرار کرتے ہوئے خدا کی پناہ لینے کے لیے حضرت صادق آل محمد علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا حفرت نے والی کی طرف میرے لیے ایک مختصر سا خطالکھا جس کی عبارت یوں تھی (بسسے السلسه الرحمن الرحيم أن لله في ظل عرشه ظلالا يسكنه الامن نفس عن اخيه كربة أو أعانه بنفسه أو صنع اليه معروفا ولو بشق تموة و هذا الحوك والسلام ) رحن رجيم خداك تام سے شروع كرتا مول عرش خداك سابير کے تحت ایک ایسا ( رحمت خدا کا ) سامیہ ہو گا جو کسی کو نصیب نہیں ہوگا مگر اس شخص کو جواپنے مومن بھائی کی مشکلات کو دور کرتا ہے اور اس کی مدد و معاونت کرتا ہے اور مومن بھائی کے ساتھ نیکی کرے جاہے وہ نیکی ایک تھجور کے نکڑے ہے ہی کیوں ند ہو (لھذا) یہ تیرا بھائی ہے (اس کا خیال رکھنا) والسلام

پھرامام نے اس خط کے آخر میں مہرلگا کر جھے دیا اور فرمایا کہ والی تک پہنچا دینا جب میں اپنے وطن واپس آیا تو رات کو والی کے گھر کی طرف چل پڑا، دروازہ پر پہنچ کر میں نے اجازت لی اور کہا کہ امام جعفر صادق علیہ السلام کی طرف سے ایلی ہوں ،اچانک وہ ننگے پاؤں دروازے پر آگیا اس نے میری طرف نگاہ دوڑاتے ہوئے سلام کیا اور میری پیٹانی چومنے لگا پھر کہنے لگا کیا آپ ہیں میرے آقا و مولاً کی طرف سے بھیجے ہوئے رسول؟ میں نے کہا جی ہاں ، تو اس نے کہا اگر واقعات آپ میرے مولاً کے رسول ہوتو آپ نے مجھے جہنم کی آگ سے آزاد کر دیا ، والی نے میرا ہاتھ پکڑا اور مجھے گھر لے گیا اور مجھے اپنے مقام پر بٹھا کرخود میرے سامنے بیٹھ گیا اور کہنے لگا کہ میرے مولاً کو کس حالت میں چھوڑ کرآئے ہو؟ ل نے کہا خیریت سے ہیں ، نو والی شکر خدا کرنے لگا تو میں نے بھی شکر کے طور پر خدا کا ذکر کیا اور ثین دفعہ لفظ اللہ کو ان پر لے آیا پھر میں نے اسے امام کا خط دیا اس نے اس کو پڑھا ادر چوم کر اپنی آگھوں پر رکھ کر مجھے کہنے لگا اے رے مومن بھائی تھم کریں کیا جا ہے ہو؟ تو میں نے کہا کہ میرے ذمہ پکھ ہزار درھم ہیں جن کی ادائیگی میرے لیے مشکل والی نے نیکس والے رجمور کو اٹھایا اور بیرے نیکس کوختم کر دیا اور پھر اپنے خز انوں کے صندوق کو لا کر میرے اور اپنے یان آدها آدهاتشیم کردیا مچراپنے مویشیوں کومیرے ادراپنے درمیان تشیم کردیا ، ای طرح غلاموں کو بھی تشیم کردیا ،

کٹروں وغیرہ کو بھی بانٹ دیا یہاں تک کہ مجھے اپی جائیداد میں برابر کا حصہ دیا اور پھر کہنے لگا کہ کیا میں نے آپ کوخش هداية الواعى کیا ہے یانہیں؟ میں نے کہا خدا کی قسم آپ نے میری فرحت وسرور میں اضافہ کردیا ہے سے فض کہتا ہے کہ جب عج کا موسم آیا تو میں نے سوچا کہ اس فرحت وسرور کے مقابلہ میں خدا اور اس کے رسول کی بارگاہ میں اس سے زیادہ اور کوئی محبوب امرنہیں ہے کہ میں جج بر جاؤں اور امام صادق علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوکر والی کاشکریہ اوا کروں اور امام کووالی کے لیے وعائے خیر کی التماس کروں ، تو اس نیٹ سے جب میں جج کے لیے مکہ روانہ ہوا تو میں اپنے مولا و آ قا کی خدمت میں حاضر ہوا جونہی میں حاضر ہوتا ہوں امام علیہ السلام کے چیرہ اقدس پر فرحت وخوشی کی لہر دوڑ جاتی ہے، امامً نے مجھے دیکھ کر قرمایا (یا فلان ما کان من خبر ك مع الرجل؟) اے فلال اس (والی) نے تیرے ساتھ كيا تعاون كيا ہے؟ تو پھر میں نے مولاً کو اپنا احوال سایا ، مولاً بہت خوش ہوئے میں نے عرض کی اے میرے آقا آپ کو اس تعاون سے خوشی ہوئی ہے اللہ تعالی اسے تمام امور میں خوشیاں نصیب فرمائے، تو امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں ( ای والله لقد سرّني و لقد سرّ آبائي و الله لقد سرّ امير المومنين عليه السلام والله لقد سرّ رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم والله لقد سرّ الله في عرشه) بان ، خداات خوشيال نفيب كرے كونكه خداكي فتم أس نے (ا پنے اس عمل سے ) مجھے اور میرے آباؤ اجداد کوخوش کیا ہے امیر الموشین اور رسول خدا کوبھی خوشی حاصل ہوئی ہے اور خا

وند ذوالجلال عرش بریں پر اس کے اس عمل پر خوش و راضی ہے۔ تبرق : آپ کواس والی کا قصہ گہری نگاہ سے ملاحظہ کرنا جا ہیے کہ کیسے اس نے اپنے امامؓ کے بیجے ہوئے ایکجی کا نے

پاؤں استقبال کیا اور پھراس کے اگرام واحترام میں کتنا اہتمام کیا اور بس پہیں تک بھی ٹہیں بلکہ اس کو اپنے تمام اموال ! برابر کا شریک بنایا اور سیسب کچھاس نے مولا کے اس فرمان ( هذا احدوك) لیعنی میر تیرا بھائی ہے، جوانہوں نے ا خط میں لکھ کر بھیجا تھا بھل کرتے ہوئے کیا ہے اور مولاً کے کلام حق ترجمان کا اس پر اتنا اثر ہوا کہ اس نے حقیقی بھاؤ

طرح اپنے تمام تر کہ کواس کے درمیان برابرطور پر تقسیم کر دیا اور شرعا دو فقی بھائیوں کا یہی تھم ہے۔

ما سی است مبارک ہمیں چند مندرجہ ذیل امور کی طرف رہنمائی کرتی ہے

(1) مومن کوخوش کرنے سے خدا اور اس کا رسول اور آئمہ علیجم السلام خوش ہوتے ہیں (۲) جب مومن سی مومن جھا طرف اپنی حاجت کے جاتا ہے تو اسے ہرمکن حسب قدرت مدد کرنی جا ہیے ، حتی کہ اپنے جاہ ومنصب سے مدد کر۔ دعا کے ڈریعے مدد کرنے جیسا کہ امام صادق علیہ السلام نے اس مومن کی مدد کی اور فرمایا ( اواعانہ بنفسہ ) لیعنی ا۔

سے (مومن کی ) مدوکرنا۔

(٣) اس حدیث ہے ہمیں یہ بھی حاصل ہوتا ہے کہ انسان کو اپنی مشکلات و مصائب میں لوگوں کی بجائے خدا کی بارگاہ میں رجوع کرنا چاہیے یا پھران دروازوں پر جانا چاہیے جو حقیقت میں خدا ہی کے ہیں اور وہ محمد وآل محم علیم السلام ہیں ، جیسا کہ راوی کے اس قول سے واضح و لائح ہوتا ہے کہ میں نے اللہ کی طرف امام جعفر صادق علیہ السلام کا واسطہ بنا کر رجوع کہ راوی کے اس قول سے واضح و لائح ہوتا ہے کہ میں جاور آپ نے اس واقعہ میں ملاحظہ فرمایا ہے کہ اس مشکل میں مبتلاء مومن کو الل بیٹ کے واسطہ سے خدا کی طرف رجوع کرنے میں کیا کچھ حاصل ہوا ہے۔

الله تبارک و تعالی حضرت واؤد علیه السلام کووی کرتے ہوئے ارشاد فرما تا ہے ( ان العبد من عبدی یاتینی بالسحسنة فاہیحہ جنتی ، فقال دائود گیا رب: و ما تلك الحسنة ؟ قال یدخل علی عبدی المومن سرور ا ولو بنمرة فقال دائود گرحقاً علی من عرفك ان لا یقطع رجائه منك ، جب بنده کوئی نیکی بجالاتا ہے تو میں اس کے لیے اپنی جنت کو مبال کر دیتا ہوں ، حضرت واؤد عرض کرتے ہیں اے پالنے والے وہ کون کی ایکی نیکی ہے ( جس کے عوض جنت مباح ہوتی ہے ) ؟ خدا جواب میں فرما تا ہے کہ مومن بنده کو خوش کرنا چاہے کچھور دے کربی کیوں نہ کیا جائے ، پھر حضرت داؤد عرض کرتے ہیں واقعاحق کی بات ہے جس نے تیری معرفت کرلی پھر اسے تچھ سے امید کونہیں تو ڑنا چاہیے۔
داؤد عرض کرتے ہیں واقعاحق کی بات ہے جس نے تیری معرفت کرلی پھر اسے تچھ سے امید کونہیں تو ڑنا چاہیے۔
داؤد عرض کرتے ہیں واقعاحق کی بات ہے جس نے تیری معرفت کرلی پھر اسے تچھ سے امید کونہیں تو ڑنا چاہیے۔
داؤد عرض کرتے ہیں واقعاحق کی بات ہے جس نے تیری معرفت کرلی پھر اسے تچھ سے امید کونہیں تو ڑنا چاہیے۔

استنقع فیھا فاذا عادہ غدوۃ صلی علیہ سبعون الف ملك الی ان یمسی و ان عادہ عشیة صلی علیه سبعون الف ملك حتی یصبح جوموم كی مریض مومن كی عیادت كرتا ہے وہ بحررحت الہد میں غوط زن ہوتا ہے تو جب تك وہ اس مریض كے ہال موجود رہتا ہے رحمت الهی كے سمندر میں غرق رہتا ہے جب وہ صبح كو مریض كی عیادت كرتا ہے تو اللہ تعالى كی طرف سے ستر ہزار فرشتے شام تك اس پر درود وسلام بھيج رہتے ہیں اور اگر شام كوعیادت كے ليے جاتا ہے تو پھرضى ہونے تك ستر ہزار فرشتے اس پر درود وسلام بھيج رہتے ہیں۔

حضرت الم جعفر صادق عليه السلام ارشاد فرمات بيل (قال رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم: قال الله تسارك و تعالى ليأذن بحوب منى من اذى عبدى المومن وليأمن من غضبى من اكرم عبدى المومن ولو لحم يمكن في خلقى في الارض فيما بين المشرق و المغرب الا مومن واحد مع امام عادل لاستغنيت بعب ادته ما عن جميع ما خلقت في ارضى ولقامت سبع ارضين و سبع سموات بهما ولجعلت لهما من ايمانه ما و انسا لا يحتاجان الى انس سواهما رسول خدا ارشاد فرمات بيل كه الله تعالى فرماتا هم محق المحقق في المسواهما الله الله على الله تعالى فرماتا هما والمحقق في المسواهما الله المسالة على الله تعالى فرماتا من المحقول في المسالة على المسلم المسلم

میرے مومن بندے کواذیت دی اس نے میرے ساتھ جنگ کی ، اور جس نے میرے مومن بندے کا اگرام واحرّام کیا وہ میرے مومن بندے کواذیت دی اس نے میرے ساتھ جنگ کی ، اور جس نے میرے مومن بندے کوائی بھی نہ ہوتا سوائے میرے قبر وغضب سے امان پا گیا اگر میری مخلوق میں مشرق ومغرب کے درمیان اس فرش زمین پر کوئی بھی نہ ہوتا سوائے ایک مومن بندے اور امام عادل کے تو میں ان دو کی عبادت کی وجہ سے تمام اہل زمین کی عبادت سے بے نیاز ہوتا اور ان دو کی وجہ سے تمام اہل زمین کی عبادت سے بے نیاز ہوتا اور ان دیتا دو کی وجہ سے ساتوں آسان و زمین قائم رہتے اور ان کے ایمان کی بدولت ان کے لیے ایک ایسا مونس و مخوار پیدا کر دیتا پھر وہ کسی اور مونس کے مختاج ندر ہے۔

الخامس عشر: دونول ما تھا تھا کر دعا کرنا:۔

رسول اسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم جب خدا سے عاجزی واکساری سے دعا کرنے لگتے تو دونوں ہاتھوں کو پھیلا کر اس طرح دعا کرتے جیسے مسکین کسی سے طعام کوطلب کرتا ہے۔

اللہ تعالی صرت موگ کووی میں ارشاد فرما تا ہے (التق کفیك ذلابین بدی کفعل العبد المستصر خ الی سیدہ فاذا فعلت ذالك رحمت و انا اكرم الاكرمین و اقدر القادرین ، یا موسیٰ سلنی من فضلی و رحمتی فاذا فعلت ذالك رحمت و انا اكرم الاكرمین و اقدر القادرین ، یا موسیٰ سلنی من فضلی و رحمتی فانها بیدی لا یملکها غیری و انظر حین تسئلنی کیف رغبتك فیما عندی لكل عامل جزا و قد یجزی الكفور بسما سعی) ( دعا كرتے وقت ) اے موگ میر براسنے پی اتفول کو ذلت و عا بری کے ساتھ اس طرح کوئی عبد آپ آقا و مالک کے ساخے پی اور فریا دری کرتا ہے آگر آپ نے ایسا کیا تو میں آپ پر پیلا کر دعا ما گوجی طرح کوئی عبد آپ آقا و مالک کے ساخے پی اور فریا دری کرتا ہے آگر آپ نے ایسا کیا تو میں آپ پر میری اور فری اس کا مالک نہیں ہے ، اے موگ رحمت اور فری اس کا مالک نہیں ہے ، اے موگ غور کر و جب آپ بچھ سے سوال کرتے ہوتو آپ کومیرے خزاندر حمت اور میری نعمات میں کئی رغبت ہے ، میرے پاس غور کر و جب آپ بچھ سے سوال کرتے ہوتو آپ کومیرے خزاندر حمت اور میری نعمات میں کئی رغبت ہے ، میرے پاس خور کر و جب آپ بچھ سے سوال کرتے ہوتو آپ کومیرے خزاندر حمت اور میری نعمات میں کئی رغبت ہے ، میرے پاس کرتے والے کی جزاء ہے یہاں تک کہ کافر اور میرے مشرکو بھی اس کی سعی اور کوشش کا اجردیا جاتا ہے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) اس ندکورہ حدیث سے چندامور بڑے واضح اور لا کے ہوجاتے ہیں۔ پہلا امریہ ہے کہ انسان کو فقط اور فقط اور فقط اور ان کے ہوجاتے ہیں۔ پہلا امریہ ہے کہ انسان کو فقط اور فقط اور محت و اور رحمت خدا وندی کا طلب گارر مہنا جا ہے۔ اپنے آپ کوخو دمختاج لوگوں اور مخلوق خدا سے روگر دان کر کے اسکی رحمت و کرم کا سوال کرنا جا ہے۔ جو کہ حقیقت میں رحمت و فضل اور کرم نو ازی کا ما لک ہے۔ لہذا ایہ کہنا کہ بیا فلال شخص کا مجھ پر مستقل طور پر فضل و کرم نو ازی ہے تو اس سے حدیث مبارک کے سیاق اور کلام امام حق ترجمان کی مخالفت ہوتی ہے۔ ابو

بسير حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سے باتھ اٹھا کردعا کرنے کے بارے ميں سوال کرتا ہے تو امام جواب ميں فرماتے بيل (عملى حمسة اوجه اما التعوذ فتستقبل القبله بباطن كفيك ، و اما الدعا في الرزق فتبسط كفيك و تفضى بباطنهما الى السماء ، و اما التبتل فايمائك باصبعك السبابه ، و اما الابتهال فتر فع يديك مجاوزا بهما رأسك ، و اما التضرع ان تسحرك اصبعك السبابه مما يلى وجهك وهو دعاء الخيفه) ( باتھ اٹھا كردعا كرنا ) يا چ صورتوں ميں ہے

- (۱) جب خدا کی پناہ مانگنے کی دعا ہوتو اس ونت قبلہ رخ ہوکرا پنے دونوں ہاتھوں کی ہتھیلیوں کو قبلہ کی طرف کر کے دعا مانگو۔
  - (۲) جب طلب رزق کی دعا ہوتو اس وقت دونوں ہاتھوں کو پھیلا کر آسان کی طرف ہتھیلیوں کو بلند کر کے دعا کرو۔
- (٣) اور اگر دنیا سے منہ موڑنا اور سب سے کث کر خدا کی طرف متوجہ ہوکر دعا کرنی ہوتو اپنی انگشت شہادت کے ساتھ اشارہ کرتے ہوئے دعا کرو۔
  - (۳) عاجزی وانکساری کے وقت اپنے دونوں ہاتھوں کوسر تک بلند کرو۔
- (۵) اور حالت تضرع کی صورت میں اپنی انگشت شہادت کو چرے کے سامنے حرکت دو، بیزخوف زدہ لوگوں کی دعا کی حالت ہے۔

محد بن مسلم كہتے ہيں كديس نے حضرت امام جعفر صادق علية السلام كويد كہتے ہوئے سناكه ( مرا بي رجل و اللا ادعو في

کیونکہ فضل وکرم خداو ند ذوالجلال کے قضہ قد رت پی ہے۔لیکن اس کے فضل وکرم اور رحمتوں کے حصول کے لیے وسا کظ اور وسائل کا کوئی انکار نہیں ہے۔اور ابلدیت اطہار کی محصوبین سے تابت ہے۔جیسا کہ آبیہ وسیلہ اس امری واضح و بین دلیل ہے اور سیکا فی قر آئی آیات اور احادیث آئمہ معصوبین سے تابت ہوجاتا ہے آبیہ وسیلہ اس امری واضح و بین دلیل ہے ۔دوسرا ایہ امری اس مذکورہ حدیث مبارک سے تابت ہوجاتا ہے خالق کے زد کیے عمل خیر کرنے والے کیلئے جزاء خیر ہے۔لیکن اگر عال مومن ہوتو اسے دنیا واقع حرت میں اس کا اجرو جزاء عطا کیا جاتا ہے۔دوسری طرف اگر کا فراور خیر جائین اگر عال مومن ہوتو اسے دنیا واقع حرت میں اس کا اجرو جزاء عطا کیا جاتا ہے۔دوسری طرف اگر کا فراور کے خدا ہوتو پھر اس کا عمل خیر رائیگاں نہیں جاتا کیونکہ خالق کا نبات عادل ہے۔خدا کسی کے اجرکو ضائع نہیں کرتا جیسا کہ قرآن مجید میں ارشا دخدا و ندی ہے کہ (الا نسخیسے اجو المحسنین ) گرکا فرومنکر خدا کو دنیا میں اس کے عذا ب باتا ہے۔اور پھر آخر ت میں اس کا کوئی نصیب نہیں ہوتا۔اور یا پھر اسے اس امر کے عوض آخر ت میں اس کے کہ اب

صلاتی بیساری فقال: یا عبد الله بیمینك فقلت ایا عبد الله ای لله تبارك و تعالی حقاعلی هذه كرد می بیساری فقال: یا عبد الله بیمینك فقلت ایا عبد الله ای لله تبارك و تعالی حقاعلی هذه كده علی هذه بین می نمازین با تهر با تین با تهر بین با تهر بین با ته بین با كدالله تعالی كا دا تین با ته پرای طرح حق بے جیسے اس كا بائيں باتھ برحق ہے۔

حفرت امام صادق آل محمليم السلام سي منقول ب (السرغبة تبسط يديك و تنظهر باطنهما والرهبة تبسط يديك و تنظهر ظاهر هما والتضرع تحرك السبابه اليمنى يمينا و شمالا و التبتل تحرك السبابه اليسرى قرفعها في السماء رسلا و تضعها رسلا و الابتهال تبسط يديك و فراعيك الى السماء والابتهال حين ترى اسباب البكاء) (خداس كى چزين) رغبت كرتے وقت دونوں باتھ كهول كر بتقيليوں كو ظاہر كو والابتهال حين ترى اسباب البكاء) (حداس كى چزين) رغبت كرتے وقت دونوں باتھ كهول كر بتقيليوں كو ظاہر كا جائے دعا ما كل جائے ، غداس خوف كى حالت ميں (دعاك وقت) باتھوں كو كھول كر پشت كو (بلندكر كے ) ظاہر كيا جائے بخشوع وضوع كے وقت داكيں باتھ كى انگشت شهادت كو داكيں بائيں حركت دى جائے اور خداكى طرف كمل توجه كرنے كر حالت ميں بائيں ہاتھ كى انگشت شهادت كو آسان كى طرف بحى لے جائے اور پھر آستہ سے ينچے لے آئے ، عاجزى اور انكسارى كى حالت ميں آسان كى طرف اپنے دونوں باتھوں اور بازؤں كو بلندكر بے اور آہ و دِكا سے عاجزى اور انكسارى ك

راوی سعید بن بیار حفرت انام جعفر صادق علیه السلام سے ای خکورہ مضمون پر شمل ایک روایت نقل کرتے ہیں کہ اما عنور مایا (هدک السوخية و ابسرز باطن راحتیه الی السماء و هدا الرهبه وجعل ظهر کفیه الی السماء هدک التصرع و حوك اصابعه یمینا و شمالا و هدا التبتل یرفع اصابعه مرة و یضعها أخری و هدا الابتهال و مد یده تلقاء وجهه و قال الا تبتهل حتی تجری الله معة الی طرح ( نعمات خداوندی میں ) رغبہ الابتهال و مد یده تلقاء وجهه و قال الا تبتهل حتی تجری الله معة الی طرح ( نعمات خداوندی میں ) رغبہ کے وقت اپنی تصیابوں کو (باند کر کے ) ظاہر کیا جائے ، خوف الی کی حالت میں ہاتھوں کی پشت کو آسان کی طرف بلند کر جائے ، خدا کی طرف بلند کر کے ) حرکت دی جائے ، خدا کی طرف تو جائے دختوع وخضوع کے وقت انگشت شہادت کو دائمیں بائیس ( ہاتھوں کو باند کر کے ) حرکت دی جائے و مدا کی طرف تو محض اور حالت انقطاع میں انگشت کو باند بھی کر اور نیچ بھی لے آئے عاجزی کی صورت میں اپنے ہاتھوں کو مند کے ساب باند کر ہے اور عاجزی و انگساری کی حالت آ نسوؤں کے بہنے کی صورت میں کرنی چا ہے۔ ( امام نے بیتمام حالتیں کر بھی دکھا گیں )

ایک اور صدیث میں ماتا ہے کہ (الاست کانة فی الدعا ان یصنع بدید علی منگبید) وعامیں عاجزی واکساری

حالت میں اپنے دونوں ہاتھوں کو کندھوں پر رکھے۔

انتباه: حدیث کی شرح اور بیان اسرار حدیث .

سيل أنهان

ندکورہ بالا حدیث مبارک میں دعا کے وقت جو ہیات اور حالات بیان ہوئی ہیں ان کاراز دوامروں میں سے ایک ہوسکتا ہے۔

(۱) ایک تو یہ کہ ان ہیات اور حالات کو وقت دعا تعبدا اختیار کرنا چاہیے کی فتم کی چوں چرا س کی بجال نہیں ہے بلکہ اتنا اعتقاد رکھنا چاہیے کہ خالق کا نکات کی طرف سے اس کے مبلغین اور مرشدین حق آئمۃ اطہار علیم السلام نے ادعیہ میں ان مختلف ہیات و حالات اختیار کرنے کا حکم فرمایا ہے اور عبد اپنے مولا و آقا کا پابند ہوتا ہے اور اس کو تعبد کہتے ہیں لین کسی حکم کی علت اور سبب جانے اور پوچھے بغیر اس برعمل کرنا۔

(۲) دومرا یہ کدان مخصوص حالات و بیات کو اختیار کرنے کا راز خود ان روایات پر غور کرنے ہے کی حد تک معلوم ہوسکتا
ہے اور ان سے ایک ظاہری علت معلوم ہوسکتی ہے وہ یوں کدان روایات بیں انسان کو تعمات الہیہ بیں رغبت کے وقت ہاتھوں کو کھول کر دعا ما نگنے کا تھم دیا گیا ہے کیونکہ طبعی طور پر کسی چیز میں رغبت کی صورت میں انسان کی کیفیت یو نبی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی اسے اپنی امیدوں کے حصول کی کرن ہواور عطاء کرنے والے پر جسن ظن ہوتو اس کے فضل و کرم کی تمنا کے ساتھوانے دونوں ہاتھوں کو کھولے ہوئے ہوتا ہے، تاکدان احسانات اور فیوضات کو اپنے کھلے ہاتھوں میں لے سکے جب کداس کے برعس خون و وہشت کی حالت میں انسان اپنے مولا و آتا کے سامنے نجالت محسوں کر رہا ہوتا ہے اور اپنے آپ کو ذکر اس کے برعس خون و وہشت کی حالت میں دعا کے وقت اپنے ہاتھوں کی پیشت کو ظاہر کر کے ذکیل و حقی ہم کھر کہا تی حالت و مالک جو کہ تمام امرار و رموز کا عالم ہے اس سے زبان حال کے ساتھ یوں نخاطب ہوتا ہے الی جمھے تیرے سامنے اپنے دونوں ہاتھوں کو پھیلاتے ہوئے شرم آر ہی ہے لہذا میں نجالت محسوں کر کے ان کو زمین کی طرف کر دیا ہے کوئکہ جھے اپنے دونوں ہاتھوں کو پھیلاتے ہوئے شرم آر ہی ہے لہذا میں نجالت محسوں کر کے ان کو زمین کی طرف کر دیا ہے کوئکہ جھے اپنے انسان الی بد کی دجہ سے تھی سے خوف و ڈرلگ رہا ہے کہ میں ان گناہوں کے بعد کس منہ سے تیری نعمات میں رغبت کرتے انہیں طلب کر دوں۔

اور حالت تضرع وخشوع میں انگشت شہادت کو دائیں بائیں حرکت دینے کے حکم کی وجہ یہ ہو حتی ہے کہ انسان اس وقت اپنے آپ کو یول بے قرار و بے تاب سمجھے جیسے جوان بیٹے کی موت پراس کی ماں کی حالت بے قراری ہوتی ہے، کیونکہ اس عظیم مصیبت پر مال بھی بھی دائیں جانب انگلی کو حرکت دیتی ہوئی نوحہ کناں ہوتی ہے اور بھی بائیں جانب گرتی ہے اور بھی اپنی جانب گرتی ہے اور بھی اپنی میت سے ہے جائی ہے اور بھی گرتی ہے اور بھی اپنی میت سے ہے جائی ہے اور بی

شدت بے قراری و بے تابی کی دلیل ہے۔ اور جہال تک خدا کی طرف توجہ من کی صورت میں انگشت شہادت کو بلند کرنے اور نیچے لے آنے کے محم کی وجہ ہے وہ یہ کہ انسان زبان حال سے اس وقت میہ کہدرہا ہوتا ہے کہ میں پوری کا کات سے منہ موڑ کر تیری ذات جو کہ وحد ہ لا شریک لہ ہے کا محبّ حقیقی ہوں اور فقط تجھ سے ہی لولگا تا ہوں اور انگل کے اشارہ سے اس کی وحدانیتِ ذات وصفات بیان کرنا مراد ہوتی ہے۔

اور عاجزی اور اکلساری کی حالت میں ہاتھوں کو منہ تک پھیلانے کی وجہ سے ہو سکتی ہے کہ انسان اس وقت اپنے ذکیل اور حقیر ہونے کا اعتراف کررہا ہوتا ہے بعض روایات میں ہاتھوں کے ساتھ ساتھ بازووں کو بھی آسان کی طرف بلند کرنے کا حکم ملت ہے اور بعض میں تو ان کوسر سے بھی بلند کرنے کا حکم دیا گیا ہے ان تمام کی وجہ یہی ہوسکتی ہے کہ انسان ایس حالت سے آپند بے جارگی اور ذلیل ہونے کا مظاہرہ کرے جیسے کوئی انسان کسی بحرمیں ڈو بنے کی صورت میں ہاتھوں کو بلند کرتا ہے اس طرر' انسان بھی دعامیں ہاتھوں کو بلند کر کے اس بات کا اظہار کر رہا ہوتا ہے کہ الہی سمجھے گنا ہوں کے دریا میں ڈو بنے سے بچا ا اور میں تیری رحمت کے دامن کو پکڑ کر اس ظلمت کے دریا سے نجات حاصل کرنا جاہتا ہوں اور تو ہی ہلاک ہونے والوں نجات و بسکتا ہے اور تو ہی مصیبت زدوں کی سنتا ہے اور اب میں تیرے حضور ذلیل بندے کی طرح حاضر ہوں۔

اور جہاں تک ہاتھوں کو کندھوں پر رکھ کر دعا کرنے کا راز ہوسکتا ہے وہ بیر کہ اس حالت سے انسان اپنے آپ گناہ گار اور قصور واربنا کر پیش کرتا ہے اور اس بات کا مظاہرہ کرتا ہے کہ الهی مجھے میری شہوات اور خواہشات پرتی نے ج رکھا ہے اور اب میں تیرے حضور ان ہاتھوں کو گناہ کرنے کی سزامیں جکڑا ہوا ہے۔

علاء کی تقییحت : بعض علاء فرماتے ہیں کہ دعا مانگنے والے کوسب سے پہلے خدا کی حمد و ثناء کرنی حاسبے چرا ك بعد ان اساء الهيد كا وردكر عوال ع مطلوب اورسوال سے مناسبت ركتے مول مثلا رزق طلب كرتے وف الرازق، الوباب، الجواد، المغنى، أمعم، المعطى، مسبب الاسباب، رازق من بيثاء بغير حساب وغيره جيسے اساء كا ورد كرے، ا طرح مغفرت وتؤبيطلب كرنى ہے تو خدا كا يساساء كا وردكرے جوتوب اور مغفرت كے مفہوم برمشتمل ہوں مثلا تسوّاد رحمن، رحيم، الغفور، الغفار، الستار، الصبور، السماح ... العطوف، الرئوف، المفضل، الم وغيسره اور اگر دشمس سے انتقام کی دعا هو تو الغزيز، الجبار، القهار، المنتقم، الفعال لما يريد وغ اسماء كاذكر كرم، خدا سے طلب علم كى صورت ميں العالم ، الفتاح ، المرشد ، الوافع جيا اساءا کا ورد کرے۔

القسم الثالث: وعاكے بعد كے آواب ....

دعا ما نگلنے کے بعد بھی دعا ما نگلنے والے کے لیے بھل آ داب دعا کو ذکر کیا جاتا ہے اور یہ چند مندرجہ ذیل ہیں

اللقل استمرار دعا انسان کو دعا ترک نہیں کرنی چاہیے دعا کی قبولیت و عدم قبولیت ہر دوصورت میں دعا پر متمر رہنا علی جائے کے ونکہ خود دعا کرنا بھی ایک ہم عبادت ہے اور جہاں تک قبولیت دعا کے بعد دعا نہ چوڑ نے کا حکم ہے ہیاں لیے ہے کہ مار ہونے کے بعد خدا کو دعا کے ذریعے یاد نہ کرنا ایک جھا کاری ہے بلکہ تن ہے کہ اس نعت کے عوض میں انسان کو حمد وثناء الی میں اضافہ و زیادتی کرنی چاہے کیونکہ خدا وند ذو الجلال نے اپنی مقدس کتاب قرآن مجید میں ان لوگوں کو چھڑکا ہے جو خدا کو دعا کے قبول ہونے کے بعد بھول جاتے ہیں ، جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد خدا وندی ہوتا ہے کہ ( کو چھڑکا ہے جو خدا کو دعا کے قبول ہونے کے بعد بھول جاتے ہیں ، جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد خدا وندی ہوتا ہے کہ ( والحا مس الانسسان ضو دعا ربعہ منیبا الیہ نم اذا حولہ نعمہ منہ نسبی ما کان یدعوا الیہ من قبل) سوۃ الزم آت مطاء کرتا ہے اور پھر جب اسے (خدا) نعت عطاء کرتا ہے تو وہ اور کی تکلیف پینچتی ہے تو وہ اور کی توجہ کے ساتھ خدا سے دعا کرتا ہے اور پھر جب اسے (خدا) نعت عطاء کرتا ہے تو وہ اسے بھول جاتا ہے ، جس سے تھوڑی دیر پہلے دعا کر رہا تھا۔

ایک اور مقام پرارشاورب العزت ہوتا ہے (و اذا مس الانسان النصر دعائیا لیجنبہ او قاعدا او قائما فلما کشف اعنہ ضرہ مرّ کان لح یدعنا الی ضر مسہ کذالك زین للمسر فین ما کانوا یعملون ) سرہ یونی آیت اللہ ان کو جب کوئی نقصان پنچا ہے تو وہ اٹھٹا بیٹھٹا، کروٹیس برلٹا ہر وقت ہمیں پکارتا ہے اور جب ہم اس سے مصیبت کو دور کردیتے ہیں تو ہم سے یول منہ موڑتا ہے کہ گویا بھی اس نے کی مصیبت کے دور کرنے کے وقت پکارا ہی نہ ہو، ب شک زیادتی کرنے والوں کے اعمال یونی ان کے سامنے آراستہ کردیے جائیں گے۔

حضرت امام محم باقر عليه السلام سے مروی ہے ( ينبغى للمومن ان يكون دعائوہ فى الوحاء نحوا من دعائهفى الشدة ليس اذا اعطى فتو ولا يمل من الدعاء فاله من الله بمكان) مون كوچا ہے آسانى كے وقت بھى اسى طرح دعاكرتا ميائيں ہونا چاہيے جب آسانى كے وق ہول تو دعاكرتا ہے ايمانيس ہونا چاہيے جب آسانى كے وق ہول تو دعاكرتا ہے ايمانيس ہونا چاہيے جب آسانى كے وق ہول تو دعاكرتے ميس اكتاب محدول كرے كونك دعاكا خداكے بال خاص مقام ومنزلت ہے۔

اور اگر انسان کی دعا فوری طور پر قبول نہ ہوتو پھر بھی انسان کو اپنے آقا و مولاسیسلسلہ مناجات کو منقطع نہیں کرنا چاہیے کیونکہ عین ممکن ہے کہ قبولیت دعا میں تائیر اس لیے ہوئی ہو کہ خدا وند ذوالجلال اپنے بندہ کی آواز کو پبند کرتا ہے اس لیے دعا کی صورت میں اس کی آواز کو بار بارسننا چاہتا ہے لہذا ضروری ہے کہ انسان اس چیز کوترک نہ کرے جے خدا پبند کرتا ہو۔

اجر بن مجر بن افي نعركى روايت برغوركرين كيونكه وه كهتا ہے كہ بين نے حضرت امام على رضا عليه السلام كى خدمت بيل عرض كى كہ اے مولًا بين آپ برقربان ہوجاؤل بين كى سالوں سے خدا سے حاجت طلب كر رہا ہوں اور قبوليت وعا بين تا خير كى وجہ سے ميرے دل بين مختلف سوچين آنے گئى بين تو امام على رضا عليه السلام كان يقول ان المومن ليسئل الشيب طان ان يكون له عليك سبيل حتى يقنطك ان ابا جعفر عليه السلام كان يقول ان المومن ليسئل الله حاجة فينو خو عنه تعجيل اجابته حبالصوته واستماع نحيبه فيم قال والله ما اخر الله عن المومنين ما يطلبون في هذه الدنيا خير لهم مما عجل لهم فيها و ائ شنى الدنيا ؟) الحد، شيطان ك (وسول) سے يكو كہيں وہ تجھ برغالب آكر تجھ (خداكي رحمت ) سے نا امير نہ كروے كيونكه حضرت امام محمد باقر عليه السلام قرمايا كرتے تھے كہمون جب خدا سے كى حاجت كو طلب كرتا ہے تو اللہ تعالى اس كى آوازكو بار بار سننے كشوق و مجبت كى بدولت استجابت دعاكومتا خركر ديتا ہے، پھر امام نے فرمايا خداكي قسم اللہ تعالى مومن كى طلب كرده وعاؤل كواس دنيا بيس متأخركرتا استجابت دعاكومتا خركرنا دعا كے جلد قبول ہونے سے بہتر ہ (كيونكه آخرت بين اسے دعاكا اجرمل جاتا ہے )، اور دنيا كى كيا الميت سے تو يديئا خير كرنا دعا كے جلد قبول ہونے سے بہتر ہ (كيونكه آخرت بين اسے دعاكا اجرمل جاتا ہے )، اور دنيا كى كيا الميت سے تو يديئا خير كرنا دعا كے جلد قبول ہونے سے بہتر ہ (كيونكه آخرت بين اسے دعاكا اجرمل جاتا ہے )، اور دنيا كى كيا

حضرت آمام صادق آل محرطيم السلام ايك اور مقام پرارشاوفرمات بين ( لا يزال المومن بخير و رخاء و رحمة من المله ما لمريستعجل فيقنط فيترك الدعا فقلت له وكيف يستعجل؟ قال يقول قد دعوت الله منذ كذا و

241 کیذا و لا ادی الاجابیة مومن اس وفت تک خدا کی رحت و خیر میں ہوتا ہے جب تک قبولیت دعا میں جلدی نہیں کرتا اور پھر ( جلد قبول شہونے کی صورت میں ) نا امید ہو کر دعا کو ترک نہیں کرتا راوی کہتا ہے کہ میں نے امام کی خدمت میں عرض کی ،جلدی کیسے کی جاتی ہے؟ امامؓ نے فرمایا کہ ( دعا کے جلد قبول نہ ہونے کی صورت میں مایوں ہوکر ) یوں کہنا کہ میں نے اتنے عرصہ سے خدا سے حاجت طلب کی ہے لیکن خدانے اسے قبول نہیں فرمایا۔

ايك اورمقام پرامام جعفرصادق عليه السلام ارشاد فرماتے بين ( ان المسومين ليسد عبو السله في حاجته فيقول انحروا اجابته شوقا الى صوته و دعائه فاذا كان يوم القيامة قال الله تعالى عبدى دعوتني و اخرت اجابتك و ثوابك كذا و كذا و دعوتني في كذا وكذا فاخرت اجابتك و ثوابك كذاو كذا، قال عليه السلام فيتمنى المومن انه لمريستجب له دعوة في الدنيامما يرى من حسن الثواب) مومن جب خداكو پكارتا بت خالق کا نئات ملائکہ کو تھم دیتا ہے کہ اس مومن کی دعا کی قبولیت میں دیر کرنا تا کہ میں اس کی آواز کو بار بارسنوں اور جب قیامت کا دن ہوگا تو اس وفت خالق کا نئات اپنے اس بندے سے کہ گا کہ اے میرا بندہ دینیا میں تونے مجھے پکارا تھا اور دعا ما گئی تھی جبکہ میں نے تیری دعا کی قبولیت میں (تیری آواز کے سننے کے شوق میں ) تا خیر کی تھی لہذا آج اس تا خیر کا تواب میہ ہے ( نعمات اخروی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے) پھرامام فرماتے ہیں کہمومن اس دن خدا کی طرف ہے اس قدراجرو ثواب پائے گا کہ وہ تمنا کرنے لگ جائے گا کاش دنیا میں اس کی کوئی بھی دعا قبول نہ ہوئی ہوتی۔

المام جعفرصادق عليه السلام ارشاد فرمات بين (قبال دسول البله صلى الله عليه وآله وسلم رحم الله عبدا طلب من الله حاجة فالح في الدعا استجيب له او لمريستجب له)رسول خداصلي الدعليه وآله وللم فرمات بين كه خداوند ذوالجلال اس بندے پراپنی رحمتیں نازل کرے جوخدات اصرار کے ساتھ دعا کرتا ہے چاہے دعا قبول ہویا نہ ہو، پھر امام جعفرصادق علیہ السلام قرآن مجیدی اس آیت کی تلاوت فرمانے گئے (وادعواد بسی عسسی الا اکون بدعداء دبی مشقیها) سورة مریم ۴۸ ، اور اپنے رب کوآ واز دول گاتا که اس طرح میں اپنے پروردگا کی عمادت سے محروم ضار ہوں ۔

رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم مع مقول م كر (أن الله يحب السائل اللحوح) خالق كا نكات اصرار كرنے والے ماکل کو پیند فرما تا ہے۔

كاب تورات من مانا بكر رياموسي من احبني لم ينسني و من رجاء معروفي الح في مسئلتي ياموسي ى لست بغافل عن خلقى و لكن احب ان تسمع ملائكتي ضجيج الدعا من عبادي و ترى حفظتي تقرب ى ادم الى بىما انا مقويهم عليه و مسببه لهم ، يا موسى قل لبنى اسرائيل لاتبطرنكم النعمه فيعاجلكم ایک اور مقام پر ہے (او تکون لك جنة من نخیل و عنب فتفجر الانهار خلالها تفجیرا) سرة الاراء آیت اوی یا تمهارے پائی مجور اور انگور کے باغ موں جن کے درمیان تم نہریں جاری کرو۔ (و قالوا لو لا نزّ ل هذا القران علی رجل من القریتین عظیم) سرة زفرن آیت الا اور وہ لوگ کہتے ہیں کہ بیقر آن دونوں بستیوں (مکہ وطائف) کے کی برے آدی پر کیوں نہیں تازل کیا گیا۔

آبیت کی تقسیر: ان دوقریوں سے مراد مکہ وطائف ہیں اور مکہ سے مغیرہ یا اس کا بیٹا ولید مراد ہے اور طائف سے ابومسعود عروہ بن مسعود التقلی مراد ہے جو کہ صاحبان مال و ثروت تھے ، بعض روایات میں ملتا ہے کہ حبیب بن عمرو التقلی طائف میں سب سے بردا صاحب ثروت تھا کفار و مشرکین ان دو شخصوں پر قرآن نازل ہونے کا مطالبہ اس لیے کرتے تھے کیونکہ یہ دونوں بردی قوم سے تعلق رکھتے تھے اور مکہ و طائف میں سب سے بردے صاحبان مال تھے ، ندکوہ بالا بیان سے فقراء و مساکین کی عزت و عظمت واضح و اجا گر ہوگئ ہے اور بیہ بیان اصحاب مال و ثروت کی ندمت کیلئے بھی کافی و وائی ہے صاحبان مال و دولت کی ندمت کیلئے بھی کافی و وائی ہے صاحبان مال و دولت کی ندمت اور فقراء و مساکین کی مدح کیوں نہ ہو جبکہ خالق نے حضرت عیسی کو دحی میں فرمایا ریا

و نیوی ہے کوئی واسط نہیں ہوتا ۔ خدائی منا صب علم و کمال کی بناء پرعطا ہوتے ہیں ۔ اور اس کی اوائیگی کے لیے عوامی رابطہ ہو تا خروں ہے ۔ انبیاء کرام صلوات الله علیہ الصلواۃ والسلام کی اس سادہ زندگی سے ان دعو بداروں کی حقیقت بھی کھل کرسا منے آجاتی ہے جنگی زندگی فرعون و نمر ودکی آرائش و آسائش ہے کم نہیں ہوتی اوروہ اپنے تئیں ورا شت انبیاء اور را نبنائی قوم کے جمو ٹے دعو ہی کرتے ہیں ۔ اور ان آیات مبار کہ سے ان فاسد خیالات وعقا کدکی بھی نئی ہوتی ہوتی ہے جو اولیاء اللہ اور انبیاء کرام صلوات اللہ علیہ ما جمعین کو مقتضائے بشریت سے نکال کراور نوع انسان کے اکمل و اشرف افراد ہوئی جبوئی جموٹی نئی کرتے ہیں ۔ جبکہ یہ ایک کھی حقیقت ہے کہ ہا دی بشریت میں جباں خالق سے احکام و شرعیت لینے کا جنبہ ہوتا ہے ۔ وہاں خلوق تک پہنچا نے کیلئے جنبہ بشریت ہوتا ہے ۔ جس سے وہ لوگوں کی زندگی سے مربوط رہتے ہیں ۔ اگر رسول یا نبی عام لوگوں سے الگ تھلگ رہ جائے بازاروں اور اجتماعات میں نہ جائے تو پیغام الہی مربوط رہتے ہیں ۔ اگر رسول یا نبی عام لوگوں سے الگ تھلگ رہ جائے گا۔ اور ان کا موں کیلئے رابطہ بہر حال ضروری ہے۔ کس طرح بین بین با براس طرح طنوکر کے رسول کو سان سے الگ کر کے خانہ شین کرنا چا ہتے تھے جبکہ ہم ھادی اور میلوگ خبث باطنی کی بنا پر اس طرح طنوکر کے رسول کو سان سے الگ کر کے خانہ شین کرنا چا ہتے تھے جبکہ ہم ھادی اور خدا کی طرف سے منصوب راہنماء اس قسم کے طعن وطنو سے ایٹ فرائص کونظرانداز نہیں کرنا ۔

دينے ميں جاليس سال كاعرصة تھا۔ (۱)

ابی بصیرامام جعفرصادق علیدالسلام سے نقل کرتا ہے (ان السمومن لیدعو فینوخو با جابته الی یوم الجمعة)مون جب دعا کرتا ہے تو اس کی قبولیت کو آنے والے روز جمعة تک موثر کردیا جاتا ہے۔

(۱): (قد اجیبت دعو تسکما) اس آیہ مجیدہ کا پس منظریہ ہے کہ اس سے پہلی والی آیہ میں خالق کا نئات نے قرآن مجیدہ کا منہوم یہ مجید میں ارشاو فرمایا ہے کہ (وقال موسیٰ رہنا الله انیت فوعون و ملائه ....اللخ) اس آیہ مجیدہ کا منہوم یہ ہے کہ حضرت موگ نے جب خدا کی طرف سے فرعون اور اس کے ساتھیوں کوعطا کی گئی نعمات اور سہولیا ت کو دیکھا تو خدا وند ذوالجلال کی خدمت میں حضرت موگ نے عرض کی کہ البی یہ فرعون اس مال و زر کے ذریعہ سے دنیا والوں کو تیرے راستہ سے بہکائے گا۔اور ان کو مال کا لائے وے کرطع میں ڈال کر گراہ کرے گا۔لہذ ااس کے اس مال کو جاہ و پر باد کر دے ۔اور اس اپنے عذاب میں گرفار کر اور یہ اس وقت تک ٹھیک ہی نہیں ہوں گے جب تک یہ لوگ اپنی حضرت موئی اور ان کے بھائی حضرت کی اور ان کے بھائی حضرت موئی اور ان کے بھائی حضرت کی طرون کی دعا کو قبول کرلیا۔

وقت گررتا گیا ایک دن جب حضرت موسی اپی جماعت بن اسرائیل کے ساتھ فرعون لعین کے ظلم و جرسے فرارافتیا رکی تو اعجاز خداوندی ہے دریائے نیل میں ان کے گزرنے کا راستہ بنا دیا گیا۔اس طرح حضرت موسی "ابنی جماعت کے ساتھ اس دریائے نیل کو پار کر گئے ۔اور فرعون لعین سے نجات پا گئے ۔لیکن فرعون جب ان کا پیچھا کرتے ہوئے اپی فوج کو دریائے نیل سے گزار ناچا ہا تو جو نہی وہ پائی کے اندر گئے تو پائی آپیں میں مل گیا اور وہ راستے ختم ہو گئے اور فرعون اپنے لئکر سمیت اس دریا میں غرق ہوگیا۔تو اس طرح حضرت موسی اوران کے بھائی حضرت ہارون علیما السلام کی دعا خدانے قبول کرلی ۔لیکن اس سے پہلے جب خالق نے ان دونوں کو دعا کی قبولیت کی بیثارت دی تھی تو اس کے اور اب خوان کے ایم ذرعون کے قولیت کی بیثارت دی تھی تو اس کے اور اب خوان کے ایم ذرعون کے قولیت کی بیثارت دی تھی تو اس کے اور اب خوان کے اور اب کے ایم بر ہونے کا وقت اب فرعون کے فرا اپنی دعا کو منظم نہیں ہو جانا چا ہے ۔کیونکہ جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے کہ خود دعا کرنا بھی ایک عبادت ہے۔)

#### نصيحت

عقل وخردر کھنے والے انسان کو بھی بھی اپنے آتا ومولا سے سلسلہ مناجات کو منقطع نہیں کرنا چاہیے اور عقل مندانسان بم زیادہ دعا کرتا ہے اور اس امر کے چند مندرجہ ذیل اسباب ہیں۔

(۱) جیسا کہ آپ پر سابقہ مطالب کتاب سے بیہ بات روز روش کی طرح واضح ہوگئ ہے کہ خدا وند ذوالجلال کے نزدیک کا بہت زیادہ مقام اور فضیلت ہے ، اور بیہ بہت عظیم عبادت ہے بلکہ حقیقت میں دعا ہی مغز عبادت ہے لہذاعقل م انسان کو بھی مغز عبادت کوئزک نہیں کرنا جا ہیے۔

(۲) کثرت سے دعا کرنے سے انسان مشکلات ومصائب سے محفوظ رہ جاتا ہے یہی وجہ ہے کہ دعا کے ذریعے انسان ۔ مقدر میں کھی ہوئی بلائیں اور مشکلات دور ہوجاتی ہیں۔

(٣) انسان جب كثرت سے خداكو پكارتا ہے تو اس كى آواز عرش بريں پر معروف ہو جاتی ہے اور پھر جب كوئى حاجه ہوتی ہے تو اس وقت كوئى بھى چيز اس آواز كے وہاں تك پہنچنے كے ليے حائل نہيں ہوتی۔

(۴) کثرت کے ساتھ دعا کرنے سے انسان رسول اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی دعا کامستی ہوجاتا ہے جیسا کہ رسو اسلام نے کثرت سے دعا کرنے والوں کے لیے یوں دعا فرمائی ہے ( رحمہ الله عبدا طلب من الله )خدا کی رحمت اس بندے پر جوخداسے طلب خیر کرتا ہے۔

(۵) کثرت دعا سے ایک بیبھی فائدہ ہوتا ہے کہ اگر آپ کی آواز خدا کے ہاں محبوب ہوئی تو خدا کو بار بار پکارنے سے خوش ہوگا اور اگر آواز خدا کو ناپند ہوئی تو بار بار خدا کو پکارنے سے رحمت خدا شامل ہوجائے گی (اور بیآ واز بھی محبوب نا بن جائے گی) اور بار بار دعا کرنے سے خدا رحم کرتے ہوئے دعا کو قبول فرما دے گا ، انسان کو نعمات خدا و ندی سے ابنا جائے گی اور بار بار دعا کرنے سے خدا رحم کرتے ہوئے دعا کو قبول فرما دے گا ، انسان کو نعمات خدا و ندی سے ابنا میں کو میں منوں کو مین کی طرف سے بندہ کو ہر رات ندا آتی ہے امر میں منوں ؟ (یا طالب الخیر اقبل) اے نیکی چاہنے والا میر من واع فاجیہ؟) کوئی ہے پکارنے والا جس کی پکار کو میں سنوں ؟ (یا طالب الخیر اقبل) اے نیکی چاہنے والا میر ا

امر المومنين كول مبارك كى طرف طاحظ كرين، آپ فرمات بين (و مسى تسكشر قرع الباب يفتح لك) باربا وروازه كلك المرائز كار المرازه كل بى جاتا ہے ايك اور مقام پر رسول اسلام ارشاد فرماتے بين (ان المعبد ليقول الله مداغفرلى و هو معرض عنه ثم يقول اللهم اغفرلى وهو معرض عنه ثم يقول اللهم اغفرلى فيقو سبحانه للملائكةالاترون الى عبدى ؟سئلنى المغفرة و انا معرض عنه ثمر سئلنى المغفرة و انا معرض عنه مسئلنى المغفرة علم عبدى انه لا يغفر اللنوب الا انا اشهدكم انى قد غفرت له بخده دعا ما تكت ہوئ كها ہوا كي ميرے گناہوں كومعاف فرما جبكه بارى تعالى اس شخص سے روگردان ہوتا ہے ،اسى طرح وہ چرمخفرت الى كو للب كرتا ہے كيكن فدا اس سے روگردان ہوتا جب تيسرى دفعہ فدا سے اپنے گناہوں كى مغفرت طلب كرتا ہے تو اس وقت فدا وند ذوالجلال ملائكہ كو مخاطب ہوكر فرما تا ہے كيا آپ ميرے اس بندے كا ملاحظه كررہ ہو؟ اس في محمد سمغفرت كا اور يعرب اس سے روگردان رہا اس في چردوسرى دفعہ طلب مغفرت كى تب بھى ميں نے اس كى طرف كوئى توجہ نہ كى ، اور پھر جب اس نے تيسرى دفعہ محمد سے طلب مغفرت كى تو اس كا مطلب ہے كہ ميرے بندہ كو اس بات كاعلم ہوگيا كى ، اور پھر جب اس نے تيسرى دفعہ محمد سے طلب مغفرت كى تو اس كا مطلب ہے كہ ميرے بندہ كو اس بات كاعلم ہوگيا كہ ميرے علا وہ اوركو ئى گنا ہوں كونہيں بخش سكتا پس اے فرشتوں ميں آپ كو گواہ بنا كر كہتا ہوں كه ( بار بار دعا كر نے كے ميرے سے کہ ميرے گنا ہوں كومعاف كر ديا ہے۔

(۲) اگرانسان کی آواز خدا کے ہان محبوب ہوتو اس کی اجابت دعا میں تا خیر کر دی جاتی ہے تا کہ وہ دعا میں مستمرر ہے اور س کی بیاری آواز کوخداس کرخوش ہوتا ہے لیکن اگر انسان پہلے ہی سے دعا کرنے میں مستمر ہوتو ایسی صورت میں اس کی جابت کو اس لیے نہیں روکا جاتا تا کہ وہ دعا کرنے میں مستمرر ہے کیونکہ بیتو پہلے سے حاصل ہے کہ وہ دعا مسلسل کر رہا ہے مگر ایسی صورت میں ممکن ہے کہ اس کی اجابت دعا میں تا خیر اس لیے ہوتی ہوتا کہ خدا اسے اس حاجت کا اجرآخرت میں بڑاء عظیم کی صورت میں دیتا جا ہتا ہے اور آخرت کے دن انسان کو اس بات کی کہیں زیادہ فرحت وخوشی ہوتی ہے کہ دنیا بن اس کی حاجت قبول نہیں ہوئی اور اب آخرت میں اس کا عوض اور اجر دیا جا رہا ہے کیونکہ نعمات اخرو یہ میں نہیشگی ہے اور میں کہدنیا ورائی مند انسان پر فائی اور باقی رہ جانے والی چیز کے درمیان فرق واضح و لاگے ہے کہدنیا گرائی اور باقی رہ جانے والی چیز کے درمیان فرق واضح و لاگے ہے کہ ابتا گوفنا پر اشر فیت ہے بلکہ ان دو کے درمیان کوئی مواز نہ بھی نہیں ہے۔

(2) بار بار دعا کرنے سے انسان کو محبت الی کا تمغہ حاصل ہوتا ہے اور اس امرکی طرف رسول اسلام اپنے کلام حق رجمان میں اشارہ فرماتے ہیں (ان السلمه يحب من عبادہ كل دعاء) الله تعالى كثرت سے دعا كرنے والے ومحبوب گھتا ہے۔

(A) کثرت سے دعا کرنے سے بقول امام جعفر صادق علیہ السلام، امام علی علیہ السلام کی تأسی ہوتی ہے جیسا کہ ارشاد ہوتا ہے ( و کان امیر المومنین علیہ السلام سب سے زیادہ دعا ما مگتے تھے،

اشکال: گذشته مباحث دعا میں ذکر کیا گیا ہے کہ انسان کو توجہ وہنی اور حضور قلبی کے ساتھ مناجات کرنی جا ہیے اور بیشر تقاضا کرتی ہے کہ انسان ہروفت دعا میں مشغول نہیں رہ سکتا جبکہ ان شروط کے نہ ہونے کی صورت میں دعا کرنے ہے أنہ کیا گیا ہے، جیسا کہ فرمان امام ہے ( لا یقبل الله دعاء قلب لاه ) بے پرواہی کی حالت میں ما تکی ہوئی دعا خدا قبوا نہیں کرتا ، اسی طرح ملتا جاتا امام کا فرمان ایک اور مقام پر ہے ( لا یقبل الله دعاء قلب قاس ) خدا عدم توجبی کی صورت میں کی ہوئی دعا قبول نہیں فرماتا ، چونکہ اکثر اوقات انسان کے اندر مندرجہ بالا صفات حضور وہنی، توجہ قبلی جیسی صفات مفقو ہوتی ہیں تجہ کے طور پر انسان کو اکثر اوقات دعا ما تکنا میسر نہیں ہے جبکہ دوسری طرف روایات بار بار دعا کرنے پر ولالن کرتی ہیں اور دعا پر مشمر رہنے کا تھم ملتا ہے تو ان دوامروں کے درمیان کیسے موافقت ہوسکتی ہے؟

آئے گا اور اسے انسان کو فتح کرنے میں بڑی آسانی ہوگی اور الیی صورت میں نفس امارہ بھی انسان کو مختلف قتم کے اوبام خیالات فاسدہ پیدا کر کے روک دے گالہذا جب انسان اپنے اندر دعا کرنے کو بوجھ محسوں کرے تو الی حالت میں انسالا کو اپنے نفس پر غلبہ کے لیے مہلت نہیں وینی چاہیے بلکہ اس وقت روحانی اسلحہ کے ساتھ شیطان کا مقابلہ کرے اور اسے اپنی طاقت وقدرت باور کرائے ، شیطان سے وم دبا کر بھا گنائیں چاہیے بلکہ ثابت قدمی کا جبوت وینا چاہیے جس کے نتیج میں شیطان آپ سے بھاگ جائے گا ، اور سستی و کا بلی بھی چا جائے گا ، اور سستی و کا بلی بھی چا جائے گا ، اور سستی و کا بلی بھی چا جائے گا ، ور سستی و کا بلی بھی چا جائے گا ، ور سستی و کا بلی بھی جا جائے گا ، اور سستی و کا بلی بھی جا جائے گا ، ور سستی و کا بلی بھی جا جائے گا ، جبے اور وہ اسلحہ روحانی جس کے ذریعے شیطان اور نفس امارہ کا مقابلہ کیا جا سا ہے وہ دعا ہے یہی وجہ ہے رسول اسلام نے اپنے ارشادگرا ہی میں دعا کو اسلحہ کے ساتھ تعبیر فرمایا ہے

الجواب: انسان جب مذكوره شروط دعا كے مفقود جونے كى صورت ميں دعا كوترك كردے كا توشيطان بہت جلد غالب

حضرت حتى مرتبت صلى الله عليه وآله وسلم فرمات بي (الاادلكم على سلاح ينجيكم من اعدائكم ويدرار ذاقة على سلاح المومن الدعاء) كياش آپكواكه قالوا بلى يا رسول الله ، قال تدعون ربكم بالليل والنهار فان سلاح المومن الدعاء) كياش آپكواكه ايسے اسلح كى نثا ندى نه كر دول جو آپكو شمنول سيم محفوظ ركھ اور آپ كرزق ميں اضافه كا موجب بو؟ لوگول ـ عرض كى جى بال ، اے رسول خدا جميں اس كى نثاندى كروتو آپ نے فرمايا كه دن رات خداكو پكارت ربوكيونكه مومن اسلح دعا ہے۔

انسان کے دیمن یہ بات آپ پر واضح ہوجانی چاہیے کہ انسان کے چار دیمن بیں (۱) خواہشات نفس ۔

(۲) دنیار

(۳)شيطان\_

(۴) نفس اماره۔

اورانی چاروشنوں سے خداکی پناہ اورامان ما نگنے کا حضرات آئم علیم السلام کی دعاؤں میں ذکر ماتا ہے آئمہ اطہار علیم السلام ارشاد فرماتے ہیں (فیا غوث اہ نے و اغوث اہ بلک یا السلہ من ہوی قد غلبنی و من عدو قد است کے لب علی و من دنیا قد تزینت لی و من نفس امارة بالسوء الا ما رحم رہی) خدایا میں تیری مدد چاہتا ہوں اور تیری پناہ ما نگنا ہوں خواہشات کے غلبہ سے ،وشمن کے کا شنے کے شرسے اور اس دنیا کے شرسے جو میرے سامنے مزین موکر آتی ہے اور برائی کا تھم دینے والے نفس سے میرارب ہی اس سے مجھے محفوظ رکھے گا۔

تبصر ق: آپ کواس دعاعظیم کے مندرجات پر بغور توجہ کرنی چاہیے اس دعا میں آئمۃ علیہم السلام نے ان دشمنوں سے خدا کی بناہ مانگی ہے اور ان سے خدا کی بناہ مانگنا اس بات کی دلیل ہے کہ یہی انسان کے بدترین دشمن ہیں جس نے اپنے آپ کوان دشمنوں کے حوالے کردیا وہ دنیا و آخرت میں اپنے آپ کو ہلاک سمجھ لہذا انسان کوان بڑے دشمنوں سے محفوظ رہنے کو ان دشمنوں کے دا میں خضوع وخشوع کے ساتھ دعا میں مشغول رہنا چاہیے اگر چہ توجہ قلبی نہ بھی ہوتو زبان کی حد تک یاد خدا میں مشغول رہنا چاہیے اگر چہ توجہ قلبی نہ بھی ہوتو زبان کی حد تک یاد خدا میں مشغول رہنا چاہے۔

حضرت محمصطفی صلی الله علیه وآله وسلم سے متقول ہے (علی کل قلب جاشع من الشیطان فاذا ذکر اسع الله خنس الشیطان و ذاب و اذا ترك الذكر التقمه الشیطان فجذبه و اغواه و استزله و اطغاه) ہرانسان ك دل پرشیطان تعین کی طرف سے كابوس اور ثقل سا ہوتا ہے (جو اسے ذکر خدا سے غافل رکھتا ہے) اور جب انسان ذکر الهی مشغول ہوجاتا ہے تو شیطان ہے حال اور تا كامی كے ساتھ (دم دباكر) ہماگ جاتا ہے اور جب انسان یادالهی کوترک کردیتا ہے تو شیطان اسے لقمہ کی طرح نگل جاتا ہے اور اسے اپنی طرف جذب كرتے ہوئے راہ حق سے دور كر كے سرش بنا دیتا ہے اور اسے ذلیل ورسواكر كے اس پرزیادتی وظم كرتا ہے۔

اب ذکورہ کلام سے بیامرروزروشن کی طرح واضح ہوگیا کہ انسان کو حضور قلبی وغیرہ کے مفقود ہونے کی صورت میں بھی دعا کرنے سے اجتناب نہیں کرنا چاہیے کیونکہ اس سے انسان کا بدترین دشمن شیطان اس پر غالب آکر اسے ذلیل ورسوا کر دیتا ہے اور یہ بات بھی روز روشن کی طرح واضح ہوگئ کہ کئ دفعہ انسان دعا شروع کرتے وقت حضور ذہنی و

قلبی نہیں رکھتا ہوتا کیکن دعا پر مشمر رہنے ہے اثناء دعا میں گرید و زاری ، خشوع و خضوع اور حضور ذبئی جیسی صفات حاصل ہو جاتی ہیں ، اور حق وحقیقت تو بیہ ہے کہ دعا نہ کرنے ہے دل میں قساوت اور تاریکی پیدا ہو جاتی ہے بہاں تک کہ اگر ایک عوصہ تک دعا کو ترک کر دیا جائے تو دعا کرنے کی طرف میلان ہی نہیں ہوتا کیکن جب انسان اپنے آپ کو دعا کی عادت دال لے تو پھر نفس ہمیشہ دعا کی طرف ماکل اور راغب رہتا ہے بہی وجہ ہے کہ ارشاد رسول اکرم ہوتا ہے (الخیر عادة) نیکی دال لے تو پھر نفس ہمیشہ دعا کی طرف ماکل اور راغب رہتا ہے کہ انسان جب اپنے آتا و مالک کے ساتھ مناجات کرنے کا ایک عادت ہے اور کتنی دفعہ ہم نے اس بات کا طاحظہ کیا ہے کہ انسان جب اپنے آتا و مالک کے ساتھ مناجات کرنے کا شائل ہوتا ہے جس طرح آبک مریض اپنے صحت یاب ہونے کا شوق رکھتا ہے یا پھر ایک پیاسا شخص شربت کے پینے کا مثاق ہوتا ہے جب الیا شخص پوری دنیا سے منہ موڑ کر خدا سے ہم کلام ہوتا ہے تو اپنے اندر راحت و سکون محسوس کرتا ہے اور وہ اس خلوت اور اس کے اندر فرحت و سرور کی کیفیت حاصل ہوتی ہے وہ اپنے اندر نور الهی کی شعاعوں کو محسوس کرتا ہے اور وہ اس خلوت اور زمین و آسان کے سلطان باری تعالی کے ساتھ اپنی مناجات کو اپنے لیے فخر و شرف گردانتا ہے۔

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے سوال کیا گیا کہ کیا وجہ ہے شب بیداری کرنے والوں کے چبرے نورانی ہوتے ہیں؟ حضرت نے فرمایا ( لانھ مر حلوا باللہ سبحانہ فکساھم من نور ہ) کیونکہ وہ ( دنیا کوچھوڑ کر ) اللہ کے ہوتے ہیں تو خدانے ان کو (جزاء کے طور پر ) اینے نور کا لباس پہنا دیا ہے۔

حضرت امام جعفر صادق اپن والدگرامی امام محمہ باقر علیما السلام سے نقل کرتے ہیں کہ (کسان فیسمسا او حسی الله الی موسی بسن عسمر ان کلاب من زعم انه یحبنی فاذا جنّه اللیل نام بابن عمر ان رایت اللین یصلون لی فی اللہ جسی و قلہ مثلت نفسی بین اعینهم یخاطبونی و قلہ جلیت عن المشاهدہ و یکلمونی وقد عززت عن اللہ جس و قلہ مثلت نفسی بین اعینهم یخاطبونی و قلہ جلیت عن المشاهدہ و یکلمونی وقد عززت عن المحضوع ثم من المحضوع و من بلانك المخصوع ثم من المحضور ، یابن عمر ان هب لی من عینیك اللموع و من قلبك الخشوع و من بلانك المخصوع ثم من ادعنی فی ظلم اللیالی تجدنی قریبا مجیبا باری تعالی نے حضرت موئ كوار ثاد كرتے ہوئے فرمایوش كركے ) سو عمران جس فی وورد کھوت باری میں ان کی عمل محمد مناجات كرتے ہوئے دیکھوتو یادر کھو كہ ہن ان کی جاتے ہیں ، اے فرزند عمران جو مناجات كرتے ہوئے دیکھوتو یادر کھو كہ ہن ان کی عمل محمد مناجات كرتے ہوئے دیکھوتو یادر کھو كہ ہن ان کی عمل محمد مناجات كرتے ہوئے دیکھوتو یادر کھو كہ ہن ان کی عمل محمد ہوئے ہیں گر بے دور کا مختوع ہوئے این گر بے اور ای طرح آپ علی تواضع ہو، رات کی عمل مجھے بھاروتو مجھے اپنا قریب اور دعا كا قبول كرنے والا باؤ گے۔ وادرای طرح آپ علی تواضع ہو، رات کی عمل محمد بھاری گر بھو بیکاروتو مجھے اپنا قریب اور دعا كا قبول كرنے والا باؤ گے۔ رادی علی بن النوفی روایت كرتا ہے كہ عمل نے حضرت امام صادق آل محمد علیم السلام سے سنا كہ (ان المعبد لیقوم فی

السلسل فیمیل به النعاس یمینا و شمالا و قد وقع ذقنه علی صدره فیأمر الله ابواب السماء فتفتح ثمر یقول لسملائکة انظروا الی عبدی ما یصیبه من التقرب الی بما لمر افتوضه علیه راجیا منی ثلاث حصال ، ذنبا اغفره له او تو بة اجدد هاله او رزقا ازیده فیه اشهدوا یا ملائکتی انی قد جمعتهن له) خدا کا بندا جب تاریکی رات میں بارگاه ایزدی میں حاضر ہوتا ہے جبحہ تنید سے بھی دائیں چلا جاتا ہے اور کبی یا ئیں تو ایس حالت میں خالق کا نئات اپنے ملائکہ کو کہتا ہے کہ اس بنده کیلئے آسان رحمت کے دروازوں کو کھو لنے کا حکم دیتا ہے اور ملائکہ کو کہتا ہے کہ میرے اس بنده کو دیکھو جو میرا تقرب حاصل کرنے کے لیے بیسب کچھ برداشت کردہا ہے جبکہ بیعبادت (نمازشب) میرے اس بنده کو دیکھو جو میرا تقرب حاصل کرنے کے لیے بیسب پچھ برداشت کردہا ہے جبکہ بیعبادت (نمازشب) میں نے اس پر فرض بھی نہیں کی اور بیہ بندہ مجھ سے تین خصاتیں طلب کر رہا ہے (۱) گناہوں کی مغفرت (۲) تجدید تو بر (۳) رزق میں فراوانی، اے ملائکہ گواہ رہنا میں نے بیتیوں خصاتیں اسے عطا کردی ہیں۔

اعلی منزل: حضرت امام جعفر صادق علیه السلام مفضل بن صالح کوارشاد فرماتے بیں (یا مفضل ان لله عبدادا عاملوہ بخالص من سرّہ فعامله مر بخالص من برّہ فهم الذين تمرّ صحفهم يوم القيامة فرغا واذا وقفوا بين يديمه تعالى ملاها من سرّ ما اسروا اليه، فقلت يا مولای ولم ذالك ؟فقال: اجلهم ان تطلع الحفظة على ما بينه و بينهم) الدتعالى كے خاص بندے مخلص ہو كر خدا كے ساتھ راز و نياز سے معاملہ كرتے بیں (لہذا) جزاء كے طور پر خدا بھى ان لوگوں كے ساتھ نيكى كے ساتھ برتاؤ كرتا ہے، يه وہ لوگ بیں جن كے نامه اعمال بروز قيامت خالى صفحات كے طور پر پیش كيے جائيں گے اور پھر خالق كا نئات ان كے خلوت بيں كيے ہوئے اعمال صالح اور راز و نياز كا عات ان كے خلوت بيں كيے ہوئے اعمال صالح اور راز و نياز كا عال سے يُر فرمائے كا مفضل عرض كرتا ہے مولًا اس كى كيا وجہ ہے؟ تو امام نے فرمايا كہ خدا اس بات كو پندنييں فرما تا، كد دنيا ميں نامه اعمال كھنے والے فرشتے ان راز و نياز كے اعمال پر آگاہ ہوں، لہذا فدا ان سے چھپا كر ان مخفى فيك اعمال كو بذات خود ان كے نامه اعمال پر درج فرمائے گا۔

تو صنیح و تنجید: اے انسان مجھے ان اعلی مقامات اور منازل عرفان سے غافل تیس رہنا چاہیے گونکہ یہ منازل حقیقت میں جنت سے بھی زیادہ اعلی واشرف ہیں ، اور ایسا کیوں نہ ہو کیونکہ حقیقت میں جنت تو ان منازل تک پہنچ کے لیے ایک واسطہ اور وسیلہ ہے اور حقیقت میں یہی اعلی منزل ہے جو مقام رضوان تک پہنچاتی ہے اور یہی وہ منزل ہے جس کے بارے میں خالق دو جہاں اپنی مقدس کتاب قرآن مجید میں ارشاد فرما تا ہے (رضی الله عنهم ورضوا عنه) سورة المائد ۱۹۹ الله ان سے راضی ہے اور وہ خدا سے خوش ہیں ۔ (۱)

ایک اور مقام پرارشاد خدا وندی ہوتا ہے (و رضوان من الله اکبر ذالك هو الفوز العظيم) سورة التوبراء۔ سب سے بوی چیز رضائے الی ہے اور یہی ایک عظیم كامیا بی ہے۔

صدیث قدی میں ارشاد خدا وندی ہوتا ہے (عبدی السصدیقین تنعموا بعبادتی فی الدنیا فانکھ بھا تنعمون فی السجسنة ) اے میرے صدیق بندو دنیا فائی میں میری عبادت سے فائدہ اٹھاؤ کیونکہ جنت الفردوس میں اس عبادت کے صدقہ خوش حال اور آسودہ ہوں گے۔

حضرت سيّد الاوصاء امير المومين على بن ابى طالب عليها السلام ارشاد فرمات بين (البحسلسة في البحساميع خير لى من البحسلسة في البحد عن بيضي سي بيضي سي بيضي البحسلسة في البحدة فيها رضا نفسى و البحامع فيه رضا ربى) جنت بين بيضي سي مجمع مبر مين بيضي البحدة فيها رضا البحدة من بيضي سي المناه من المناه المناه المناه من المناه من المناه من المناه من المناه من المناه من المناه المن

#### قصه

ایک را بب (یبودی عالم) سے پوچھا گیا کہ آپ لوگ تنهائی پیند کیوں ہوتے ہیں؟ وہ جواب میں کہتا ہے کہ میں تنها نہیں بوتا بلکہ میں خدا کے ساتھ ہم نشیں ہوتا ہوں ، جب میں چاہتا ہوں کہ خدا مجھ سے راز و نیاز کی گفتگو کرے تو میں اس کی مقدس کتاب کی تلاوت کرتا ہوں اور جب میں اس سے مناجات کرتا پیند کروں تو اس کی عبادت کرتا ہوں لیعن نماز پڑھتا ہوں۔

حضرت امام حسن عسرى عليه السلام سے منقول ہے كه (من انس بالله استوحش من الناس و علامة الانس بالله السوحشة من الناس و علامة الانس بالله السوحشة من الناس) جوخدا وند ذوالجلال سے مانوس ہوگيا وہ لوگوں سے بے نياز ہوگيا اور خداسے انس وكو لگانے كى علامت ہى يہى ہے كہ لوگوں سے وحشت محسوس كرے۔

<sup>(1)</sup> یکی وجہ ہے کہ ہمیشہ اهل بیت علیما الصلواۃ والسلام اس منزل عظیم کیلئے تمام اعمال انجام دیتے رہے اور جنت کو ترکے لیے اعمال نہیں کئے جے مولائے کا نئات علی ابن ابی طالب علیما السلام اسے تا جروں جیسی عبادت سے تعبیر فرمایا ہے۔ بلکہ تمام زندگی رضائے الہی میں گزار دی حتی کہ شب ہجرت بھی رضائے الہی اور اسی اعلی منزل کے حصول کے لیے اپنی جان تک قربا ن کرنے کیلئے تیار ہو گئے ۔ اور یہی وجہ ہے شب ضربت انیسویں ماہ رمضان المبارک کو ' فزت ورب الکعبہ' کی صد ا بلند کر کے اس ''فو ذعظیم کا اعلان فرما دیا جو اللہ کے خلص لوگوں کو نصیب ہوتی ہے۔ ) (ھنیا گلک یا بن ابی طالب م

مرح على بن ابي طالب عليها السلام در بارمعاويه مين ......

مونین کواس عظیم واقعہ پر بغور نگاہ دوڑانی جا ہے کہ ضرار ابن ضمرہ اللیثی نے فضائل علی کو دربار معالیہ عین میں کس طرح بیان کیے، روایت میں ماتا ہے کہ ایک دن نی خص دربار میں آتا ہے معاویدات کہتا ہے کہ آج علی بن ابی طالب تے کے اوصاف و کمالات بیان کرو، ضرار ابن ضمر ہ نے بات ٹالنے کی کوشش کی لیکن معاوید نے اصرار کیااب ضرار اللیثی فضائل بیان کرتے ہوئے کہتا ہے کہ خدا کی متم علی ایک زیرک انسان تھا، باہمت شخص تھا، اٹل بات کہتا تھا، علی مجسمہ عدل وانصاف تھا، علی چشم علم وعرفان تھا، حکمت کے موتی اس کے اردگرد سے پھوشتے تھے، دنیاوی رنگینیوں کو پہندنہیں کرتا تھا دنیا سے بے نیازتھا، رات کی تاریکی اوراس کی وحشت سے مانوس تھا، خدا کی شم علی بہت دقیق فکررکھتا تھا، رب سے راز و نیاز کی تفتگو کرتاتھا، بخت لباس پینے کو پیند فرماتے تھے، علی لذیذ کھانوں سے اجتناب کرتاتھا، خدا کی شم علی ہم میں ایسے گھل مل كررمتا تها جيها كم بم سے ايك مووه مارے قريب تها بم جب سوال كرتے تو وہ جواب ديتا تها على كے قريب مونے کے باوجود بھی اس کی بیب کی وجہ سے ہم کلام کرنے میں حیا و خوالت محسوس کرتے تھے، اس کی عظمت ہمارے ولوں میں اس قدرتھی کہ ہم اس کے سامنے آنکھیں اٹھا کر دیکھنیں سکتے تھے، جب مسکراتا تولعل وجواہر ظاہر ہوتے تھے ،اس کے ہاں متدین لوگ عزیز ہوتے تھے مسکین وفقیرلوگوں کو پیند کرتا تھا ، طافت ورلوگوں کی باطل مرادیں اس کے ہاں ٹا کام ہوتی تھیں،ضعیف لوگ اس کے عدل وانصاف سے مایوں نہیں ہوتے تھے (ضرار حدیث کوآ کے بوھات سے کہتا ہے کہ ) میں خدا کو گواہ بنا کر کہدرہا ہوں کہ میں نے علیٰ کو کتنی دفعہ سچد کے محراب میں اس دفت دیکھا ہے جب رات اپنی تاریکی کے بردے بچھا چکی ہوتی تھی اور ستارے ڈوب چکے ہوتے تھے، اور علی اپنی داڑھی کو پکڑ کرمحراب مسجد میں خوف الی سے حالت بے قرار میں ممکین و پرنشان لوگوں کی طرح آہ و بکاء کر کے رور ہا ہوتا تھا ( گویا) اب بھی میرے کا نول میں علی بن افی طالب کی دعا کے بیکمات گونج رہے ہیں ( یا دنیا ، یا دنیا ابی تعرضت ام الی تشوقت؟ هیهات ، هيهات لاحان حينك غرى غيري لا حاجة لي فيك قد بنتك ثلاثا لا رجعة فيها فعمرك قصير و خطرك كثير واملك حقير آه، آه من قلة الزاد و بعد السفر ووحشة الطريق وعظيم المورد) (افتون) اے دنیا ، اے دنیا کیا تو میرے دریے ہوئی ہے یا تو میری مشاق ہے؟ ہرگز نہیں ، ہر گز نہیں یہاں تیری کوئی نہیں ہے گا اور سے تیرا وقت نہیں ہے جاؤ کسی اور کو (اپنی رنگینیوں سے ) دھوکہ دوء اے دنیا مجھے تیری کوئی حاجت اور طبع نہیں ہے میں نے تو تھے تین طلاقیں دے دی ہیں جس کے بعد رجوع ہی نہیں ہوسکتا ،اے دنیا تیری مدت تھوڑی ہے آخر تھے فنا ہون

ہے اور جھ سے امیدیں لگانا گھیا پن ہے اور تیرا خطرہ بہت زیادہ ہے، پھرامام سرد آہ لیتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ افسوس زادراہ میرے پاس کم ہے جبکہ (آخرت کا) سفر لمباہ اور راستہ بھی وحشت ناک اور تنہائی کا ہے اور منزل بہت سخت اور عظیم ہے ،علی بن ابی طالب علیہا السلام کے ان فضائل سننے کے بعد معاوید کی آنکھوں سے آنسو بہد کر رخساروں پر آگئے ا پنے آنسوؤں کوصاف کرتا ہے اور تمام حاضرین محفل آہ و بکاء میں ڈوبے ہوئے ہیں ، پھرمعاویہ کہتا ہے مجھے ربّ ذوالجلال کی قتم ابوالحن علی علیه السلام ایسا ہی تھا ، پھرضرار سے معاویہ کہتا ہے کہ تخفیے علی سے متنی محبت تھی ؟ ضرار کہتا ہے کہ مجھے علیٰ ہے اس طرح محبت تھی جس طرح موٹ سے اس کی مال کو محبت تھی اور میں نے جوعلی علیہ السلام کے حق میں کوتا ہیاں کی ہیں میں خدا سے معافی چاہتا ہوں ، پھر معاویہ کہتا ہے کہ اب علیٰ کے بغیر کیے صبر کر رہے ہو؟ ضرار کہتا ہے کہ میں علیٰ کی جدائی پراس ماں کی طرح صبر کررہا ہوں جس کے سامنے اس کے بیٹے کو ذرج کر دیا ہو، تو اس کے نہ آنسوں ملمرتے ہیں اور نہ ہی اس کوسکون آتا ہے اور نہ ہی اس کے غم کی آگ شعندی ہوتی ہے۔ پھر ضرار دربار معاویہ سے روتا ہوا نکل جاتا ہے، معاویدلوگوں کو مخاطب کر کے کہتا ہے کہ میرے چلے جانے کے بعد آپ میں سے کوئی بھی ایسانہیں ہے جومیری اس طرح مدح وثناء بیان کرے تو بعض لوگوں ( عمروابن عاص )نے جواب دیا کہ جتنی کسی کے ساتھی کی قدر ومنزلت ہوا تنا بی اس کے فراق پرغم ہوتا ہے۔

الثانى :: بعداز دعا ہاتھوں کو چېره پر پھيرنا

دعا کے بعد کے آداب میں سے ایک سیادب بھی ہے کہ دعا سے فراغت کے بعد دعا کے لیے اُٹھنے والے ہاتھوں کو اپنے چرے پر پھیرے۔

حضرت امام جعفرصادق عليه السلام فرمات ين (ما ابوز عبد يده الى الله العزيز الجبار الا استحى الله ان يردها صفراً فاذا دعا احدكم فلا يرديده حتى يمسح على وجهه و رأسه كى يمى بندے كا وعا كے ليے ہاتھ نہيں المحتا مكريد كه خدا ان ہاتھوں كو خالى لوٹانے ميں حيامحسوس كرتا ہے پس جب بھى آپ كے ہاتھ دعا كے ليے اٹھيں تو ان كو الي چره اورسر پرس كرين،

اى مضمون سيماتى جلتى ايك روايت حضرت امام محمر باقر عليه السلام سيمنقول ب ( ما بسسط عبد يده الى الله عز و جل الآاستحى الله ان يردها صفرا حتى يجعل فيها من فضله و رحمته ما يشاء فاذا دعا احدكم فلا يرد يده حتى يسمسح بها على رأسه و وجهه، وفي خبر آخو ـ على وجهه و صدره) كوئى بحل انسان بارگاه الهي

در ترجمه عدة الداعي و نجاح الساعي میں اپنے ہاتھوں کو دعا کے لیے بلند نہیں کرتا مگر سے کہ خدا وند عالم انہیں واپس خالی اوٹانے میں حیا محسوں کرتے ہوئے اپنی مرضی کے مطابق اپنے فضل وکرم میں سے ان ہاتھوں کوعنایت کرتا ہے اس آپ میں سے جو بھی دعا کے لیے ہاتھوں کو اٹھائے انہیں واپس کرنے سے پہلے اپنے سراور چیرہ پرم کرے، بعض اخبار میں ملتا ہے کہ اپنے چیرہ اور سینہ پرم کرے۔ اى طرح آئمه اطهار عليهم السلام كى ادعيه مين بھى ماتا ہے كه ( و لحد توجع يد طالبة صفوا من عطائك و لا خائبة من نعل هباتك الى كوئى بھى ہاتھ تيرى بارگاہ من تيرى عطاكى طلب كے ليے المحضة والا ہاتھ تيرى عنايات وعطا سے خالى والسنبين لوشا اور تيري رحمت معروم نبين موتا

الثَّالث : اختتَّام دعا درو دير كرنا .....

آواب دعا میں سے ہے کہ انسان اپنی دعا کومجہ وآل مجمد علیم السلام پر درود بھیج کرختم کرے چونکہ حضرت امام جعفر صادق عليه السلام فرمات بين (من كانت له الى الله حاجة فليبدأ بالصلوة على محمد و آله صلى الله عليه واله وسلم ثم يسئل حاجته ثم يختم بالصلوة على محمد و آله فان الله اكرم من ان يقبل الطرفين و يدع الوسط اذا كانت الصلوة على محمد و آله لا تحجب عنه ) جو مخص خدائے كوئى حاجت طلب كرنا چاہے تو اسے ابتدا میں محمد وآل محمہ پر درود بھیجنا چاہیے اور آخر میں بھی درود بھیجنا چاہیے کیونکہ خدا وند ذوالجلال اس سے بلند و برتر ہے کہ ابتداء دعا اورآ خردعا کونو قبول کرے( جو کہ محمد وآل محمد پر درود وسلام ہے) لیکن وسط میں مانگی گئی دعا کوقبول نہ کرے (جو کہ بندہ کی حاجت ہے )، کیونکہ محمد و آل محمد پر بھیجے ہوئے دروداور رحمت خدا کے درمیان کوئی چیز حائل نہیں ہوسکتی۔ الرابع :: وعاك بعد ما شاء الله مركبنا

حضرت امام جعفرصاوق عليه السلام سيمنقول ب (اذا دعا الوجل فقال بعد ما يدعو ما شاء الله لا قوة

الا بالله العلى العظيم قال الله استبتل عبدى واستسلم لامرى اقضوا حاجته

عاشيه: (اصول كافي مين باب دعامين امام سان كلمات كويون ذكركيا كيا ب- رساشاء الله لا حول ولا قو ة الا بالله) لیکن مصنف علام ؓ نے (لاحول) کے کلمہ کو یہاں اپنی اس کتاب میں ذکر نہیں کیا ہے۔

ما شاءالله....الخ کی بہت زیادہ نفاسیر کی گئی ہیں ۔بعض نے کہا ہے کہ (حول سے مرادحرکت ہے۔تواس تغییر کی بناء پر انسان ان کلمات سے بارگاہ ایز دی میں اپنی ہرحرکت کے ذاتی ملکیت ہونیکی نفی کررہا ہوتا ہے۔جبکہ بعض نے (حول) ہے مراد (قدرت) کی ہے۔ تو الین صورت میں معنی یوں ہو گا کہ انسان کمی چیز پر قدرت و طاقت نہیں رکھتا۔ گر

یر کہ خالق کا ننات کی تو فیق اور اس کی مدد سے قاور ہے۔اور بعض نے (حول) کے کلمہ کی تفییر (انقال اور تحول) سے کی ہے۔ تو الی صورت میں یوں معنی ہوگا کہ انسان اگر گنا ہوں سے نیکی کی طرف منتقل ہوتا ہے تو بیے نقط اور فقط خدا کی مددا وراسی تو فیق ایز دی سے ہوتا ہے اور یہی معن حضرت امام محمد با قر" کے باب تو حید میں مروی کلام حق ترجمان سے قریب ہے تن وحقیقت سے کہ انسان اس کلمہ کے ذریعے آپ کو قضاء وقد رالهی کے سامنے سپر دکر تاہے۔اوراس بات کا اظہار کررہا ہوتا ہے کہ میں مجھ بھی نہیں ہوں سب خیرات وعنایات مالک وخالق خدا کی طرف سے ہیں ۔اورحقیقت میں انسان اپنے عاجز مطلق ہونے کا اعتراف کررہا ہوتا ہے اور خدا کی طرف محتاج اور فقیر ہونے کا اعلان عام کرتا ہے اور پیکلمه شریفه تو حید خفی پر بین و لالت کرتا ہے کیونکہ انسان ہرغیراللہ کیلئے قوت و طاقت اور حرکت واستطاعت کی فی کر ر ہا ہوتا ہے۔ اور حصر حقیقی کے طور پر نہ حصر اضافی کیطرح سب مجھ ذات کر دگا رکیلیے ٹابت کرتا ہے۔ اور حقیقت میں یہی ایمان بالتوحید ہے۔اس کے علاوہ جو محص کسی اور کیطر ف قدرت وطاقت کی نسبت دیتا ہے تو اس کا عقیدہ تو حید مشکوک ہے \_) (آعاذ نا الله وایا کم من الشرك)

جو خص وعا كے بعد ان كلمات " ما شاء الله لا قوة الا بالله العلى العظيم ،، كى تلاوت كرتا ہے تو خالق (طائکہ کو) ارشاد فرماتا ہے کہ اس میرے بندونے دنیاہے منہ موڑ کراپنے آپ کومیرے سپرد کر دیا ہے اور میرے احکام و ا وامر کے سامنے سر سلیم تم کیا ہے تولہذا اے فرشتو اس کی حاجت کو پورا کرو۔

حضرت امام امير المونين على عليه السلام كاكلام حق ترجمان بهكه (من احب أن يجاب دعاء ه فليقل بعد ما يفوغ ما شاء الله استكانة لله ما شاء الله تضرعا الى الله ما شاء الله توجها الى الله ما شاء الله لا حول ولا قوة ، الا بنا لله العلى العظيم ) جوفض اس بات كو پندكرتا بكراس كى دعا قبول بوتو عاجت طلب كرنے كے بعد يول كم "ماشاء الله استكانة لله ..... العلى العظيم" \_

الخامس: بعداز دعا كار خير كرنا .....

آداب دعامیں سے ہے کہ انسان دعا ما تگئے کے بعد نیک اعمال بجالائے دعا کے بعد والی حالت دعا سے پہلے کی نسبت بہتر ہوا بنی زندگی گناہوں میں نہ گزارے کیونکہ بسا اوقات دعا کے بعد والے گناہ دعا کی قبولیت میں مانع ہو جاتے بیں ، اس امر کوآئم اطہار علیم السلام نے اپنی ادعیہ میں یوں بیان فرمایا ہے (و اعسو ذبك من السلنوب التي تسرق الدعاء و اعوذبك من الذنوب التي تحبس القسم الهي مين السي كنابول سے آپ كي پناه ما تكما بول جواستجابت

وعا میں رکاوٹ ڈالتے تے ہیں اور عطا الی کرو کنے والے گنا ہوں ۔۔ پناہ ما گنا ہوں۔
این معوود عزت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وہ کم نے آئی کرتا ہے کہ حضرت نے فرمایا (اتقوا اللذ و الذ المعنع به المحد للد خیرات ان العبد لیدنب اللذب فینسی به العلم الذی کان قدعلمه و ان العبد لیدنب اللذب فینستی به من قیسام اللیل و ان العبد لیدنب اللذب فینحرم به الرزق و قد کان هیناً له) گنا ہوں سے بچو کوئکہ بینکیوں کو برباد اور ہلاک کرویتے ہیں انسان گنا ہوں کی وجہ سے حاصل شدہ معلومات اور علم کو بھول جاتا ہے، گنا ہوں کی بدولت انسان تاریکی رات میں عبادت خدا کرنے سے عاجز ہو جاتا ہے، گنا ہوں کی بدولت انسان اس رزق سے بھی محروم ہوجاتا ہے جواس کے لیے آسان اور مہیا تھا ، اس کے بعدرسول اسلام نے قرآن مجید کی اس آیت کی تلاوت فرمائی (انسسا بلدوناهم کما بلونا اصحاب المجنة … الی آخو الآیات) سردۃ اللم آیت کا۔ ہم نے ان کواسی طرح آن مایا تھا جب انہوں نے قدم کھائی تھی کہ میچ کو پھل توڑ لیس گے۔ رسول اسلام نے آخری آیات تک تلاوت فرمائی ۔ انہوں نے تعم کھائی تھی کہ میچ کو پھل توڑ لیس گے۔ رسول اسلام نے آخری آیات تک تلاوت فرمائی ۔ انہوں نے تعم کھائی تھی کہ میچ کو پھل توڑ لیس گے۔ رسول اسلام نے آخری آیات تک تلاوت فرمائی ۔ (ا)

زبورداؤد میں ارشاد باری تعالی ہوتا ہے (یاب نادم تسئلنی و امنعك لعلمی بما ينفعك ثمر تلح علی بالمسألة فاعطيك ما سئلت فتستعين به علی معصيتی فاهم بهتك سترك فتدعونی فاستو عليك فكم من جميل اصنع معك و كم من قبيح تصنع معی ؟ يوشك ان اغضب عليك غضبة لا ارضی بعدها ابدا) اے فرزندادم جب تو مجھ سوال كرتا ہے تو میں اس عاجت كوردك ليتا ہوں اپنے اس علم كی وجہ سے جو بعدها ابدا) اے فرزندادم جب تو مجھ سوال كرتا ہے تو میں اس عاجت كوردك ليتا ہوں اپنے اس علم كی وجہ سے جو

<sup>(</sup>۱) ان آیات کی تفییر میں مفسرین لکھتے ہیں کہ ولید بن مغیرہ دولت مند ہونے کی وجہ سے رسول خدا کی باتوں کا نذاق الزایا کرتا تھا۔اور رسول اسلام کو دیوانہ کہتا تھا تو خدا و ند ذو الجلال نے اس بات کی طرف توجہ دلوائی ہے کہ ہم پہلے ہی ایسے لوگوں کا امتحان لے بچے ہیں جوغریوں اور مسکینوں کو اپنے اموال میں شریک نہیں کرتے تھے اور انھیں اپنی طافت کا غروراور گھمند تھا۔ تو ہم نے واقوں رات ان کے باغوں کو ختم کر دیا اور جبح کو پیسب لوگ تو ہر کرنے گئے۔اور ہم نے احسان کرتے ہوئے ان کی تو ہد قول کرئی۔ ان لوگوں کو ہم نے واضح کر دیا کہ ہما رے افتد ارسے با ہر نگانا ممکن نہیں احسان کرتے ہوئے ان کی تو ہد قول کرئی۔ ان لوگوں کو ہم نے واضح کر دیا کہ ہما رے افتد ارسے با ہر نگانا ممکن نہیں ہے۔ اب توجہ طلب امریہ ہے کہ دور حاضر میں کتنے ہی ابن مغیرہ فکر لوگ یائے جاتے ہیں جونشہ دولت میں غریبوں کو بھلا دیتے ہیں جونشہ دولت میں غریبوں کو بھلا دیتے ہیں جن وقت چا ہیں دیتے ہیں حق ق اللہ کو بھی نظر انداز کر دیتے ہیں۔ قر آن مجید ان تمام لوگوں کو متنبہ کر رہا ہے کہ ہم جس وقت چا ہیں ماری فعیس واپس لے سکتے ہیں اور پھرکوئی ہما رے سامنے چوں چاں بھی نہیں کرستا۔

تیرے نفع کو جانتا ہے لیکن جب تو اس حاجت پر اصرار کرتا ہے تو میں عطا کرتا ہوں اور پھر تو ای نعت کے ساتھ میری
نافرمانی کرتا ہے ، اور جب تیرے عیبوں کو بے نقاب کرنا چاہتا ہوں تو توجھ سے پردہ پوشی کی دعا کرتا ہے اور میں قبول کر
لیتا ہوں پس (غور وفکر کر) میں نے کتنی نیکیاں تیرے ساتھ کی ہیں جبکہ تو نے میری کتنی نافرمانی کی ہے اور (تیرے ان
اعمال کی وجہ سے ) قریب ہے کہ میں تچھ پر ایسا ناراض ہوں پھر بھی راضی بھی نہوں ۔

اللہ تعالیٰ حضرت عینی کووی میں ارشاد قرماتا ہے (ولا یعنونك المستمود علی بالعصیان یا كل رزقی و یعبد غیری شعرید عونی عند الكرب فاجیبه ثعریوجع الی ما كان علیه فعلی یتمود ام لسخطی یتعوض؟ فبی حلفت لا خذنه اخذة لیس منها منجا و لا دونی ملجا این یهوب من سمائی و ارضی؟) اے عینی كبیں آپ كو میری نافرمانی كرنے والے سے دھوكہ میں نہیں آنا چاہیے (اس وجہ سے كه) بيكاتا ميرا رزق ہے اور اطاعت ميرے غیر كی كرتا ہے اور میں مصیبت كے وقت اس كی وعاكو قبول بھی كرتا ہول، اور پھریدائی اصلی حالت (لینی میری نافرمانی) كی طرف لوٹ جاتا ہے كیا بیر سرشی كرتا ہے یا میرے غضب اور ناراضگی كے در بے ہوا ہے؟ مجھے اپنی ذات كو شم ایسے شخص كو ایسے پیروں گا كہ پھراسے كوئی جائے بناہ نہیں طرف لوٹ جاتا ہے كیا بیر کرئی جائے بناہ نہیں طرف گی ، بیر کہاں بھاگے گا! میرے آسان سے یا میری زمین سے؟ (كونكه سب كا مالک تو میں ہوں)۔

حضرت محمد باقر عليه السلام فرمات بين ( ان المعبد ليسئل الله تعالى حاجة من حوائج الدنيا فيكون من شأن الله تعالى قضائها الى اجل قريب او بطىء فيذنب العبد عند ذالك الوقت ذنبا فيقول للملك المئوكل بحاجته لا تستجزها فانه قد تعرض لسخطى وقد استوجب الحرمان منى) المان جب فدا ك ك عاجت طلب كرتا بو فدا وند ذوالجلال الى مرضى كم ساته اس حاجت كوايك مدت تك يا كه دير كساته پورى فرما تا به اور علب بنده الي مولا و آقا فداكى ال عرصه مين نافر مانى كرتا بو فدا مقرر شده فرشته كوكهتا به كداس كى حاجت كو پورا فركم يوكد بيدير عضب ك در يه بوا به جس كى وجه ساب وه ميرى رحمت سعموم موكيا به واله به حراس كو در يه بوا به جس كى وجه ساب وه ميرى رحمت سعموم موكيا به واله به حراس كل عاجت كو بورا

فصل: گناہوں کے آثار ونتائج

یہ بات واضح و روش ہے کہ آئمہ اطہار علیہم السلام کی ادعیہ مبار کہ میں مختلف گناہوں سے خدا کی پناہ مانگی گئی ہے اور ان گناہوں کے آثار ونتائج کی تفصیلات مصرت امام زین العابدین علیہ السلام کی کلام حق ترجمان سے یوں ملتی ہیں

(١) (١) اللنوب التي تغير النعم البغي على الناس والزوال عن العادة في الخير و اصطناع المعروف و

كفران النعم و ترك الشكر ، قال الله تعالى ﴿ ان الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم ﴾\_

(أ) (والذنوب التي تورث الندم قتل النفس التي حرم الله قال الله تعالى في قصة القابيل حين قتل اخاه هابيل فعجز عن دفنه ﴿ فاصبح من النادمين ﴾

و ترك صلة الرحم حين يقدر و ترك الصلوة حتى يخرج وقتها وترك وصية و رد المظالم ومنع الزكوة حتى يحضر الموت و ينغلق اللسان )\_

(أ) (والذنوب التي تزيل النعم عصيان العارف و التطاول على الناس و الاستهزاء بهم والسخرية منهم)

وہ گناہ جونعتوں کو تبدیل کرتے ہیں

(1) لوگوں پرظلم وزیادتی کرنا ۔

(۲) اعمال خیر کی عادت کوترک کر دینا۔

(۴) نعمات الهيه كا كفران كرنا \_

(۵) منعم حقیقی کاشکرترک کرنا ۔خدا وند ذواگجلال قرآن مجید میں ارشاد فرما تا ہے'' خدا کسی قوم کے حالات کو اس وقت تک نہیں بدلتا جب تک وہ خود اپنے کو تبدیل نہ کر لے''

وه گناه جن سے ندامت ہوتی ہے

(۱) ایسے نفس کوقتل کرنا جس کا قتل کرنا حرام ہو کیونکہ اللہ تعالی ہائیل و قائیل کے قصہ میں جب قائیل اپنے مقتول بھائی ہائیل کو دنن کرنے سے عاجز ہو گیا فرما تا ہے'' وہ ( قائیل ) نادم و پریشان لوگوں میں سے ہوا۔

(۲) حسب استطاعت رشتے داروں سے صلدحی کوترک کرنا۔

(٣) نماز كوادا ندكرنا يهال تك كدونت جلاجائي

(۴) وصیت نه کرنا \_

(۵) حقوق ادانه كرنا\_ (۲) زكوة نه دينا يهان تك كه موت آجائ اورزبان بند موجائ اس وقت چر پچه نه كر پائ\_

نعمات ختم كردينے والے گناہ

(۱) اصحاب معرفت كالمعصيت خدا كرنا\_

(۲) لوگوں پر تکبر وفخر کرنا ۔

(۳) لوگون كا مُذاقّ اڑانا\_

(م) لوگوں کو شھا سے ذلیل کرنا۔

## رزق ومقسوم كودور كرنے والے كناه

والذنوب التي تدفع القسم: اظهار الافتقار، والنوم عن صلوة العتمة و عن صلوة الغداة و استحقار النعم و شكوى المعبود عز و جل \_

(۱) اینے آپ کوفقیر اور محتاج ظاہر کرنا۔

(۲) نمازعشاء اورنمازصبح كوسوئے رہنا۔

(۳) نعمات خدا وندی کی قدر نه کرنا <sub>-</sub>

(م) (لوگوں کے سامنے ) خدا کا شکوہ وشکایت کرنا ۔

پردہ فاش کرنے والے گناہ

(۱) شراب بینا۔ (۲) جوا کھیلنا (۳) لوگوں کو ہنسانے والی باتوں میں مشغول رکھنا۔

(m) فضول باتیں کرنا (۵) لوگوں کے عیوب کو بیان کرنا۔(۲) مشکوک لوگوں (بداعمال وبدعقیدہ) کے ساتھ بیٹھنا۔

مصیبتوں کے نزول کے سبب بننے والے گناہ۔

(۱) عملین اور دکھی لوگوں کی مدد نہ کرنا۔(۲) مظلوم کی معاونت نہ کرنا۔(۳) امر بالمعروف اور نہی عن المنکر نہ کرنا بلکہ اسے ضائع کردینا۔

وہ گناہ جو دشمنوں کے غلبہ کا سبب ہیں

(۱) تھلم کھلاظلم کرنا ۔(۲) علنی طور پر بدکاریاں کرنا ۔(۳) ممنوع اور شرعی طور پر ناجائز چیزوں کو حلال سمجھنا اور ان کا مرتکب ہونا ۔(۳) اچھے لوگوں کے ساتھ برا کرنا۔ (۵) برے لوگوں کی تابعداری کرنا۔

وه گناه جوموت کی جلدی کا سبب ہیں

(۱) قطع رحی (۲) جھوٹی قسمیں کھا تا (۳) جھوٹی گفتگو کرنا (۴) زنا کرنا (۵) مسلمانوں کے راستوں کو بند کرنا

(٢) امامت وخلافت اور قيادت كا اعلان كرنا جبكه وه اس كا الل اور حقدار نه مو ـ

## خداسے نا اُمیدکرنے والے گناہ

(۱) رحمت خدا کی وسعت سے مایوس ہو جانا۔ رحمت الی سے نا امید ہونا۔

(۲) غیرالله پر جروسه کرنا \_(۳) خدا کے کیے ہوئے وعدول کو جھٹلانا \_

# وہ گناہ جوظلم کی فضا قائم کرتے ہیں

(۱) جادونونا كا كام كرنا (٢) نجوم برايمان ركهنا (٣) قضا وقدرالهي كوجمثلانا

(س) والدين كي نافرماني كرنا\_

## بے نقاب کرنے والے گناہ

(۱) ادا نه کرنے کی نیت اور قصد سے کسی سے قرض لینا (۲) فضول خرچی کرنا

(٣) اپنے الل خانداولا داور رشتہ داروں پرخرچ کرنے میں کنجوی کرنا (۴) بداخلاقی کرنا

(۵) کم صبر ہونا اور مشکلات میں بے قرار ہوجا نا ۔ (۲) دین دارلوگوں کی اہانت کرنا ۔

### دعا كوردكرنے والے گناه

(۱) بدنیتی (۲) بد باطنی (۳) بھائیوں سے منافقت کرتا۔ (۴) دعوت کو شکرانا (۵) واجب نمازوں میں اس حد تک

تاخير كرنا يهال تك كه نماز كاوقت چلاجائے۔

نعوذ بالثدمن ذالك كله بلطفه وكرمه

### فصل :: مماہلہ

روایات میں مبللہ کے لیے ایک مخصوص وقت ملتا ہے لیکن بیراس صورت میں ہے جب ممکن ہو وگرنہ کسی بھی وقت مباہلہ کیا جاسکتا ہے۔ ابو من مثما لی حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے روایت نقل کرتا ہے ( السساعة النسبی تبساهل فیھا صابین طلوع الفجو الی طلوع الشمس ) طلوع فجر اور طلوع مش کا درمیانی وقت مباہلہ کا وقت ہے

کیفیت مباہلہ : مباہلہ کا طریقہ اور اس کی کیفیت راوی ابومسروق سے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کا کلام حق ترجمان منقول ہوا ہے کہ راوی کہتا ہے میں نے امام کی خدمت میں عرض کی جب ہم لوگوں سے قرآن مجید کی آیت اطاعت'' اطبعوا الله واطعوا الرسول واولی الامرمنکم'' یعنی الله کی اطاعت کرواوراس کے رسول اور اولی الامر کی اطاعت کرو، اس آیت کے ذریعہ آپ کی امامت پراستدلال کرتے ہیں تو وہ لوگ ہمارے استدلال کو یہ کہہ کررد کر دیتے ہیں کہ مذکورہ آیہ مجیدہ امراء السرایا کے حق میں نازل ہوئی ہے۔ (ا)

(1) فا كده: (كنا مول ك ذكر كى مناسبت سے يہاں پر قارئين كے ذہن كومعطر كرنے كے ليے گنا مول كے بارے میں ایک طویل وعریض بحث اورخلاف کو مختصر طور پر پیش کرتے ہیں علماء مذاجب میں اس امر پر اختلاف ہے کہ آیا گنا ہان کہائر معدود ہیں لیعنی ان کی ایک معین تعداد ہے۔ اور ای ظرح گنا ہان صغائر کی بھی ایک معین تعداد ہے؟؟ یا پھرالیا نہیں ہے بلکہ گنا ہوں کا کبیر اور صغیر کے ساتھ متصف ہونا ایک نسبی اور اضافی امر ہے؟؟ علماء امامیه رحمهم الله دوسرے قول کو اختیا رکرتے ہیں کہ گنا ہوں کا کبیرہ اور صغیرہ ہونانسبی اور اضافی ہے۔ندید کہ کبا بڑگنا ہوں کی محدود تعدا و ہے اور اس طرح صفائر کی بھی کوئی محدو دمعین تعدا د ہے۔جبیبا کہ دوسرے مذاہب والوں کا نظریہ ہے۔ اور کہا کر وصفا کر کانسبی اور اصافی ہونے کو مذہب امامیہ کے سلطان شیخ ابوعلی الطبر سی نے اپنی کتا بتفسیر قرآن د مجمع البیان' میں ذکر فر مایا ہے ۔اس سے مرادیہ ہے کہ بعض گنا ہ دوسر نے بعض گنا ہوں کی نسبت چھوٹے ہو کئے ۔ تو گویا اسطرح ایک بڑا گنا ہ بھی ہے جب اس سے چھوٹے کی طرف نسبت دی جائے آور چھوٹا بھی ہے جب اس کواس سے بڑے کی طرف نسبت دی جائے ۔مثلاً زخم لگا نا ایک چھوٹا گنا ہے جال کرنے کی نسبت سے جبکہ طما چہ کی نسبت ایک بڑا گناہ ہے۔ اور اس طرح زنا ایک بہت بڑا گناہ ہے بوسہ لینے کی نسبت سے اور لواط کی نسبت سے چھوٹا گناہ ہے۔ اسی طرح دیگر گنا ہوں کی کیفیت ہے۔ پس کوئی خاص حد فاصل نہیں ہے کہا تر وصفا تر کے درمیان تا کہ ایک حد تک کہا تر رک جائیں اور پھراس سے آ گے صغائر شروع ہو جائیں ۔جیسا کہ غیرامامیہ زعم کرتے ہیں ۔اور جہاں تک بعض گنا ہوں کے عذاب پر قرآن مجید میں وعید دی گئی ہے اس کا مطلب بینہیں ہے کہ جن پرصراحت سے عذاب کی وعیدنہیں ہے وہ چھوٹے گناہ ہیں۔ بلکہ ان گنا ہوں کا قرآن مجید میں خصوصی طور پر ذکر کرنا ان گنا ہوں کی اہمیت کے پیش نظر ہے۔وگر ندتمام گنا ہشدید ہیں ہمام معصیت خدا ہیں ۔اور تمام گنا ہ ذاتی طور پر بڑے ہیں کیونکہ نافر مانی کس ذات کی ہورہی ہوتی ہے؟؟ یہی وجہ ہے کہ روایات میں بھی ملتا ہے کہ انسان کواینے چھوٹے گنا ہوں کے چھوٹا ہونے پرنگاہ نہیں دوڑا تا چاہیے بلکہ اس امر کی طرف غور کرنا جا ہیے کہ میں نا فر مانی کس ذات کی کر رہا ہوں ۔اور گنا ہوں کے درمیان پیرچھوٹے

اور بڑے ہونیکی نسبت کا معیار غضب البی کے شدید اور اس کے عذاب الیم اور کرا ہت البی کے کم یا زیادہ ہونا ہے۔جیسا کدروایات میں شرک کے بارے میں ملتا ہے کہ (اکبرالکبائر الشرک باللہ تعالیٰ)اور اس طرح قرآن مجید میں ارشاد باری تعالیٰ ہوتا ہے (الفتنه اشد من القتل)۔

خلاصه کلام بیہ ہے کہ علاء کے درمیان اس امر میں اختلاف ہے کہ آیا گنا ہوں کا کبیرہ وصغیرہ ہونا ذاتی طور پر ہے اور بید معین تعداد میں ہیں؟ یا کبیرہ وصغیرہ نسبی واضا فی امر ہے۔ باقی رہا گنا ہوں کوصغیر وکبیرہ کی طرف تقسیم کرنا تو بیسب علاء کرتے ہیں جو ہراختلاف وہ بی ہے جوہم نے اوپر ذکر کیا ہے۔ کہ بیداد صاف ذاتیہ ہیں یانسبی واضا فی اور عارضی ہیں۔) (فتا مل و اغتدمہ)

(۲) فا ئده: ''امراءالسرایا''سے فوج اورلشکر کا وہ گر وہ اور مجموعہ جسکی تعداد ۴۰۰ ہو۔اور وہ رشمن کا مقابلہ کر رہا ہو۔اور بیہ گروہ کشکر کے بڑے بڑے جرار اور اچھے افرا و پر مشتمل ہوتا ہے ۔ لفظ ''مبا ھلہ'' (تھلہ )سے ماخو ذیے ۔اور اس کامعنی لعنت ہے ۔ یعنی لوگ اگر کسی مسئلہ میں آپس میں اختلاف کریں تو وہ سب جمع ہوکرائیے میں سے ظالم اور جھوٹے پر خدا کی طرف سے لعنت کی د عاکریں ۔ یہی وجہ ہے قار کین کر ام اِنصاری انجران اور رسول کے مابین ہونے والامشہور و معروف مبا هلہ میں رسول اسلام ان کواینے ساتھ لے گئے جو سیجے تھے۔اور حق کے ساتھ تھے باطل ان کے قریب بھی تمجھی نہیں آیا۔اور بڑے بڑے مدعیان کوساتھ نہ لے گئے تھے۔ کیونکہ وہاں خدا سے لعنت کے نازل ہونیکی و عاکر نی تھی اوراگر جموٹے ساتھ ہوتے تو کہیں ایبا نہ ہو کہ .....! یہی وجہ ہے کہ جب نصا ری نجران کے ایک بڑے نے ان مقدس چېروں کو دیکھا تو اپنوں کو کهه دیا که واپس چلے جاؤان سے مباهله نه کرنا پیر جھے ایسے انو ارتظر آرہے ہیں اگران کے مقاطعے میں ہم آئے تو نتاہ ہوجا کیں گے۔اور عذاب الی ہمیں شامل ہوجائے گا۔معلوم یہ ہوا کہ نصار کی نجران بھی ان مسلما نوں سے بہتر ہوئے کہ وہ احل بیت اطہار علیہم السلام کے مقابلہ میں نہ آئے کیکن افسوس ان نام نہا ومسلما نوں پر جورسول خدا کی آئکھیں بند ہوئے ہے آج تک اهل بیت اطہار علیہم السلام کو نہ پیچان سکے اور ان کے حقوق کو غصب کر تے رہے اوران کا مقابلہ کرتے رہے لیکن پیامر بھی ایسے نام نہا دمسلمانوں پر واضح ہونا جا ہیے کہ ہم نہیں کہتے بلکہ نصار یٰ نے یہ فیصلہ کر دیا ہے کہ جو بھی ان ہستیوں کے مقابلہ میں آئے گا وہ عذاب الهی اور لعنت خدا کا مستحق تھہرے گالہذا اب پیلوگ عیسا ئیوں کے ہاں جہنمی بھی ہیں اور لعنتی بھی ہیں اب جواب عیسا ئیوں کو دوہمیں نہ دوا!!؟؟؟؟)

اس کے بعد ہم آیت ولایت'' انما ولیم اللہ ۔ الی الآخر'' کواستدلال کے طور پر تلاوت کرتے ہیں تو لوگ اس کو بھی یوں کہدکرانگارکردیتے کہ بہآیت تو تمام مونین کے حق میں نازل ہوئی ہے نہ فقط ان کے حق میں جنہیں آپ امام مانتے ہو، پھر ہم آیت مودت'' قل لاائلکم علیہ .... الی آخرہ'' کواستدلال کےطور پر پیش کرتے ہیں تو پھر بھی لوگ یہ کہ کر مھکرا ویتے ہیں کہ بیآ یت تو مسلمانوں کے قرابتداروں اور رشتہ داروں کی محبت ومودت کے بارے میں نازل ہوئی ہے پھر راوی کہتا ہے کہ مولاً میں نے ہردلیل کو پیش کیا گران اوگوں نے قبول نہیں کیا ، امام صادق آل محد علیه السلام نے فرمایا (اذا کان ذالك فادعهم الى المباهله) اگريدلوگ كى بھى دليل كوقبول نبين كرتے تو پيران كومبابله كى دعوت دو\_ راوى عرض كرتا بمولًا مبابله كيس موتاب ؟ توامام عليه السلام في فرمايا (اصلح نفسك شلاف واظنه قال صد واغتسل و ابرز انت وهو الى الجبان فشبك اصابعك من يدك اليمني في اصابعه وابدأ بنفسك فقل، اللهم رب السماوات السبع و رب الارضين السبع عالم الغيب و الشهادة الرحمن الرحيم ان كان ابو مسروق جحدحقا و ادعى باطلا فانزل عليه حسبانا من السماء او عذابا اليما ثم ردالدعوة علية فقل، و ان كان فلان جحد حقا و ادعى باطلا فانزل عليه حسبانا من السماء او عذابا اليما ) اعابومروق آپ تین دن تک (توبدواستغفار سے )اپنے نفس کی اصلاح کریں ، راوی کہتا ہے کہ شاکد امام نے روزہ اور عسل کرنے کا بھی تھم فرمایا تھا پھرآپ اورآپ کا مخالف ایک صحراء میں نکل جائیں اور آپ اپنے دائیں ہاتھ کی انگیوں کواس کے ہاتھ کی انگلیوں میں ڈال دو پھر یوں کہو، البی تو سات آ سان و زمین کا خالق ہے ظاہر و پوشیدہ کا عالم ہے، اور تو رحمٰن ورحیم ہے، اگر ابومسروق من کا مکر ہے اور باطل کا دعوی رکھتا ہے تو اس پر آسان سے مصیبت نازل فرما اسے درد ناک عذاب میں مبتلاء فرما، اورا گرفلاں شخص ( جو کہ میراخصم ہے ) حق کا انکار کر رہا ہے اور باطل کا مدی ہے تو چراس پر بھی آسان سے بجل نازل فرما اوراسے دروناک عذاب میں مبتلاء فرما۔اس کے بعد امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ (فسانك لا

گا، چھے خدا کی شم میں نے آج تک کوئی ایسا شخص نہیں دیکھا جو دعوت مبابلہ کو یوں قبول کرے۔
داوی ابوالعباس سے کیفیت مبابلہ کے بارے میں مروی ہے کہ مبابلہ کرنے والے ایک دوسرے کی انگلیوں میں انگلیاں
ڈالنے کے بعد پھر انہیں کھول کر یوں بدوعا کرے (السلھ مان کسان فلان جحد حقا او اقر بباطل فاصبہ بحسبان
من المسماء او بعذاب المیم من عندا و تلاعنہ سبعین مرق اگر بی فلال شخص حق کا انکار کرتا ہے اور باطل کا اقرار و
اعتراف کرتا ہے تو پھر آسمان سے آئی پر کھی گرے یا تیری طرف سے دردناک عذاب ہواور پھراس پرستر دفعہ لعنت کر۔

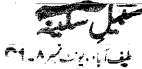
تلبث ان تری ذالك فیه فو الله ما وجدت حلقا یجیبنی الیه) اے ابومسروق تھوڑی ہی در میں اس كا اثر و كھے لے

خاتمۃ: نہ کورہ بالا بیان سے دعا کی شرائط واضح و لائے ہوگئ ہیں چاہے وہ شرائط دعا کرنے سے پہلے کی ہوں یا ان کا دعا کے ساتھ ہونا ضروری ہو یا دعا کے بعد کی شرائط ہوں ، اور من جملہ ان شروط میں دعا کو چھپا کر کرنا اور اسے خفی رکھنا ہے اور سے شرط تمام شرائط دعا کی بنیاد اور اساس ہے ، چونکہ اس سے دعا کو اعداء کے شر سے محفوظ رکھا جا سکتا ہے اور اس سے دعا کو ریا کاری جیسی مہلک مرض سے بھی محفوظ رکھا جا سکتا ہے ، اور ریا کاری جیسی ایک اور مصیبت اور بیاری تجب (خود پسندی) ہے ، اس مرض سے اعمال خیر تباہ اور ضائع ہو جاتے ہیں تو یہاں ہم ان دو بیاریوں کو دوا قسام میں ذکر کرتے ہیں۔

اول :: ريا کاري: بيان ماهيت ريا کاري

اس مرض کی ماہیت وحقیقت ہے ہے کہ اعمال حسنہ کے ذریعے مخلوق خدا کا قرب حاصل کرنے کی خواہش کرنا اور لوگوں کے ولوں میں مقام ومنزلت کی طلب کوریا کاری کہتے ہیں ، ریا کارانسان ہمیشہ مخلوق خدا سے اپنے احترام کا طلبگار رہتا ہے اور ریا کارشخص لوگوں کو اس امر پرمسخر کرتا ہے کہ وہ اس کی ہر حاجت و تمنا کو پورا کرتے رہیں حقیقت میں یہی شرک خفی ہے۔

حضرت رسول اعظم صلی الله علیه وآله وسلم ارشاد فرماتے ہیں (من صلی صلوة یو ائی بھا فقد اشر ک جو شخص نمازیں ریاکاری کرتا ہے وہ مشرک ہے پھر آنخضرت نے قرآن مجید کی اس آیت کی تلاوت فرمائی (قبل انسا انسا بسسو مشلک مر یہ سوحی الی انسا الھکھ الله واحد فمن کان یو جو القاء ربه فلیعمل عملا صالحا ولا یشوك بعبادة ربه احسدا) ، (اے حبیب ) آپ که دیجے کہ میں تہارے ہی جیسا بشر ہوں گر (فرق یہ ہے کہ ) مجھودی ہوتی ہے کہ تہارا خدا ایک ہے لہذا جو بھی اس کی ملاقات کا امیدوار ہے اسے چاہیے کہ کل صالح کرے اور کسی کو اپنے پروردگار کی عبادت میں شریک نہ تھم رائے۔



تنمبیہ: آپ پر بیام واضح و آشکار ہونا چاہیے کہ دعا کوخفی رکھنا جس طرح ابتداء دعا میں مستحب ہے اس طرح دعا کرنے کے بعد بھی دعا کوخفی رکھنا جس طرح ابتداء دعا میں مستحب ہے ، خلوت اور تنہائی میں کے بعد بھی دعا کوخفی رکھنا ایک مرغوب امر ہے ، دعا کو ظاہر کر کے اسے ہلاک و بربادنہیں کرنا چاہیے ، خلوت اور تنہائی میں رہنے سے انسان کوریا کاری کی مرض سے نجات حاصل کرنے میں مدوماتی ہے ، اور اگر انسان جلوت میں ہوتو پھر بھی اپنے آپ کو جادہ اخلاص پر گامزن رکھے اور ریا کاری کا شائبہ بھی نہ آنے دے ، اور بھی خلصین کے اعلی درجات کی منزل ہے

(۱) : ریا کاری ایک ایس مصیبت اور مرض ہے جس سے کوئی ہی محفوظ ہوتا ہے ۔ کیونکہ ہر شعبہ اور انسان کی حیات کے مختلف اد وار اور اقسام میں مختلف انواع کے ساتھ انسان اس مرض میں مبتلاء ہے ۔ کیونکہ چا ہے عابد ہو، عالم ہو طالب علم وینی ہو، افسر ہو، کسی بھی حوالہ ہے کسی کی بھی خدمت کر رہا ہوتو اگر اس کے دل میں ذرہ برابر بھی لوگوں ہے اپ اس علم وینی ہو، افسر ہو، کسی بھی حوالہ ہے کسی کی بھی خدمت کر رہا ہوتو گویا اس نے اپ اس عمل میں غیر خدا اکوشر یک تھہر ایا ہے۔ اور عمل خیر اور زحمت پر مدح و ثناء کی طلب اور خواہش ہوتو گویا اس نے اپ اس عمل میں غیر خدا اکوشر یک تھہر ایا ہے۔ اور اس کوشرک کہا جاتا ہے۔ اور اس کوشرک خفی کی اقسام میں اس لیے شار کیا گیا ہے کیونکہ یہ ایک پوشیدہ اور خفی ہے ۔ جو کہ ہرایک پر آسانی سے داوش و آشکا رئیس ہے۔ اور شرک ایک ایسا گناہ عظیم ہے جسے قرآن مجید میں (ظلم عظیم ) کے ساتھ تعبیر فرما یا ہے۔

وفتر احادیث معصوبین علیم الصلواۃ والسلام اس موضوع پرلبریز نظر آتا ہے۔ معصوبین علیم السلام کے کلام حق ترجمان میں اس مرض کے نقصانات اور علاج وغیرہ کو تفصیلاً ذکر کیا گیا ہے۔ مصنف علام ؓ نے بھی بعض علاج کو ذکر کیا ہے۔ لیکن ہم یہاں سید الاوصیاء امام المتقین علی ابن ابی طالب علیما السلام جو کہ اخلاص عمل میں مجمد منتے بلکہ اخلاص کے چشے ان سے پھو منتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ ان کے کلام حق ترجمان کو ذکر کرتے ہیں۔ جن میں آپ ریا کا رشخص کی نشانیاں ذکر فرماتے ہیں اب ہم میں سے ہرایک مولاعلی کے بتائے ہوئے ریا کاری کے معیار پر پر کھے۔ امام علی فرماتے ہیں (فسلا فرماتے ہیں اب ہم میں سے ہرایک مولاعلی کے بتائے ہوئے ریا کاری کے معیار پر پر کھے۔ امام علی فرماتے ہیں (فسلا شومات للمو ان فی : پنشط اذا رائ الناس و یک سل اذا کان و حدہ و یحب ان یحمد فی جمیع امود دی ریا کا رشخص تین علامتوں سے پہیا تا ہے۔

ا: لوگوں میں ہوتو بڑے جوش وخروش سے اعمال بجالاتا ہے۔

٣: تنهائي ميں ہوتوستی برتاہے۔

m: اوراین ہر ممل خیر پر لوگوں سے تعریف اور مدح کا طلبگا ررہتا ہے۔)

، خلص لوگوں کے ہاں خلوت وجلوت مساوی ہے کونکہ ان لوگوں کی جو حالت خلوت میں ہوتی ہے وہی اخلاص اور انقطاع الی اللہ کی حالت جلوت میں بھی ہوتی ہے ، اور بیر منزل اخلاص آسانی سے حاصل نہیں ہوتی بلکہ اس کے حصول کے لیے انسان کو پہلے خدا کی حقیقی معرفت حاصل کرنی چاہیے اسی طرح مخلوق خدا کی حقیقت کو بھی پیچاننا چاہیے عزم و ہمت بلند ہونی چاہیے تو پھر مخلص انسان کے نزدیک خلوت وجلوت برابر ہوتی ہے شاید اسی برابری اور مساوت کی طرف سید العرفاء افضل الرسل محمصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا کلام وی ترجمان رہنمائی فرماتا ہے کہ (یا ابا فر لا یفقه الرجل کل الفقه حتی یسوی الناس امثال الاباعر فلا یحفل ہو جو دھم ولا یغیرہ ذالک کما لا یغیرہ و جو د بعیر عندہ) اے ابو ذر گوئی بھی اس وقت تک صحیح طرح معرفت نہیں رکھ سکتا جبکہ وہ لوگوں کی موجو دگی اور عدم موجو دگی ہے اثر انداز نہ ہو ( یعنی ان کی کوئی پرواہ نہ کرے ۔) ان کا ہونا اس پراسی طرح اثر نہ کرے جسے اونٹ کا ہونا یا نہ ہونا اثر نہیں کرتا۔

بعض علاء اعلام نے رسول اسلام کے اس کلام کو ہمارے مذکورہ مطلب کی طرف اشارہ سمجھا ہے کہ انبان مخلص کے نزدیک لوگوں کا ہونا اور نہ ہونا برابر ہونا ہے اس کے عمل خیر پراثر انداز نہیں ہونا ، لیکن رسول خدا کے اس کلام حق تر بھان کے ذیل سے ایک اور مطلب اور معنی بھی سمجھا جا تا ہے وہ یہ کہ انسان جب اسپے نفس کی طرف رجوع کر ہے تو اسے ذیل وحقیر سمجھا ای معنی سے ملتا جل معنی خالق کا نئات کے اس کلام سے ملتا ہے جو حضرت موثل کو فرمایا ہے (اذا جسئست فرمتے ہوئی سے ملتا جاتا ہوں نئات کے اس کلام سے ملتا ہوں ، اب حضرت موئل جیرت زدہ ہیں مخلوق خدا میں سے جے بھی دیکھتے ہیں یہ جرائت نہ کر اسے لے آنا جس سے آپ افضل ہوں ، اب حضرت موئل جیرت زدہ ہیں مخلوق خدا میں سے جے بھی دیکھتے ہیں یہ جرائت نہ کر نہیں کریاتے کہ میں اس سے اچھا ہوں انبائوں میں ملاحظہ فرمایا پھر حیوانات کا ملاحظہ فرمایا کسی کو دیکھ کریے جرائت نہ کر یائے کہ میں اس سے اچھا ہوں ایہاں تک کہ ایک کتا سے گزر ہوا جے تھی کی بیاری تھی ، حضرت موئل اسے ازاد کردیا ، جب یا جانے کے ادادہ سے اس کے گے میں ری ڈالدی اسے لے کر آ رہے تھے کہ راستہ میں ہی اسے آزاد کردیا ، جب یارگاہ الہی میں مناجات کے لیے حاضر ہوئے تو خدا نے کہا، (یہ موسی ایس ما امر تک به؟ فقال یا رب لمراجدہ بارگاہ الہی میں مناجات کے لیے حاضر ہوئے تو خدا نے کہا، (یہ موسی ایس ما امر تک به؟ فقال یا رب لمراجدہ

فقال الله تعالى وعزتى و جلالى لو اتيتنى باحد لمحوتك من ديوان النبوة) اے موتل جس چيز كا بيس نے بخصے حكم ديا تھا كہاں ہے؟ حضرت موتل عرض كرتے ہيں الى بيس نے اپنے سے كم كسى كو نہيں پايا، پھر خدا فرما تا ہے مجھے اپنى عزت وجلالت كى فتم اگر آج اپنے ساتھ كسى كواپنے سے كم سمجھ كرلے آتا تو ميں دفتر نبوت سے تيرے نام كو بھى مناويتا، اور تجھ سے بيمنصب سلب كرليتا۔

### ریاء کے خطرے: ریاء کی بیاری کے تین خطرات ہیں جومندرجہ ذیل ہیں۔

اول: عمل کرنے سے پہلے جودل و دماغ میں واظل ہوتا ہے وہی انسان کوعمل کرنے پر اکساتا ہے مثلا اگرعمل پر اکسانے کے لیے مخلوق خدا کی رغبت اور رضا ہوتو یہ ایک دینی جذبہ نہیں ہے ، لہذا ضروری ہے کہ اس رغبت کی بنیاد پرعمل نہیں کرنا چاہیے کیونکہ یہ حقیقت میں معصیت الہی ہے ، اطاعت خداوندی کی وادی سے بہت دور ہے اور اسی امرکی طرف رسول اسلام کا کلام اشارہ کرتا ہے (الریاء شرک خفی) ریاخفی شرک ہے ، تو الی صورت میں اگر انسان ریاء کے اس اکسانے والے جذبہ کوختم کر دے اور نفس پر کنٹرول کرتے ہوئے اپ آپ سے ریاء کو دور بھگاتے ہوئے خلصانہ ہو کر خدا کے لیے عمل شروع کرے وگر خدا کے ایک عمل شروع کرے وگر خدا گراہے الی حالت میں عمل سرانجام نددینا اچھا اور بہتر ہے۔

ٹانی: ریاکاری کا دوسرا خطرہ یہ ہے کہ انسان ابتداء میں خلوص نیت کے ساتھ عمل کرنے پرعزم وارادہ کرتا ہے لیکن پھر
اسے ابتداء ہی میں شیطانی وسوسے اور موانع عارض ہوجاتے ہیں تو ایسی صورت میں اسے عمل کو ترک نہیں کرنا چاہے کیونکہ
ابتداء عمل میں جب اس کے اندر خلوص کا عزم پیدا ہوا تو اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کے اندرایک وینی جذبہ پایا جاتا ہے
لہذا اسی دینی جذبہ کے تحت عمل کو جاری رکھے اور جہاد نفس کرتے ہوئے ریاکاری کو دور بھگائے ، اور ہمارے عنقریب
لہذا اسی دینی جذبہ کے تحت عمل کو جاری رکھے اور جہاد نفس کرتے ہوئے ریاکاری کو دور بھگائے ، اور ہمار کوشش کرتا رہے
ریاکاری کیلئے بیان کردہ علاج کے ذریعے اس مہلک مرض کا علاج کرے ، اور حصول اخلاص میں مسلسل کوشش کرتا رہے
کیونکہ ریاکاری کے ڈریے عمل خیر کو بالکل ترک کر دینا شیطان کی معاونت کے متر ادف ہے اور اس سے شیطان کو اس کا
ہفت کے حصول پر فرحت و خوشی ہوتی ہے ، تو اگر آپ نے جہاد نفس نہ کیا اور عمل کو چھوڑ دیا تو گویا آپ نے شیطان کو اس کا
مقصود دے دیا۔

ٹالث: انسان اپ دل میں خلوص رکھتا ہوتا ہے پھر بعد میں ریا کاری کے اسباب اسے عارض ہوتے ہیں تو الی صورت میں ضروری ہے کہ انسان کو ان اسباب ریا کاری سے بچاؤ کے لیے دفاع کرنا چاہیے، اور اپ عمل کو بھی بھی ترک نہیں کرنا چاہیے، اور اپ اندر موجود جذبہ اخلاص کو اجا گر کرتا رہے اور عقل و دین کی معاونت سے عمل خیر کو کمل کرے کیونکہ شیطان لعین سب سے پہلے انسان کوعمل جھوڑ نے کی ترغیب دیتا ہے اگر انسان شیطان کی ایک نہ سنتے ہوئے اپ عمل میں مشغول رہے تو پھر وہ ملعون اپنا دوسرا تیر چھوڑ تا ہے اور وہ یہ کہ اسے ریا کاری عمل کی دعوت دیتا ہے اور اگر پھر بھی انسان شیطان کے اس جال سے نے گیا تو وہ یوں کہتے ہوئے وسوسے میں ڈالنے کی ناکام کوشش کرتا ہے "اور اگر پھر بھی انسان تیرائے کی خالص خبیں ہے اور کیا فاکدہ اس عمل میں جس میں اخلاص نہ ہو"

شیطان لعین اس فتم کے ورفلائے والے کلمات اور اقوال سے انسان کو عمل کے چھوڑنے پر وادار کرتا ہے اور ایس حالت میں انسان اگر عمل کو چھوڑ دیتا ہے تو گویا اس نے شیطان کی غرض کو کامیاب کیا ہے ایس صورت میں انسان اس فض کی مانشد ہم کواس کا مولا و آقا گذم کی ایک مقدار و سے اور اس میں چھ بھو وغیرہ بھی ٹائل ہوں تو آقا اسے گذم سے مٹی نکالے کا کہے اور گذم کوان چیز وں سے صاف بی نہ کرے کہ کہیں اسے صحیح طور پر صاف نہ کر پائے ایسا بی ہے وہ فض جو کس عمل خیر کواس لیے چھوڑ دیتا ہے کہ لوگ جھے ریا کار نہ کہیں گین جھیقت میں اس فض کا لوگوں کے ڈر سے اور ریا کاری کی تہمت سے بہتے ہوئے عمل خیر کوچھوڑ دیتا خود ایک ریاء فی ہے کہونکہ اس نے عمل کولوگوں کی غدمت کے ڈر سے اور ریا کاری کی تہمت سے بہتے ہوئے عمل خیر کوچھوڑ دیتا خود ایک ریاء فی ہے کہونکہ اس خیر کی کہونکہ اس نے عمل کولوگوں کی غدمت کے ڈر سے آور ریا کاری کی تہمت سے بہتے ہوئے عمل کولوگوں کی غدم و ثناء کوالی کی میں عمل خیر کر سے لہذا انسان کو جا ہے کہ لوگوں کی پر داہ کے بغیر اپنے عمل کو جاری وساری رکھے ، نتیجہ کے طور پر انسان ایس منزل پر پہنے جائے گا کہوگ اس کے عمل خیر کی طرف متوجہ بھی نہیں ہوں کے اور بیدگوگوں کے ہاں تو جھول ہوگا کیلی آسان و نیا میں معروف و مشہور ہوگا اور وہ اس وصف اور مرتبہ کو پالے گا جے امام نے اپنے کلام میں یوں بیان فرمایا ہے (احسب سے زیادہ المیں الملہ الا تقیاء ، الا حفیاء اللہ بین اذا ذکر والمد یعرفوا) اللہ کے نزد یک بندوں میں سے سب سے زیادہ محبوب وہ ہے جو نفی رہنے والے متی ہیں ، جولوگوں کے ہاں غیر معروف ہیں ۔

اییا شخص اس طرح ہے کہ اپنے عمل کو تنقی طریقہ سے انجام دیتا ہے اور لوگ اس پرمطلع بھی نہیں ہیں جبکہ شیطانی وسوسہ اور خیال کی بنا پرعمل خیر کو ترک کرنے میں شیطانی طروفریب کو تقویت ملتی ہے اور اس طرح دیثمن چند چیزوں کا شکار کرنے میں کامیاب ہوجاتا ہے۔

(۱) شیطان اس مومن کے دل میں ویگر مسلمانوں اور مومنین کے بارے میں سوئے طن پیدا کرنے میں کا میاب ہوتا ہے۔ مثلا اس مخض کا لوگوں کے بارے میں بیگان کرنا کہ وہ مجھے ریا کارسجھتے ہیں جب کہ حقیقت میں بیلوگوں کے بارے میں بدگمانی کرنا ہے جو کہ ایک حقیقی مومن کی شان کے لائق نہیں ہے۔

(۲) شیطان اپنے مکر وفریب کے ذریعے اسے رہاء میں ڈال دیتا ہے جس سے اس نے فرار کیا ہوتا ہے کیونکہ لوگوں کی باتوں کے خوف سے کئ مکل کوچھوڑ کر واضح کر باتوں کے خوف سے کئ مل کوچھوڑ کر واضح کر دیا ہے کہ وہ لوگوں سے اپنی مدح و ثناء کو پیند کرتا ہے اور ان کی خدمت سے ڈرتا ہے اگر لوگوں کی جانب سے اپنی مدح و ثناء کو پیند نہ کرتا ہوتا تو اس عمل خیر کو بھی بھی ترک نہ کرتا ، لہذا الی صورت میں ان دو شخصوں کے درمیان کوئی فرق نہیں رہ جاتا جو لوگوں کی خدمت کے ڈرسے عمل خیر کوترک کردے اور وہ شخص جو لوگوں سے

غفلت اور کوتا ہی کے طعنوں سے ڈرتے ہوئے کسی نیک عمل کو بڑے خضوع وخشوع سے انجام دے ، یہ دونوں شخص ریا کاری میں برابر ہیں۔

(٣) شیطانی وسوسوں میں آکر کسی عمل خیر کو ترک کر دینے میں گویا شیطان کی دعوت پر لبیک کہنے کے مترادف ہے اور شیطان کوخوش پہنچانے کے برابر ہے ، اور یہی شیطان کی خواہش وغرض ہوتی ہے۔

#### شكال:

اس مقام پرایک عجیب وغریب قتم کا شیطانی کروفریب پیش کیا جاتا ہے۔ ضروری ہے کہ آپ قارئین بھی اس کی طرف ملتفت ہوں۔ اور اس سے اجتناب کریں اور وہ کروحیلہ یہ ہے کہ شیطان انسان کو مخاطب ہو کر کہتا ہے کہ اے حضرت انسان آپ اس عمل خیر کوچھوڑ دیں۔ کیونکہ لوگ آپ کوریا کار کہیں گے۔اورلوگوں کوآپ کے بارے میں سوء خن کرنے کا موقع ملے گا۔ لہذا آپ لوگوں پر شفقت اور رحم کرتے ہوئے اور انہیں اس بد کمانی کی برائی سے بچاتے ہوئے آپ اس عمل خیر کو ہی ترک کردیں۔ اور بیمل خیر کو ترک کرنا در حقیقت لوگوں کو نفع پہنچانے کیلئے ہے تو الی صورت میں آپ کو تواب ملے گا باکہ دوسرا مؤمن بھی سوء ظن کی بیاری سے نج جائے گا اور یہ ہردو کیلئے نفع مند ہوگا۔

اس اشکال کا جواب کھھاس طرح ہے۔

### الجواب:

می خیال حقیقت میں نفس اتبارہ کے مگروفریب کی بیداوار ہے۔ اور جب شیطان برقتم کے حربول سے ناکام ہوجا تا ہے تو وہ انسان پر اپٹامیر آخری وارکرتا ہے جبکہ بیر حیلہ و کر چند وجوہ کی بنا پر غلط اور باطل ہے۔

العجدالاول: یہ خیال ہی حقیقت میں ایک گناہ ہے کیونکہ آپ جب اس ڈرسے ممل کوچھوڑیں کہ لوگ آپ کے ریا کار ہونیکا گمان نہ کریں تو در حقیقت یہ لوگوں کے بارے میں آپی بد گمانی ہے جو کہ خود ایک گناہ ہے ۔ اور ممکن ہے کہ لوگ آپ کے بارے میں ریا کاری کا گمان نہ کرتے ہولیکن آپ لوگوں کے بارے میں بد گمانی کرتے ہوئے ممل خیر کوڑک کر کے گناہ کے مرتکب ہورہے ہیں جبکہ لوگ ممکن ہے گناہ کے مرتکب نہ ہوں۔

الوجہ الثانی: انسان کاعمل خیرکوترک کرنے سے شیطان کومزید اس پرغلبہ وکنٹرول کرئیکی جرائت ہوتی ہے۔ جبکہ ذکر الہی سے شیطان سے دوری اور قرب الہی حاصل ہوتا ہے اور اگر آپ نے اسے ترک کردیا تو اس سے نہ فقط شیطان کوخوشی و فرحت ہوگی بلکہ وہ آپ پرغلبہ حاصل کرنے میں آسانی محسوں کرئے گا۔اور اس سے دیگر آفات و بلیات بھی پیدا ہوسکتی ہیں الوجہ الثالث: حقیقت میں اس قتم کے اشکالات کا پیدا ہونا نفس کی ستی وکا بلی کا نتیجہ ہے کیونکہ انسان کو جب لوگوں کے بارے میں خوف پیدا ہوا کہ وہ ریا کاری کا گمان کرنے سے گناہ میں مرتکب ہوں گے تو اس صورت میں عمل خیر کو ترک کرے اس شخص نے لوگوں کا فائدہ تو سوچا ہے لیکن اپنا فائدہ نہیں سوچا ۔حالانکہ اگر بنظر انصاف دیکھا جائے تو آپ خود اس کو غلط قرار دیں گے۔ کیونکہ اگر آپ کو دنیاوی کوئی چیز حاصل ہو مثلا مال ودولت یا گھر تو آپ اس صورت میں باقی لوگوں کو اپنے آپ پر فضیلت نہیں دیتے اور انکے بارے میں نہیں سوچتے اور ان کیلئے اسے ترک نہیں کرتے۔لیکن ادھر لوگوں کو ایٹ آپ پر فضیلت نہیں گرتے۔لیکن ادھر لوگوں کو ایک اپنے وہم و گمان کی بنا پر آپ اسے تھوڑ دیتے ہیں جبکہ دنیاوی مال کولوگوں کیلئے آٹ نوا اس میں انسلان کی بنا پر آپ اسے چھوڑ دیتے ہیں جبکہ دنیاوی مال کولوگوں کیلئے ترک نہیں کرتے ہوا اور اسوقت ترک نہیں کرتے ہواور اسوقت ترک نہیں کرتے ہوا واور اسوقت ترک نہیں کرتے ہواور اسوقت اپنے پر اے سب بھول جاتے ہیں۔لیکن اعمال صالحۃ کواب سے حصول میں نفس کی ستی!!

کتنی مرتبہ ملاحظہ کیا ہے کہ مال ومتاع کے مرحلہ میں گنے دوستوں اور ہم نواؤں نے ایک دوسرے کوچھوڑ اہے۔ اور ان سے جھاکشی کا ثبوت دیا ہے۔ باپ بیٹے کوچھول جاتا ہے۔ نشہ دولت میں عرصہ درازی آپس کی دوی اور اخوت کو خیر باد کہنا پر تا ہے۔ اب ان تمام فدکورہ مثالوں سے واضح ولائح ہو گیا کہ آپا عمل خیر کوئرک کرتا لوگوں پر شفقت اور رحم کرتا نہیں ہے بلکہ بیہ شیطانی حریوں اور چالوں میں سے ایک چال اور حربہ ہے۔ اور نفس کی ستی وکا بلی کا نتیجہ ہے۔ کیونکہ آپ ایک دنیاوی فائدہ کولوگوں کیلئے چھوڑتے ہو؟؟ جو کہ دنیاوی مال سے دنیاوی فائدہ کولوگوں کیلئے چھوڑتے پر تیار نہیں ہو عمل آخرت کے ثواب واجر کو کیوں چھوڑتے ہو؟؟ جو کہ دنیاوی مال سے کہیں زیادہ نفیس اور فیتی ہے۔ لہذا آپ جب کی عمل خیر میں مشغول ہوں تو اسے پاید پھیل تک پہنچا کی لوگوں کی باتوں میں آکر اور ان کے خوف سے اس عمل خیر کوئرک نہ کریں ۔ کیونکہ عین ممکن ہے آپکے اس عمل خیر سے لوگ متاکئر ہوتے ہوئے اس عمل خیر میں انجام دینے ۔ اور ان کے خوف سے اس عمل خیر کوئرک نہ کریں ۔ کیونکہ عین ممکن ہے آپکو بھی ثواب اور اجر سے گا۔ کیونکہ روایات میں ملا ہے کہ (من میں سنگ سنگ حسنة کان لہ آجر من یعمل بھا) کی نیکی کی سنت اور ابتداء کرنے والے کو بھی اتوا تواب ماتا ہے جتنا اس نیکی کے عمل کرنے والے کو ملتا ہے۔ آئم ملیصم الصلاۃ والسلام سے اس معنی میں مروی ہے کہ انتا ثواب ماتا ہے جتنا اس نیکی کے عمل کرنے والے کو ملتا ہے۔ آئم ملیصم الصلاۃ والسلام سے اس معنی میں مروی ہے کہ

ترجمہ عقل مندانسان کوئی بھی نیکی دکھاوے کیلئے نہیں کرتا اور کسی بھی نیکی کو (لوگوں سے ) شرم وحیا میں آ کرنہیں چھوڑ تا۔

(العاقل لا يفعل شيئاً من الخير رياءً او لا يتركه حياءً ١)

قرآنیہ نازل ہوتی ہے۔

#### اشكال:

یہاں شیطان ایک اور طریقہ سے لوگوں کو ورغلانے کی کوشش کرتا ہے۔اور اپنے مکر وفریب کا جال بچھا تا ہے جو کہ پہلے والے اشکال سے بھی کمزور اور تنگ نظری پر مشتل ہے۔اور وہ اشکال کچھ یوں ہے

کانسان کوشیطان ورغلاتا ہے کہ اے انسان تیرے عمل خیر کرنے سے لوگ تیرے بارے میں اچھا گان

کرنے لگ جائیں گے کہ فلاں بڑا نیک و پارسا ہے اور تو لوگوں میں معروف ہوجائے گا۔ جب کہ خالق کا نتات اس طرح نیکی کو پیندٹیس کرتا بلکہ روایات میں تو ماتا ہے کہ (احب العجاد الى اللّه الاتقیاء الاحفیاء) (ترجمہ) تخفی طور پرعباوت کر نیوالے مجھے بہت زیادہ پیند ہیں ۔لہذا شیطان تعین ان کمزور حیلوں کے ذریعہ سے انسان کو اس بات پر ورغلاتا ہے کہ اس عمل خیر کوچھوڑ دے تا کہ کہیں لوگوں ہیں '' نیکوکار'' مشہور نہ ہوجائے ۔اور خدا وند ذو لجلال اسے پیند نہیں فرما تا۔

جواب: اس قتم کے مکروفریب میں انسان کو چاہیے کہ اپنے دل ود ماغ پر مکمل کنٹرول رکھے اور دل میں اس بات کو رائخ

کرے کہ لوگوں کے بال میری شہرت اور عدم شہرت برابر ہے۔ اور اس پر کوئی اثر انداز نہ ہو۔ شہرت تو و بیے صلاء کول ہی
جاتی ہے کیونکہ خدانے اس بات کا صلحاء سے وعدہ فر مایا ہے کہ (عملیك سنسرہ و علمی اظھارہ) اے بندہ تجھ پر نیک
اعمال کو تخفی رکھنا ہے اور میں اسے تشر کروں گا۔ لیکن انسان اس شہرت کے در پے نہ ہو۔ بلکہ دل میں شہرت وعدم شہرت کا
درجہ مساوی و برابر رکھتا ہو۔ لوگوں علی مدح و فدمت میں فکر مند ہی نہ ہو۔ کیونکہ آمیس کوئی فائدہ نہیں ہے بلکہ انسان کو ہر
وقت قیامت کی ہولنا کیاں اور آخرت پر متوجہ رہنا چاہیے ۔ لوگوں کی مدح سرائی کے لائج میں نہ فقط عمل ضائع ہو جاتا ہے
بلکہ عذاب الی کامستحق ہی مشہرتا ہے۔ رسول اسلام صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے کسی نے سوال کیا کہ یا رسول اللہ میں راہ خدا میں صدقہ دیتا ہوں صلہ رحی بھی کرتا ہوں اور ہے سب کی خدا کیلئے کرتا ہوں این اعمال حشہ پر جب کوئی میری مدح خدا میں صدقہ دیتا ہوں صلہ رحی بھی کرتا ہوں اور ہے سب بھی خدا کیلئے کرتا ہوں لیکن ان اعمال حشہ پر جب کوئی میری مدح

﴿قُلُ أَنَّمَاانَا بِشُرِمَتُلَكُمْ يُوحَى الْيُّ انماالهكم اله واحدفمن كان يرجو القاء ربَّه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربَّه أحداً والمصداد

وثناء کرتا ہے تو مجھے خوشی ہوتی ہے اور مجھے پیند گئی ہے رسول خدا خاموش ہو گئے آپ نے پھی بھی نہ فرمایا اسنے میں آیة

ترجمہ:اے حبیب کہدو! میں آپ کیطرح انسان ہوں مگر میری طرف وی آتی ہے کہ تمہارا خدا ایک ہے لہذا جو بھی اس خدا کی ملاقات کا امیدوار ہےا سے چاہئیے کے قمل صالح کرئے اور کسی کو اپنے پرور دگار کی عبادت میں شریک نہ بنائے۔

## شخقیق انیق:

لوگ جب سی شخص کی مدح و ثناء کریں تو اس سے جوخوشی وفرحت ہوتی ہے آسکی دوفتمیں ہیں آمحود سم ندموم۔

#### محمود:

وہ خوشی جولوگوں کیطرف سے کی گئی مدح وثناء سے ہوتی ہے۔اور جے خدانے پیند کیا ہے اسکی تین اقسام ہیں۔

الاقل: انسان خدا کی اطاعت و بندگی مخلصانه کرئے بلکه اپنی عبادات اور اطاعت خداوندی کو مخفی رکھنے کے قصد سے بجا لائے کیکن جب لوگوں کو اس کی بندگی اور اطاعت خداوندی کی اطلاع و خبر ہو جائے تو اس بات کا یقین کرنا چاہیئے کہ خداوند

ذوالجلال نے اپنے فضل وکرم سے لوگوں کو اسکی نیکیوں پر اطلاع کی ہے۔

اور خدا کیطر ف سے انہیں خربوئی ہے کیونکہ بیرصفات خداوندی میں سے ہے۔ کہ وہ اپنے نیک بندوں کے اعمال حسنہ کو لوگوں میں ظاہر کرتا ہے اور انہیں انکی اطلاع دیتا ہے جیسا کہ بعض ادعیہ بیں بھی وارد ہوا ہے

"يامن اظهر الجميل وستر القبيح" ترجمه: اے وہ خداجونيكى كوظا بركرتا ہے اور برائى پر بردہ ڈالتا ہے اور اسى طرح خالق كائنات اپنى وى ميں ارشاد فرماتا ہے كہ

حيداً إدليف أد يون نيره ١٥٠

### (عملك الصالح عليك ستره و على اظهاره)

ترجمہ: اے بندہ بچھ پر ٹیک ممل کا چھپانا ہے اور میں اسے (لوگوں میں) ظاہر کروں گا۔انسان اپنے اعمال حسنہ کو نہ صرف مخفی بجا لائے بلکہ مخفی رہنے کے قصد سے بجا لائے اب یہ خدا وند ذوالجلال کا بندہ پرفضل واحسان ہوگا کہ وہ لوگوں میں اسے نیک مشہور کرے اور لوگوں کو اسکے حسنات پرمطلع فرمائے اس سے بڑھ کرخدا کے لطف وکرم پر اور کون سی دلیل ہوسکتی ہے کہ بندہ اطاعت خداوندی اور معصیت خداوندی ہر دو کو

چپا کرکرتا ہے گرخدا وند ذوالجلال بندہ پراپی خصوص کرم نوازی کرتے ہوئے اس کی برائیوں پر پردہ ڈالتے ہوئے بندہ کی نیکیوں کومشہور کر دیتا ہے بندہ کیلئے خدا کا اس سے بڑھ کر اور کیا لطف ہوسکتا ہے۔ کہ اس کی برائیوں کو چھپا تا ہے اور اچھائیوں کو لوگوں میں ظاہر کرتا ہے۔ اللہ تبارک و تعالی کی مخلصانہ عبادت کرنے والے کوخدا کے لطف وکرم پر خوشی اور فرحت محسوس کرنی چاہئے نہ یہ کہ لوگوں کی مدح سرائی سے اور ایکے دلوں میں اسکی منزلت بڑھنے سے خوشی ہو۔اور اس کی طرف قرآن مجید میں اشارہ ہوتا ہے کہ (قل بفضل اللہ و بوحمته فبذلك فليفوحوا) سورہ ينس ۸۸ ترجمہ: اے پنجم کہ دینشل و رحمت خدا کا متیجہ ہے لہذا انہیں اس پرخوش ہوتا چاہے۔

## الثاني:

دنیا میں خدا کی طرف سے بندوں کی نیکیوں کو فاہر کرنا اور برائیوں پر پردہ ڈالنے سے اس امر پراستدلال کیا جا سکتا ہے کہ خدا وند ذوالجلال آخرت میں بھی اس طرح لطف وکرم فرمائے گا۔ کیونکہ رسول ارشاد فرمائے ہیں کہ (مساست واللہ علی عبد فی الا بحوق) ترجمہ: اللہ تبارک وتعالی دنیا میں بندہ کی پردہ پوشی نہیں کرتا مگر یہ کہ آخرت میں بھی اسکی پردہ پوشی کرتا ہے۔

#### الثالث:

تیسری وہ خوتی کہ جواچھی ہے اور خدموم نہیں ہے جب بندہ کے اعمال حسنہ پر اطلاع رکھنے والے لوگ اسکی مدح کریں اور اسے انکی مدح مرائی کرنے پراس لیئے خوتی ہو کہ لوگ اطاعت خدا وندی کو پسند کرتے ہیں اور خدا سے مجت رکھتے ہیں اور اسے اس طرح خدا سے محبت کرنے ہیں اور ایکے دل بھی اطاعت خدا کی طرف مائل ہیں ۔اگر اسے لوگوں کیطرف سے مدح کرنے پراس وجہ سے فرحت وخوتی ہوتو یہ بھی محدوج خوتی ہے اس لیئے کہ بعض لوگ ایسے ہوتے ہیں جو خدا کی اطاعت کرنے والوں کو دیکھنا پسند نہیں کرتے اوران سے حسد کرتے ہیں اور انکا غداق اڑاتے ہیں ۔ اور اطاعت کرنے والوں کو دیکھنا پسند نہیں کرتے اوران سے حسد کرتے ہیں اور انکا غداق اڑاتے ہیں ۔ اور اطاعت کرنے والوں کو بناوٹ کرنے والوں سے تعبیر کرتے ہیں ۔

لہذا اگر لوگ اطاعت خدا وندی کر نیوالوں کی حمد وٹناء کریں تو صلحاء لوگوں کو اس پر اسوجہ سے خوثی ہوتی ہے کہ یہ لوگ ان لوگوں کی طرح نہیں جو نیک لوگوں کو تا پیند کرتے ہیں اور نیکیوں کو تا پیند کریں بلکہ یہ لوگ خدا سے محبت کرنے والوں سے محبت کرتے ہیں تو اس قتم کی فرحت وخوش میں کوئی حرج نہیں ہے بلکہ یہ صن ہے۔

اور انسان میں اس منتم کی مدح وثناء کے وقت اخلاص کی علامت یہ ہے کہ لوگوں کی مدح سرائی اسکے اعمال حسنہ میں کوئی تبدیلی نہیں پیدا کرتی ۔اور اسکے اعمال میں کوئی تزلزل واقع نہیں ہوتا بلکہ اسکے ہاں دونوں حالتیں برابر ہیں چاہے لوگوں کو اسکے اعمال حسنہ کی اطلاع ہویا نہ ہو لیکن اگر کوئی انسان اپنے اندر لوگوں کی مدح سرائی سے تبدیلی محسوس کرئے تو اس وقت اسے معلوم ہوتا چاہئے کہ وہ ریا کاری کررہا ہے لہذا انہی صورت میں اسے اس بری مرش کا از الد کرتا چاہے اسوقت اسے اس بری مرش کا از الد کرتا چاہے اسوقت اسے اس بری مرش کا از الد کرتا چاہے وگرتا ہلاک ہو جائےگا۔ (أعاذنا الله و ایا سے من الرید)۔

فرموم: لیکن اگر انسان کولوگوں کیطرف سے اسکی مدح سرائی کرنے سے اس لیئے خوشی ہو کہ اب اس کا مقام لوگوں میں بڑھ گیا ہے لہذا انہیں اب اسکی عزت وعظمت کرنی چاہیئے اور اسکی مدح کرتے رہنا چاہیے اور یہ تصور کرئے کہ اب لوگوں پر

فرض ہے کہ اسکی حاجات کو پورا کریں

اور ہر وقت عرت واحر ام سے پیش آئیں اس می کی خوشی حقیقت بیں ریا کاری کی دوسری تصویر ہے اور اس سے اثبان کے اعمال حسنہ ضائع ہوجاتے ہیں اور جہاں اسکے اعمال کا پلہ بھاری تھا اب وہ خسارے بیں اور جہاں اسکے اعمال کا پلہ بھاری تھا اب وہ خسارے بیں ہے۔ اور جنت الفردوس کے اعمال درجات سے فکل کر جہنم کے بہت ترین مقام پر جہنے گیا ہے انسان کو جاننا چاہیے کہ ریا کاری کی جڑ دنیا سے مجت کرنا اور آخرت کو بھلانا ہے اور اللہ تعالی کے وسیح خزانے بیس تفکر نہ کرنے سے ریا کاری کی مرض لاحق ہو قی ہے خدا و فد ذوالجلال کی دنیا بیس پائی جانبوالی نشانیوں بیس خور و فکر نہ کرنے سے ریا کاری کا مخوص جذبہ بیدا ہوتا ہے۔ اور ای طرح خدا کی نعمات اخروبی کی جانب متوجہ نہ ہوئے سے ریا کاری کی مرض ہوتی ہے لیکن ان تمام امور کی اصل اور جڑ دنیا اور شہوات کی اندھی مجت ہے اور شہوت کی اندھی مجت ہی ہر برائی کی جڑ ہوا کرتی ہے۔ کیونکہ اگر عمل خدا کیلئے اور دار آخرت ہے۔ کیونکہ اگر عمل خدا کیلئے اور دار آخرت ہے۔ کیونکہ اگر عمل خدا کیلئے اور دار آخرت کی رغبت اور است ہوتا ہے اور وہ عمل فقط خدا کیلئے اور دار آخرت کی رغبت اور است ہوتا ہے اور وہ عمل فقط خدا کیلئے اور دار آخرت کی رغبت اور است ہوتا ہے اور وہ عمل فقط خدا کیلئے اور دار آخرت کی رغبت اور است ہوتا ہے اور میں مقام و منزلت کی رغبت اور است ہوتا ہے اور وہ جی میں اور بیا اور است ہوتا ہے میں فرر ہونے بیں اور بیا ہوں کی ہوت ہیں۔ اس قسم کے دیگر امور انسان کے دل کو اندھا کر دیتے ہیں اور اسے آخرت بیں فکر کرنے سے روکتے ہیں اور بیا ہوں۔ تہ ہیں۔ سے منور ہونے بیں مانع ہوتے ہیں۔

#### اشكال:

اگر کمی شخص کے نفس میں ریا کاری کیلئے کراہت ہواور اس کراہت کی بنا پرریا کاری سے دور بھا گتا ہواور اس سے بغض رکھتا ہو۔ وہ اخلاص کیسا تھ خدا ہی کیلئے اعمال بجالاتا ہواور اس کے اعمال حسنہ پرلوگوں کامطلع ہونا اسے کوئی متغیر نہ کر سکے بلکہ اس کا مرتبہ اخلاص اس درجہ پر ہو کہ لوگوں کا ہونا اور نہ ہونا اس کے ہاں برابر ہو۔ لوگ اس کے اعمال کی مقدار اور کیفیت میں تبدیلی نہ لاسکیس اور اس پرلوگوں کی تا ثیر نہ ہولیکن پھر بھی ان تمام امور کے باوجود وہ اس امر سے خالی نہ ہو کہ اس کی طبیعت غیر اختیاری طور پر رہا ء کیلم ف ماکل ہو۔ اور اس سے محبت کرتا ہواور رہا کاری سے اس کی طبیعت غیر اختیاری طور پر وہ رہا کاری سے بغض کرتا ہو۔

طبیعت غیر اختیاری حالت میں خوش ہولیکن عقلی طور پر وہ رہا کاری سے بغض کرتا ہو۔

تو آیا ایسا شخص رہا کارلوگوں کی فہرست میں ہوگا ؟؟

# الجواب:

الله سجانه وتعالى نے بنده كواس كى طاقت اور برداشت كے مطابق تكيف دى ہے خدا وند ذوالجلال نے بنده كواليسے كئي امر

کی تکلیف نہیں دی جواس کی طاقت سے باہر ہواور وہ اسکامتحمل نہ ہو۔لہذا انسان اس امر پر طاقت نہیں رکھتا کہ وہ شیطانی وسوسہ کو بھی روک لے، اور نہ ہی طبیعت بشری کے تقاضوں کے قلع فیح کرنے پر قدرت رکھتا ہے، تا کہ وہ اس نقاضائے طبیعت بشری کا قلع قع کرتے ہوئے بالکل ہموات کی طرف مائل ہی نہ ہو، اور مقتضائے طبیعت بشری کا انسان کی طاقت وقدرت سے باہر ہونا یہ ایک غیر متنازع اور مسلم امر ہے، اسی وجہ سے رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ان نقاضائے بشریت سے عنو و معافی کی خدا کیطر ف سے بثارت وی گئی ہے تا کہ رحمت الہیہ سے لوگوں کو نا امیدی نہ ہو۔ اور حرج ومرج لازم نہ آئے اور تا کہ لوگ بارگاہ خدا وندی کے قریب ہوکر اسکی رحمت واسعہ کے بمیشہ متنی وطلب گار رہیں۔ رسول اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ارشاو فرماتے ہیں۔ رسول

(عفا الله الممتنى عمّا حدّثت به انفسها ما لمر تنطق به او تعمل به (ترجمه) الله تعالى نے ميرى امت كونش كى رغبات سے معاف كيا ہے جب تك وہ ان رغبات بي عمل درآ منييں كرتے اسليئ كه اعضاء و جوارح كى حركات وسكنات انسان كے قبنہ واختيار ميں ہيں جبكہ دلوں كے وسوسے اور اور هام اور خيالات پر انسان اختيار نہيں ركھتا۔ اور بيدا يك ايسا واضح اور اظهر من المشمس امر ہے جو ہر عقل مند انسان درك كرتا ہے۔ بال بيدا يك عليحدہ امر ہے كه انسان كامل كوان خيالات اور وسوسوں كا ان كے خالف امور اور اضداد كيساتھ مقابلہ كرنا چاہيئے۔ اور شہوات كا مقابلہ اس سے كرا بت كرنے سے كيا جاتا ہے۔ اور معرفت علوم وينيہ اور عقل و خرد كى روشنى سے ان رؤيل خيالات كا دفاع كيا جاتا ہے انسان كوائي عاقبت كا جاتا ہے۔ اور معرفت علوم وينيہ اور عقل و خردكى روشنى سے ان رؤيل خيالات كا دفاع كيا جاتا ہے انسان كوائي عاقبت كا خيال كرنا چاہيئ اگرانسان ان تمام امور كو مذافر ركھتے ہوئے زندگى گرار بيتو آدا يكى تكليف ميں اس نے كوتا بى نہيں كى ۔ كيونكہ وسوے اور خيالات ريا شيطانى چال ہے ، اور پھر رياكي طرف ماكل ہونا نفس آ مارہ كى كارستانى ہے . جبكہ رياكارى ۔ يا جتناب اور نفرت كرنا ايمان كى علامت اور عقل و خرد كے ہوئيكى وليل ہے .

ریا کاری کا علاج نیام واضح اور روش ہونا چاہیے کہ اخلاص کی جڑ اوراساس انسان کی حالت کا خلوت وجلوت میں برابر ہونا ہے بخلص انسان وی ہوتا ہے جو دور خنہیں رکھتا کہ تنہائی میں کچھ ہواورلوگوں کے درمیان کسی اور چرہ کیساتھ پیش آئے۔ بلکہ جو اسکی حالت خلوت میں ہوتی ہے وہی اسکی حالت جلوث میں ہوتی ہے جیسا کہ بعض حکماء نے کہا ہے کہ اس اس اس اس کے اس کی حالت کھلم کھلاعمل کرنا ہے 'جواب میں اس سے سوال کیا گیا کہ تھلم کھلاعمل کرنا ہے 'جواب میں اس سے سوال کیا گیا کہ تھلم کھلاعمل کرنے ہے کیا مراد ہے ؟ تو حکیم کہنا ہے کہ کھلم کھلاعمل سے مراد ہے جہد کو سول نہ ہو۔ اور حقیقت میں بیکام سید الدی کھاء مرشد الاو صیاء حضوت علی بن ابی طالب علیهما السلام سے حاصل اور حقیقت میں بیکلام سید الدیکھاء مرشد الاو صیاء حضوت علی بن ابی طالب علیهما السلام سے حاصل

كيا كيا ب جياك حضرت امام الاتقياء ووالد الائمة الامناء ومكمل الاولياء امير المؤمنين على بن ابي طالب عليهما الصلوة والسلام ارثاد فرمات بيل. (ايّاك وما تعتذرمنه فانه لا يعتذرمن خير وايساك و كلّ عمل في السرّ تستحى منه في العلانيه وايّاك و كل عمل اذا ذكر لصاحبه انسكوه) ترجمہ: بچوالیے كام سے جس سے بعد ميں تہيں معذرت كرنى بڑے كيونكہ اچھے كام كى بدولت معذرت نہيں كرنى پڑتی ۔اوراس مخفی اور پوشیدہ عمل سے بچوجس کے واضح ہونے پرآپ کوشرم محسوس ہو اوراس عمل سے محفوظ رہو جے اگر اس کے مرتکب سے ذکر کیا جائے تو وہ اس عمل بدسے اٹکار کر دے۔ رسول آکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں (انّ اعسلسی منازل الايمان درجة واحدة من بلغ اليها فقد فاز وظفر وهو ان ينتهي بسريرته في الصّلاح الى ان لايبالي بهااذاظهرت ولا يدخداف عقابها اذا استترت، ترجمه: ايمان كے اعلى منازل كا ايك ايدا درجه ہے جس پر اگركوئى پہنچ جائے تو وہ کامیاب و کامران ہے۔ وہ یہ ہے کہ اسے اس کے فخق اعمال کے ظاہر ہونے پر کوئی خوف اور انکی کوئی پر واہ نہ ہواور اى طرح چھے رہنے سے اسكے عقاب سے بھی خالف نہ ہو۔ حضرت رسول خداصلی الله عليه وآله وسلم سے عرض كيا كيا كه مولاً نجات كس من مي الم الناس من فرماياكه (أن لا يعمل العبد بطاعة الله يريد بها الناس) ترجمه :انسان خداکی اطاعت لوگوں کیلئے نہ کرے۔ ای طرح ریا کاری کی خدمت میں ایک اور مقام پر حتی مرتبت فرماتے ہیں (أن الله لا يقبل عملاً فيه مثقال ذرقمن رياع ) ترجم: دره برابرريا والعطل كوخدا وندزوا لجلال قبول نيس فرماتا حضرت محم مصطفیٰ صلی الله علیه وآله وسلم ریا کاری کی ندمت کرتے ہوئے راہ خدا میں قتل ہونے والے اور خدا کی راہ میں مال خرج كرنے والے اور اى طرح كتاب خدا قرآن مجيدكى تلاوت كرنے والے كو مخاطب موكر ارشاد فرماتے ہيں كر (كنابت بل أردت أن يقال فلان جَواد ،كابت بل أردت أن يقال فلان شجاع ، كذبت بل أودت أن يقسال فلان قدارىء) ترجمه: توايخ دعوى سخاوت مين جموك بوليا ب كيونكه تم في راه خدا مين مال اس لي خرج كيا تما تا كەلوگ آپكونخى كېيل \_اوراك را وخدا ميل قتل ہونے والے تم اپنے اس دعوى ميل جھوٹے ہواصل ميل تم نے شجاع مشہور ہونیکی شہرت میں جان دی تھی ۔ اور ای طرح تلاوت قرآن کرنے والے کورسول فرمائیں کے کہتم جھوٹے ہوتم نے قرآن کی تلاوت اس لیے کی تھی تا کہ لوگ آپ کو قاری قرآن کے لقب سے پکاریں۔رسول اسلام سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں ایسے لوگ بھی بھی ان اعمال پر ثواب خاصل نہیں کرسکیں گے ۔حضرت پیغیبر آکرم صلی الله علیه وآله وسلم فرماتے ہیں کہ (ان احوف ما احاف علیکم السُّوك الأصغر) ترجمہ مجھے آپ کے بارے میں سب سے زیادہ خوف شرک اصغر (چھوٹے شرک) کا ہے۔لوگوں نے عرض کی ! یا رسول الله چھوٹے شرک سے کیا مراد ہے؟ آنجناب صلی الله علیہ وآل اگرانسان اس ذلت ورسوائی کے بارے میں غور وفکر کرے اور لوگوں کی جانب سے جو پھھاسے ملے گا اس کے اور خدا کی طرف سے ملنے والے ثواب جو کہ اب ریا کاری کی وجہ سے ضائع کر بیٹھا ہے اگر ان دونوں کے درمیان موازنہ کرے اور غور وفکر کرے کہ ریا کاری ہے اعمال حسنہ برے اعمال میں تبدیل ہوگئے ہیں تو ریا کاری کی ندمت کے لیے

یمی کافی ہے کہ ثواب الہی ،عقاب خداوندی میں تبدیل

ہو چکا ہے، بیتمام امور ریا کاری کے ضرر کو سیجھنے کے لیے کافی ووافی ہیں اور بیامور انسان کو ریا کاری کی مرض سے بیخنے کے لیے وادار کرتے ہیں کیونکہ انسان ان اعمال ھند کے ذریعے جنت الفردوس کا اعلی رتبہ جو کہ صدیقین کا رتبہ ہے حاصل کرسکتا ہے لیکن اب ریا کاری کرنے سے جہم کے آخری درجے کامستحق تھہرے گا۔

یکیسی ذات و بتاہی ہے پھر بروزمحشر پوری مخلوق خدا کے سامنے رسوائی حاصل ہوگی اور فقط یہی پھے بھی نہیں بلکہ دنیا میں لوگوں کے دلوں کی ٹوہ میں رہنے سے ہر وقت دکھ اور غم کا شکار رہتا ہے کیونکہ لوگوں کو راضی رکھنا ایک ایسی غایت ہے جو بھی حاصل نہیں ہو جاتا ہے اور بہا اوقات ہے جو بھی حاصل نہیں ہو جاتا ہے اور بہا اوقات لوگوں کا دوسرا فریق ناراض ہو جاتا ہے اور بہا اوقات لوگوں کے ایک فریق کی رضا مندی دوسرے کی ناراضگی خریدنے سے حاصل ہوتی ہے، لہذا جو شخص خدا کی ناراضگی سے لوگوں کی رضا کو حاصل کرنا چا ہے خالق کا نئات اس شخص پر ناراض ہونے کے ساتھ ساتھ لوگوں کو بھی اس پر ناراض کر دیتا ہے۔ (۱)

اور پھر کیا یہ کوئی عقل مندی ہے کہ لوگوں ہے اپنی مدح و ثناء کروانے کے چکر میں انسان مذمت الی کامستی ہو جائے؟
لوگوں کی حمد و ثناء نداس کے رزق میں اضافہ کر عمق ہے اور نہ ہی اس کی زندگی بوٹھا عتی ہے، یہ جموئی مدح انسان کو دن کوئی فائدہ نہ دے گی جس دن جرکوئی ( اعمال حسم کا ) محتاج ہوگا، جس دن کوروز محشر سے یاد کیا جاتا ہے، انسان کو لوگوں کے ہاں موجود کسی چیز کی طع و لالحج نہیں کرنی چاہیے کیونکہ رزق دینے والا فقط خالق کا نتات ہے اور اس کی عطاء سب سے بہترین عطاء ہے، جو محلوق خدا میں لالحج کرے اور ان کے پاس پائی جانے والی کسی چیز کی طع کرے تو اگر وہ اس سب سے بہترین عطاء ہے، جو محلوق خدا میں لالحج کرے اور ان کے پاس پائی جانے والی کسی چیز کی طع کرے تو اگر وہ اس یا بہتری کی بنا پر خدا اس یا بھی لے تو اس میں رسوائی و ذات اور نفس کی اہانت ہے یہ کون سی عقل مندی ہے کہ انسان او ہام پرتی کی بنا پر خدا کے خزانوں کو چھوڑ کر جھوٹی امیدوں کے چھچے لگ جائے؟ اور بیامیدیں اگر پوری بھی ہو جا کیں تو اس کی لذت اس ذات ورسوائی کو دور نہیں کر سکتی جو انسان کو خدا نوں کو چھوڑ کر لوگوں سے امید لگانے میں حاصل ہوئی ہے عقل مندانیان کو ورسوائی کو دور نہیں کر سے جو انسان کو خدا نوں کو چھوڑ کر لوگوں سے امید لگانے میں حاصل ہوئی ہے عقل مندانیان کو ورسوائی کو دور نہیں کر سے اور ان اسباب رزق کے ضرر و نقصان کی طرف متوجد رہنا چاہیے آگر انسان ان اسباب رزق

نه خدا ہی ملا نہ وصال صنم

اورونیامیں اکثر لوگوں کا یکی حال ہے۔

<sup>(</sup>۱) تو گویاوه اس شعر کاحقیقی مصداق بن جاتا ہے کہ ندادھر کا رہاندادھر کا رہا

کی بازگشت اوران سے حاصل ہونے والے نقصانات پرغور و گرکرے تو بھی بھی ان میں رغبت نہ کرے اور خلوص ول کے ساتھ خالق کی بارگاہ میں حاضر ہو، کیونکہ عقل مند بھی بھی نقصان وہ چیزوں میں رغبت نہیں کرتا ، ریا کارشخص کی تنبیہ کے لیے اتنا ہی کافی ہے کہ اگر لوگ اس کے باطن میں پائی جانے والی ریا کاری اور ظاہری اخلاص کو جان لیس تو وہ اس سے نفرت کریں ، اور نفرت کرنے لگ جائیں اور اللہ تعالی بھی عنقریب اس کے اس راز کو فاش کرے گاتا کہ لوگ اس سے نفرت کریں ، اور خالق کا کتا تھا کہ لوگ اس سے نفرت کریں ، اور خالق کا کتات لوگوں پر واضح کر دے گا کہ بیریا کار ہے اور میری بارگاہ میں تا لپندیدہ ہے لیکن اس کے برعکس اگر انسان میں اخلاص ہوتو خدا لوگوں پر اس کے اخلاص حقیقی کوروش کرتا ہے اور لوگوں کو اس کے لیے مخرکر دیتا ہے ، لوگوں کے دلوں میں مخلص شخص کے لیے عجت ڈال دیتا ہے اور خدا لوگوں کی زبان پر اس کی حمد و ثناء جاری کرواتا ہے ۔

#### واقعه

ایک روایت میں ملتا ہے کہ بنی اسرائیل کا ایک شخص کہتا ہے کہ میں خدا کی اس قدر عبادت کروں گا تا کہ یاد کیا جاؤں تو سے شخص ایک مدت مدید تک عبادت خدا میں مشغول رہائیکن اس ریا کار عابد کے پاس سے کوئی شخص بھی نہیں گزرتا مگر سے کہتا ہوا گزر جاتا کہ بدریا گاری اور بناوٹ کی عبادت کر رہا ہے تو بیشخص پریشان ہوکر اپنے ضمیر کو جنجھوڑتا ہے اور کہتا ہے کہ میں نے اپنی پوری عمر ایک بے سود اور گھٹیا ہدف میں ضائع کر دی ہے لہذا اب جھے خدا کے لیے عمل کرنا چاہیے تو اب اپنی میں نے اپنی پوری عمر ایک بے سود اور گھٹیا ہدف میں ضائع کر دی ہے لہذا اب جھے خدا کے لیے عمل کرنا چاہیے تو اب اپنی میں گزرتا تھا اسے میں اور پر جیزگار کہتا ہوا گزرتا تھا اسے میں اور پر جیزگار کہتا ہوا گزرتا تھا اسے میں اور پر جیزگار کہتا ہوا گزرتا تھا اسے میں اور پر جیزگار کہتا ہوا گزرتا تھا ا

ای امری طرف خداکا فرمان اشارہ کرتا ہے کہ (علیك سترہ و علی اظهارہ) اے بندہ تھ پراعمال فیرکو چھپانا ہے اور میں آئیں (لوگوں میں) ظاہر کروں گا اور حضرات آئمہ اطہار علیہم السلام کی کلام ہے بھی بہی مشرقے ہوتا ہے (ان اللہ یقسم الثناء کما یقسم الرزق وزق کی طرح مدح و شاء بھی خدای کے قضہ قدرت میں ہے۔ اور یہ بات معلوم ہوجانی چاہیے کہ لوگوں کی مدح و شاء سے انسان کو پچھ بھی حاصل نہیں ہوگا خالق کے ہاں یہ ایک مذموم امر ہے اور ای طرح اگر لوگ مدمت کرتے ہیں تو بھی یہ کوئی نقصان نہیں پہنچائے گی ، اگر لوگ کسی انسان کے مخلق اور متی ہونے کی وجہ سے مذمت کریں تو خدا کے ہاں اس شخص کی حقیقت میں مدح ہے اور خدا اسے اپنے مقرب لوگوں میں قرار ویتا ہے لوگوں کی مذمت کریں تو خدا کے ہاں اس شخص کی حقیقت میں مدح ہے اور خدا اسے اپنے مقرب لوگوں میں قرار ویتا ہے لوگوں کی مذمت کریں تو خدا کے ہاں اس شخص کی حقیقت میں مدح ہے اور خدا اسے اپنے مقرب لوگوں میں قرار ویتا ہے لوگوں کی مذمت اور مکاریاں اسے کیسے نقصان

پہنچا سکتی ہیں جب کہ رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں (من الشر محامد الله علی محامد الناس کفا ہ الله مو تولة الناس) جو مخص (اپنے لیے) خداکی مدح وثناء کولوگوں سے حاصل ہونے والی مدح وثناء پرفوقیت دے توخدا

اسے لوگوں کی طرف سے مشکلات میں کافی ہوتا ہے۔

ختی مرتبت ایک اور مقام پرارشاو فرماتے ہیں (من اصلح امر اخوته اصلح الله امر دنیا ہو من اصلح ما بینه و بین الله اصلح الله ما بینه و بین الناس) جو فض اپنی آخرت کوسنوارتا ہے فدااس کی دنیا کوسنوارتا ہے اور جو فض فدا اور اپنے درمیان معاملہ صاف رکھتا ہے فدااس کے اور لوگوں کے درمیان مسائل کوسلجھا تا اور ان کی اصلاح کرتا ہے ، اور ضروری ہے کہ انسان کو بمیشہ اس بات کو مدنظر رکھنا چاہیے کہ قیامت کے دن وہ اعمال حسنہ کی طرف بہت زیادہ عملی ہوگا کے وقع کے وقع مقال و لا بنون الا من اتبی عملی ہوگا کے وقع کے وقع کے دن کے بارے میں قرآن تجد میں ماتا ہے کہ ( یسوم لا ینفع فیه مال و لا بنون الا من اتبی الله بقلب صلیحہ) ( قیامت کے ) دن نہ مال نفع دیگا اور نہ اولاد گر بیکہ قلب سیم کے ساتھ اللہ کی بارگاہ میں حاضری وو۔ ایک اور جگہ پر ارشاد ہوتا ہے ( لا بیجو کی والدعن ولدہ ) جس دن نہ باپ بیٹے کے کام آئے گا۔ اس دن فدا کے مقرب ترین لوگ بھی اپنے آپ میں مشخول اور پر بیٹان ہول گے نفسانفسی کا عالم ہوگا چہ جائے کہ کوئی اس دن کی غیر کی خبر لے اس دن سوائے علی خالص کے کوئی فائدہ فیمیں ویگا، جیسا کہ دور کا سفر کرنے والے مسافر کوسفر کی مشکلات سے محفوظ رہنے کے دن سے دن سوائے علی خال و زر کی ضرورت ہوتی ہے جب محتاج ہوتو وہ سفر میں ان سے فائدہ اٹھا تا ہے قیامت کے دن سے ذیادہ واور

کوئی حاجت اور فقر و فاقہ والا دن نہیں ہوسکتا اور خدا کے لیے خالص عمل کرنے سے نیادہ اور کوئی نفع والاعمل نہیں ہوسکتا سب سے قیتی جو ہرعمل خالص ہے اور اٹھانے ہیں بھی بہت ہاکا ہے، بلکہ عمل خالص انسان کو اٹھائے ہوئے ہوتا ہے جیسا کرقر آن مجید کی اس آیت کی تفییر میں وار دہوا ہے (وینجی الله الذین اتقوا بمفار تھم )خدا صاحبان تقوی کو ان کی کامیا بی کے سب نجات وے دے گا ، سورة زمر آیت الا۔

اس نہ کورہ آیت کی تغییر میں ہے کہ قیامت کی شدت کے وقت اعمال حسنہ انسان کو کہتے ہیں کہ آؤ مجھ پرسوار ہو جاؤ ، دنیا میں تم نے مجھے اٹھائے رکھا اور آج میں آپ کا بو جھ اٹھا تا ہوں تو انسان ان پرسوار ہو جائے گا اور اعمال حسنہ کی بدولت قیامت کے دن کی مختبوں کا مقابلہ کرے گا ،

حضرت امام جعفرصادق عليه السلام سيمنقول ب(ان العدم السسالح ليسمهد لصاحبه في الجنة كما يوسل المرجل غلامه بفواشه فيفوش له) (ونيايس) نيك اعمال كرنے والے فض كے ليے (آخرت بيس) اعمال حسنه الله طرح ان كے آنے سے پہلے راستہ ہموار كرتے ہيں جيسے كوئى آقا اپنے غلام كوكہيں اپنے جانے سے پہلے بجوا كربستر وغيره بجھوا كرانتظام كروا تاہے ،

پھراس قول مبارک کے بعدامام قرآن مجیدی اس آیدگی تلاوت فرماتے ہیں (و من عدمل صالحا فلانفسهم يمران مورة روم آيت مهر جولوگ فيك علل كررہے ہيں وہ اپنے ليے راہ ہموار كررہے ہيں،

جس شخص کے دل میں قیامت کے دن کی ہولنا کیوں کا خوف ہواور خدا کے ہاں اعلی منازل آخرت کا یقین ہوتو اس کے سامنے دنیا وی امور جو کہ چندروز ہ

ہیں بہت اور پیج نظرات ہیں چونکہ ان میں گندگی اور بدمزگی ہے دھوں اور مصیبتوں کے سوا کچھ بھی نہیں ہے۔

آ خرت کی عظمت کے صحیح عقیدہ سے انسان قبلی طور پر صرف خدا ہی کی طرف مائل ہوتا ہے اور دیا کاری کی ذلت و رسوائی سے بھی محفوظ ہوجاتا ہے ، اس اخلاص کی بدولت اس کا دل انوارالہد کا مرکز بن جاتا ہے ، انوارالہد سے اس کا دل روش و منور ہو کر نظرتا ہے ، اس کی زبان پر بھی نور خدا کا اثر ہوتا ہے ، اللہ تعالی اس کے دل میں اپنے لئے انس و عجت میں اضافہ کر کے کا جذبہ پیدا کرتا ہے ، تھارت دنیا اور عظمت آخرت کا کے خلوق خدا سے بالگل نا امید اور ان سے علیحدگی اختیار کرنے کا جذبہ پیدا کرتا ہے ، تھارت دنیا اور عظمت آخرت کا احساس اجا گر ہوتا ہے ، اوگوں پر بھروسہ اس کے دل سے اٹھ جاتا ہے جس سے ریا کاری کا ایک مہم عضر ختم ہوجاتا ہے ، شہائی اور خلوت کو بہند کرنے لگ جاتا ہے اور پھر لگا تاراس پر رحمت الی کی بارش رہتی ہے اس کی زبان سے حکمت کے موق بھر تے ہیں ، رسول خدا فرماتے ہیں کہ (من اخلص لله اربعین یو ما فجر الله پناہیع الحکمة من قلبه علی موق بھر تے ہیں ، رسول خدا کے لئے خلاص ہوجائے تو خدا وند ذو الجلال حکمت کے چھے اس کے دل سے زبان پر جاری کا سے زبان پر جاری کہ میں موجائے تو خدا وند ذو الجلال حکمت کے چھے اس کے دل سے زبان پر جاری کی موجائے تو خدا وند ذو الجلال حکمت کے جسے اس کے دل سے زبان پر جاری کی موجائے تو خدا وند ذو الجلال حکمت کے جسے اس کی دل سے زبان پر جاری کی موجائے تو خدا وند ذو الجلال حکمت کے جسے اس کے دل سے زبان پر جاری کی موجائے تو خدا وند ذو الجلال حکمت کے جسے اس کے دل سے زبان پر جاری کی موجائے تو خدا وند ذو الجلال حکمت کے جسے اس کی دل سے زبان پر جاری کی موجائے تو خدا وند ذو الجلال کی مدت کے جسے دار سے زبان پر جاری کی در مدت اس کہ در میں اسے دیا ہو تھا کہ در میں اسے در مدت اسے کیا تھا کہ موجائے تو خدا وند ذو الجلال کی مدت کے جسے در سے در بان پر جاری کی در میں اسے در مدت اسے کیا تھا کہ در اس اسے در بانے در مدت اسے کیا ہو کہ در سے در بان میں کی در سے در بانے دیں ہو بانے در بانے د

راوی عبید بن زراره حضرت صاوق آل محمیم السلام سے قل کرتا ہے (ما من مومن الا وقد جعل الله له من ایمانه انسا یسکن الیه حتی لو کان علی قلة جبل لمر یستوحش) الله تبارک وتعالی نے ہرموئن کے لیے اس کے ایمان کو جائے سکون قرار دیا ہے تو پھر آگروہ پہاڑ کی بلند ترین چوٹی پر بی کیوں نہ ہوتو وہ اپنے آپ بین وحشت و تنہائی محسوں نہیں کرتا ، اسی طرح ایک اور مقام پرامام جعفر صادق علید اسلام سے مروی ہے (خالسط الشاس تخبر هم و متی تخبر هم تقله علی گول سے اختلاط اور یل جول کروتا کہ انہیں آزما لواور پھر انہیں آزمانے کے بعد ان کوچھوڑ دو گاور ان سے بیز ار ہوجا ؤگے۔

ای طرح کا فرمان حفرت امام حسن عسری علیه السلام سے ماتا ہے (الوحشة من النساس علی قدر الفطنة بھم الوگوں سے وحشت و تنهائی اتن ہی ہوگ جتنا انہیں سمجھ لیا جائے گا۔

كعب الاحبار روايت كرتا ب كه الله تعالى في السيخ بعض البياء كي طرف وي مين ارشاد فرمايا كه" أكرتم أن بأت كو پيند

کرتے ہو کہ کل جنت الفردوس میں میری ملاقات کروٹو پھر دنیا میں تنہائی کے ساتھ صرف مجھ سے کو لگا کے زندگی بسر کرو
اور اس طرح دکھ وغم اور تنہائی سے رہو جیسے کوئی تنہا پرندہ ایک الی زمین کی طرف اڑے جہال شاگھاس ہواور نہ پانی کے
آٹار ہوں ، درختوں کے پتے کھا کر بیتنہا پرندہ گزارا کرے اور جب رات ہو جائے تو اپنے گھونسلے میں آکر پناہ لے اس
تنہائی میں یہ پرندہ سب سے خلوت اختیار کر کے ان سے وحشت کیے ہوئے ہے لیکن میرے ساتھ مانوس ہو کرزندگی گزار
رہا ہوتا ہے۔

حضرت سيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء سلام الشعليها سيمنقول ب ( من اصعد الى الله خالص عبادته اهبط اللة عز و جل اليه افضل مصلحته) جو محض خالص عبادت سيعش على كى طرف ترقى كى منازل طي كرنا عيا بتا بي توخدا ابنى بارگاه سي اس كے ليے بهترين مصالح اور اس كے مفادات كونازل فرما تا ہے -

حضرت امام باقر العلوم ارشاد فرماتے ہیں ( لا یکون العبد عابد اگله حق عبادته حتی ینقطع عن العلق کلهم الیه فحصیت فی یقول هذا خالص لی فیقبله بکرمه) انبان اس وقت تک حق عبودیت ادائیس کرسکتا جب تک پوری مخلوق خداسے مندمور کراپنے خالق سے لوندلگالے ، اس وقت خالق اسے کہتا ہے کہ بیا عابد مخص میرے لیے خلص ہے پھر خدا بھی ایٹ رحم وکرم سے اس کی عبادت کو قبول کرتا ہے ۔

حضرت صاوق آل محریکیہم السلام فرماتے ہیں کہ بندے پر خداکی اس سے بوھ کر اور کوئی جلیل القدر نعت نہیں ہوسکتی کہ بندہ کے دل میں فظ خداکی محبت ہواس کے غیر کی نہ ہو۔

بشام بن الحكم كوحفرت امام جعفرصادق عليه السلام فرمات بي (يا هشام: المصبوعلى الوحدة علامة قوة العقل فحمن عقل عن المله اعتزل من اهل اللنيا و الراغبين فيها ورغب فيما عند الله و كان الله انيسه في الموحشة و صاحبه في الوحدة و غناه في العيلة و معزه من غير عشيرة ، يا هشام: قليل العمل مع العلم مقبول مضاعف و كثير العمل من اهل الجهل مودود) المشام: تنهائي پيمبركرنا قوت عمل كى علامت بجو فداك معامله مس عقل مند بوتا به مجروه تمام تلوق فوا اور دنيا مين رغبت كرف والول سے دور بوجاتا به وه خداك خداك معامله مس عقل مند بوتا به اور تنهائي مين اس كامونس خدا بوتا به اور ان كا ساتھ خدا بوتا به تابي كا بي يا عبر عندا است كاندان كي بغير عزت واكرام ديتا به المي ماتي موثوا الموثور المناس عمل بهي حقيقت مين بهت زياده اور (خداك بال) مقبول بوتا به جبكه كثرت عمل جبالت كراتي بوتو وه مقبول نبين عمل بهي حقيقت مين بهت زياده اور (خداك بال) مقبول بوتا به جبكه كثرت عمل جبالت كراتھ بوتو وه مقبول نبين

حضرت امام جوادمحم تقی علیه السلام فرماتے ہیں (افضل العبادة الانحلاص) سب سے بہترین عبادت اخلاص پیدا کرنا ہے۔ حضرت امام علی نقی علیه السلام سے منقول ہے (لو سسلك النساس وادیا وسیعا لسلکت وادی رجل عبد الله وحدہ خلاصا) اگر لوگ ایک وسیع وعریض وادی کی طرف چلتو میں اس شخص کی وادی اور اس کے مقام کی طرف جاؤں گا جہاں وہ اخلاص کے ساتھ تنہائی میں خدا کی عبادت کر رہا ہو۔

حضرت امام حسن عسكرى عليه السلام كا فرمان ہے كه ( لمو جعلت الدنيا كلها لقمة و احدة لقمتها من يعبد الله خالصاً لمرايت آنى مقصو فى حقه ولومنعت الكافر منها حتى يموت جوعا و عطشا له اذقته شربة من المساء لمرايت آنى مقصو فى حقه ولومنعت الكافر منها حتى يموت جوعا و عطشا له اذقته شربة من المساء لمرايت آنى قد اسوفت) اگر پورى دنيا أيك لقمه بهواور ميں اس اس شخص كوكلا دوں جس نے الله كي مخلص بهو عبادت كى بهوليكن پر بھى اس كے باوجود اس مخلص عابدكى خدمت كرنے سے اپنے آپ كوكوتاه مجھول گا، اور اگر اس كے باوجود اس مخلص عابدكى خدمت كرنے سے اپنے آپ كوكوتاه مجھول گا، اور اگر اس كے برگس كى كافر كواس ميں سے پھے بھى نه دول يہاں تك كه بھوكا بياسا مرنے لگ جائے اور پھر اسے ايك گھون يانى كا پلا دول تو آس وقت ميں اپنے آپ كوففنول خر جى كرنے والوں ميں شار كروں گا۔

مذكوره بالا وه علمي ادويه بيں جن سے ريا كاري كانجس درخت جروں سے اكھاڑا جا سكتا ہے۔

ر **یا کاری کے خاتمہ کے لیے عملی دوا**: خاتمہ ریا کاری کاعلمی دوا ذکر کرنے کے بعد اب اس منحوں مرض کے خاتمہ کے لیے چندعملی دوا ذکر کیے جاتے ہیں۔

- (۱) انسان اپنے آپ کواس امر کا عادی بنائے کہ عبادات کو تفی رکھے۔
- (۲) انسان جس طرح لوگول سے جھپ کرفواحش اور برائیوں کا ارتکاب کرتا ہے

ای طرح عبادات کو بھی چھپا کر کرے اور کسی گودکھا کر نہ کرے۔

(٣) اپنی عبادات کا اینے خالق و مالک خدا کے علم اور اطلاع پر اکتفاء کرے اور اپنی عبادات پر لوگوں کے مطلع ہونے کی ہوئی میں ندرہے۔

(4) غیراللہ سے اپنی عبادات کے جانے کی طلب نہ کرے ۔

. حضرت عين اين حواريول كوفر مات بين (اذا صام احدك صوما فليدهن رأسه و لحيته و يمسع شفتيه بالنويت لئلا يرى الناس انه صائم و اذا اعطى بيمينه فليخف عن شماله و اذا صلى فليرخ ستر بابه فان الله يقسم الفناء كما يقسم الوزق ) آب من سع جب كوئي روزه دار بوتواي مر اور دارهي اور بونول كوتيل وغيره

سے ترکرے تاکہ لوگوں کو بیمعلوم نہ ہو کہ وہ روزہ دار ہے ، اور اگر دائیں ہاتھ سے نیکی کرے تو بائیں کو پتہ بھی نہ ہو ، چپ کر دروازہ بند کر کے نماز اداکرو کیونکہ اللہ تعالی ہی دیگر ارزاق کی طرح مدح و ثناء (کے رزق) کو بھی تقسیم کرتا ہے ، اور مدح و ثناء اس کے قینہ وقدرت میں ہے کہ لوگوں سے کی کی مدح کروائے یا خدمت کروائے ۔

حضرت رسول خداصلی الله علیه وآله وسلم ارشاد فرماتے ہیں ( ان فی ظل العوش ثلاثة یظله م الله بظله یوم

لا ظل الا ظله: رجلان تحابا فی الله و افتوقا علیه و رجل تصدق بیمینه صدقة فاخفاها عن شماله و رجل

دعته امر أة ذات جمال فقال انی اخاف الله رب العالمین ) ترجمه: اس دن كه جب بركوئی تضافقی كے عالم

میں بوگا اور خدا تعالی كی رحمت كے سائے كے بغیركوئی سايہ نه بوگا تو اس وقت تين شم كے لوگوں په رحمت خدا كا سايہ بوگا

میں بوگا اور خدا تعالی كی رحمت كے سائے كے بغیركوئی سايہ نه بوگا تو اس وقت تين شم كے لوگوں په رحمت خدا كا سايہ بوگا

میں بوگا اور خدا تعالی كی رحمت كے سائے كے بغیركوئی سايہ نه بوگا تو اس وقت تين شم كے لوگوں په رحمت خدا كا سايہ بوگا

وشخص ہے جس نے خدا كوائي دوئي و دشمنى كا معيار قرار ديا۔ خدا كيلئے كى كو دوست ركھتا ہے اور خدا كے ليے كى سے

وشخص كرتا ہے۔، اور دومرا و ومخلص كه جو دائيں ہاتھ سے صدقہ ديتا ہے تو اس كے بائيں ہاتھ كو خبر تك نہيں ہوتی ۔ اور تيسرا

ور شخص كه جے ايك خوبصورت فاحث عورت بدكارى كی وعوت دے مگر وہ خوف خدا كی بدولت اسے شكرا دے۔

طرح ان کو بجالانے کے بعد بھی چھپائے رکھے۔ کیونکہ اعمال مخفی رکھنے کی علنی اور ظاہری اعمال سے زیادہ فضیلت ہے اور اگر بہتی اس وقت ہے جب ظاہری اور جری اعمال حسنہ میں اخلاص ہوتب کوئی تواب ہے لیکن پھر بھی مخفی سے کم ہے۔ اور اگر جری اعمال میں بالکل اخلاص ہی نہ ہوتو تو اب کے بجائے عقاب اور عذاب کا مستحق ہوگا اور اس امرکی طرف آئے علیم السلام کا کلام حق ترجمان اشارہ فرما تا ہے کہ "ان فسصل عمل السبر علی عمل المجھر سبعون صعفا" یعنی: رخفی عمل کو علی وظاہری عمل پیستر درجہ فضیلت ہے" حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں" مسن عمل حسنة سوا کہ کتبت له سرا فاذا اقر بھا محیت و کتبت ریاء" یعنی: جو تخص چپپ کتبت له سرا فاذا اقر بھا محیت و کتبت جھرا فاذا اقر بھا ثانیا محیت و کتبت ریاء" یعنی: جو تخص چپپ کرکوئی اچھائی کرتا ہے تو اس کی ہر ایمال مخفی کی فہرست میں کسی جاتی ہے (اور جس کا ثواب بہت زیادہ ہے) اور اگراس کے بعد وہ انسان اسے ظاہر کرتا ہے تو پھر اسے خفی اعمال کی فہرست سے مٹا کر ظاہری اعمال حنہ کی فہرست میں کسی جاتی ہے مٹا کر ظاہری اعمال حنہ کی فہرست میں کسی جاتی ہے مٹا کر قاب پہلے سے کم ہوتا ہے) لیکن اگراس کے بعد وہ انسان اسے ظاہر کرتا ہے تو پھر اسے خفی اعمال کی فہرست سے مٹا کر ظاہری اعمال حنہ کی فہرست میں کسی جاتی ہے کہ ہوتا ہے) لیکن اگراس کے بعد وہ انسان اسے ظاہر کرتا ہے تو پھر اسے خفی اعمال کی فہرست سے مٹا کر ظاہری اعمال حنہ کی فہرست میں کسی جاتا ہے (جس کا ثواب پہلے سے کم ہوتا ہے) لیکن اگراس کے

بعدوہ دوسری مرتبداس نیک عمل کوظا ہر گرتا ہے تو اسے حیات کی فہرست سے مٹاکر ریا گاری کے عمل میں شار کیا جاتا ہے۔ اور ریا کاری سے بڑھ کر اور کوئی فتیج کلمہ نہیں ہے جو اس کی تغییر کرے اور کوئی چیز ایسی نہیں ہے جس کی مصبتیں اور نقصانات ریا کا رکی سے زیا دہ خطرناک ہوں ۔کاش کہ ریا کاری کرتے وقت زبان گنگ ہوجائے اور سکوت اس وقت انسان کی حفاظت کرے۔

ا کال ظاہر کرنے کی اجازت: یشریعت میں ریا کاری کی تو کسی صورت میں بھی اجازت نہیں ہے لیکن اخلاص کے ساتھ کے ساتھ کے جانے والے اعمال کی بھی اجازت دی جاتی ہے اور وہ فقط اس وقت ہے جب انسان اپنے دوسرے مؤمن بھائی کو کسی نیک عمل کرنے پر اکسانا چاہے اور اسے رغبت ولائے کا قصد وارادہ ہو تو اس وقت اپنے نیک عمل کو اس مؤمن بھائی کے سامنے ظاہر کرسکتا ہے (۱)

<sup>(</sup>۱) میر یا در منا چاہیے گدر یا کاری کی اجازت نہیں ہے۔جیسا کہ او پر ذکر ہوا ہے۔بلکہ اخلاص کے ساتھ بجالائے ہوئے عمل کو کسی دوسرے مومن کو ترغیب و بینے کی غرض سے مخفی رکھنے کی بجائے ظاہر کیا جائے اسکی شرعیت نے اجازت دی ہے۔اوراس کا ریا کاری سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ریا کاری یعنی غیر اللہ کیلئے کیا جانے والاعمل اور خدا کیلئے مخلص ہو کرعمل کرنا لیکن کسی کو ترغیب و بینے کیلئے ظاہر کرنا ان دو کے درمیان بڑا فرق ہے۔) (فقامل)

الثانی العجب: بیمهلک امراض میں سے ایک خطرناک مرض ہے حضرت رسولخداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فر ماتے ہیں کہ سیلات مھلکات ، شیح مطاع، و هوی متبع واعجاب المرء بنفسه و هو محبط للعمل و هو داعیة المقت من الله سبحانه" یعنی: تین مہلک امراض ہیں بخل پن،خواہشات نفسانی کی پیروی کرنا ، اورخود پسندی اور بیا یک ایس مرض ہے جس سے خالق کا نئات کی ناراضگی کے علاوہ گذشتہ تمام اعمال بھی ضائع ہوجاتے ہیں۔

حضرت سرور کا نئات محم مصطفی صلی الله علیه وآله وسلم ارشاد فرماتے ہیں که "لولا أن الذنب للمؤمن حیر من العجب ما خلی الله بین عبده المؤمن وبین ذنب ابدا" یعن: اگرمؤمن کے لیے گناه نیکی پراترانے اور خود پسندی سے بہتر شہوتا توخدا تعالی بھی اینے مؤمن بندے کو گناه کا مرتکب نہ ہونے دیتا۔

اور اسی طرح حضرت علی علیه السلام ارشاد فرماتے ہیں'' سیئہ تسوؤک خیر من حسنہ تعجبک' لیعنی:۔وہ گناہ جس کا شمصیں رہنج ہواللہ تعالی کے نزدیک اس نیکی سے بہتر ہے جس سےتم میں غرور پیدا ہوجائے۔(۱)

حاشیہ: (اگر چہ گناہ میں کوئی خوبی اور بہتری نہیں ہے لیکن اگر بھی گناہ کے بعد انسان کانفس نا دم ہو کر ملامت کرنے لگ جائے اور وہ تو بہ پر آما دہ ہو جائے تو ظاہر ہے ایسا گناہ اس کا رخیر سے بہتر ہے جس کے بعد غرور اور خو دیسند کی پیدا ہو جائے۔)

ایک اور مقام پرسید الموحدین امام المتقین علی علیه السلام فرماتے ہیں کہ " لاحسب اعظم من التواضع ولاوحد بندی سے زیادہ وحشت ناک کوئی صب نہیں ہے اور خود پندی سے زیادہ وحشت ناک کوئی جہ تنہائی نہیں ہے۔

حضرت امام صادق عليه السلام سے منقول ب كه خالق كا كات نے حضرت دا وُدعليه السلام كو وى كرتے ہوئے فرمايا كه "اوحى الله تعالىٰ الىٰ داود عليه السلام يا داود بشر المذنبين و اندر الصديقين قال كيف ابشر السمذنبين و اندر الصديقين قال كيف ابشر السمذنبين و اندر الصديقين ان لا يعجبوا باعمالهم فانه ليس عبد يستعجب بالحسنات الاهلك لين الله تعالى نے حضرت الصديقين ان لا يعجبوا باعمالهم فانه ليس عبد يستعجب بالحسنات الاهلك لين الله تعالى نے حضرت داودعليه السلام كو وى فرمائى كه اے داودكتم كارول و بثارت دو اور نيك بندول كو فراؤ حضرت داودعليه السلام في تحب بالكام كو دى فرمائى كه اے داودكتم كارول كو بثارت دو اور نيك بندول كو فراؤ حضرت داود عليه السلام في تجب بالكام الله كاروك كو بشارت دول؟ تو پروددگار نے جواب سے بارگاہ ايزدى ميں عن كى كه يا اللى كيسے نيك لوگول كو فراؤل اور كنه كاروك كو بشارت دول؟ تو پروددگار نے جواب ميں فرمايا كه اے داود برے لوگول كو اس بات كى خوشخرى دوكه ميں ان كى توب كو قبول فرماؤل گا اور ان كے گنامول كو بخش

دوں گا (اگروہ خلوص دل سے توبہ کریں)اور نیکو کاروں کو اس بات سے ڈراؤ کہ وہ اعمال خیر کے بعد غرور اور خود پیندی کا شکار نہ ہوجا ئیں ، کیونکہ جس بندے نے بھی خود پیندی کی ہے وہ تباہ وہلاک ہوا ہے۔

حضرت محمد باقر عليه السلام سے مروى ہے كہ ختى مرتبت صلى الله عليه وآله وسلم سے منقول ہے كه " قسال السلسه تعالى انا اعلم بما يصلح به امر عبادي وان من عبادي المؤمنين لمن يجتهد في عبادته فيقوم من رقاده و لذيذو ساده فيجتهد ويتعب نفسه في عبادتي فاضربه بالنعاس البلة والليلتين نظرا مني له وابقاء عليه فيسام حتلى يصبح فيقوم ماقتا لنفسه وزاريا عليها ولو احلى بينه وبيني ما يريد من عبادتي لدحله من ذالك العجب باعماله فيأتيه ما فيه من هلاكه لعجبه باعماله ورضاه عن نفسه حتى يظن انه قد فاق العابدين وجاز في عبادته حد التقصير فيتباعد منى عند ذالك وهو يظن انه قد تقرب الى " يعن ـ ش سب سے زیادہ بہتر جانتا ہوں کہ میرے بندول کا فائدہ کس چیز میں ہے میرے مؤمنین بندوں میں سے جب کوئی سب ے زیادہ جدوجہد کرتا ہے اور (رات کی تاریکی میں )میٹی نینزکواور نرم و نازک بستر کوچھوڑ کر اٹھتا ہے تو میں بسا اوقا اسے ایک دورات کے لیے ستی میں ڈال دیتا ہوں، یہ میری طرف سے اس پیشفقت ونظر کرم ہے تا کہ جب وہ سوجا تا ہے تو صبح سورے اٹھ کر اپنے آپ کی مذمت کرتا ہے اور ناوم ہوتا ہے اور اس کے برعکس اگر میں اسے اپنی حالت پہ چھوڑ دوں اور وہ اسی قوت اور طاقت سے میری عبادت میں جدو جہد کرتا رہے تو اس طرح اس میں غرور اور خود پیندی داخل موجائے گی جس سے اس کے تمام اعمال ضابع موجا کیں گے۔اس سے وہ اپنے آپ سے اس طرح سے راضی موگا کہ تمام عبادت کرنے والوں سے اپنے آپ کو بلند وبالا سمجھے گا اور کوتا ہی کی حدود سے اپنے آپ کو دور تصور کرے گا جبکہ یہ چیزیں اسے بھے سے دور کرتی ہیں اور وہ میرے قرب کا گمان کرتا ہے۔

ای روایت کوایک اورسلسلہ راویان سے صاحب کتاب جواہر الکلام حضرت آیۃ اللہ الشیخ محمہ حسن نجفی رحمہ اللہ نے اس روایت مذکورہ میں اضافہ کرتے ہوئے تنہ کے طور پر یوں نقل فرمایا ہے کہ نیک اعمال کرنے والوں کواپنے اعمال صالحہ کرنے پہ زیادہ بحروسہ نہیں کرناچاہیے، کیونکہ اگر وہ جتنی بھی زیادہ عبادات کرلیں اور پوری عمر بیری عبادت میں گذار ویں تو پھر بھی وہ حق عبادت ادا نہیں کریا تھیں گے اور ان کی بیع عبادات جنت کے مقام اعلی اور میرکی رحمت وکرم کے بلندمقام پر نہیں بہنچا سکتیں لیکن اگر کسی نے میری فضل ورحمت اور شفقت وکرم کی امیدیں لگا کیں ۔اور بچھ پر حسن ظن رکھا۔ تو اس وقت وہ ان مقامات کو حاصل کر سکیں گے ۔اور اس وقت ان کی ان کو تا ہیوں کو بھی نظر انداز کر دیا جائے گا اور اس وقت ان کی ان کو تا ہیوں کو بھی نظر انداز کر دیا جائے گا اور اس وقت ان میں میری مغفرت اور رحمت ورضا حاصل ہوگی کیونکہ میں بی رحمان ورجیم نا مول سے معروف اللہ ہوں ۔

حضرت امام محمر باقر عليه السلام ارشاد فرماتے بيں كه "قال السله سبحانه ان من عبادى المؤمنين لمن يسالنى الشيء من طاعتى فاصر فه عنه مخافة الاعجاب يعن الله تعالى فرماتا ہے كہ مير مؤمنين بندول بيں سے بعض مجھ سے الى چيز كوطلب كرتے بيں جس سے حقیقت ميں ميرى اطاعت و فرما نبردارى موتى ہے مگر ميں وہ سوال بورانہيں كرتا موں تاكہ ان ميں خود پيندى وغرور بيدانه موجائے۔

حضرت على عليه السلام فرمات بين كه "يها معشو المحواديين كمد من سواج اطفاته الريح ؟ وكمد من عليه العجب العن عليه المريح ؟ وكمد من عليه العجب العجب العن المريخ المري

حقیقت عجب:۔ اس بری مرض کی حقیقت و ماہیت ہیہ ہے کہ اس سے نیک عمل کی عظمت کی طلب اور لوگوں سے اپنے عمل صالح کے عظیم ہونے کی داد کی طلب ہونے کے ساتھ ساتھ خوشی اور فخر و مباہات کا عضر پیدا ہوتا ہے۔

جواب: فود پیندی سے مراد ایسی خوشی ہے جس سے انسان دوسروں پر فخر کرے اور عمل صالح پراتراتا ہواور خود ہی سے اس کے اشتہار لگاتا پھرے اور نیک عمل کی بزرگی اور عظمت کی بناء پر دوسروں سے اپنی عظمت اور تعریف طلب کرے اور اپنے آپ کو تقصیر اور کوتا ہی کی وادی سے خارج تصور کرتا ہواور حقیقت میں یہی ہلاک کرنے والی چیز ہے کہ انسان حق عبودیت اوا کرنے کا دعو کی کرے اور یا در کھوائی سے اعمال حسنہ برے اعمال کی صورت میں تبدیل ہوجاتے ہیں جس سے انسان جنت کے اعلی درجات کے استحقاق کے بجائے جہنم کے گھٹیا طبقہ کا مستحق کھنرتا ہے۔

حضرت الم صادق عليه السلام ارشاد فرمات بيل كه «عليك بسائلجد ولا تحرجن نفسك من حد التقصير في عبادة الله و طاعته فإن الله تعالى لا يعبد حق عبادته " ليني آب پر (عبادت ك) جدوجهد كرنا ب

الله تعالی کی عبادت اوراطاعت میں ہمیشہ اپنے نفس کو کوتاہ سمجھو کبھی جس حق عبادت ادا کرنے کا گمان نہ کرنا کیونکہ کوئی بھی انسان حق عبادت ادا نہیں کرسکتا اورا گر الله تعالی کی بارگاہ میں تواضع اور انکساری کے ساتھ ساتھ اپنے نیک اعمال کے بجا لانے پرخوثی اور فرحت توفیق الی پرشکر کی صورت میں ہوتو یہ ایک انجھی بات ہے کوئی ندموم فعل نہیں ہے۔

حضرت اميرالمؤمنين عليه السلام فرماتے بيل كه "من سوته حسنته و ساء ته سيئته فهو مؤمن ليمن: اگر كواس كى نيكى خوشى دے اور برائى پروه وكى بوتو وه مؤمن ہے۔ ايك اور مقام پر فرماتے بيل كه "ليس منا من لمر يحسب نفسه كل يوم فان عمل خيرا حمد الله و استزاده وان عمل سوء كا استغفر الله " لينى: بر جوش روزانه اپنا محاسب نيس كرتا وه بم ميں سے نبيل ہے ، اگر انسان اچھا عمل كرے تو اللہ تعالى كى حمد كے ساتھ ساتھ زيادتى نيك عمل كرنے وطلب كرے اور اگر اس سے كوئى براعمل صادر بوتو خدا تعالى سے مغفرت طلب كرے۔

مولائے کا نات حضرت علی این ابی طالب علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں کہ "و اعسلسموا (عباد الله) ان السمومن لایصبح ولا یمسی الاو نفسه طنون عندہ فلا یزال زاریا علیها و مستزیدا لها فکونو اکالسابقین قبلکم و المماضین امامکم قوضو امن اللنیا تقویض الراحل و اطووها طی المنازل این:۔اے اللہ تحالی کے بندوجان لوکم دموم من ہمیشہ من وشام اپنشس سے بدگمان ہی رہتا ہوادراس سے ناراض ہی رہتا ہے البذاتم بھی اپنے والوں کی ما نند ہوجا و جو تہارے آگے جارہے ہیں جیسا کہ انہوں نے دنیا سے اپنے فیمہ ڈیرہ کو اٹھا لیا ہے (اور عمارت کو منہدم کردیا ہے ) اور ایک مسافر کی طرح دنیا کی منزلوں کو طے کرتے ہوئے آگے بردھ گئے ہیں لہذاتم بھی ہمیشہ میں میں دیا تیا رہو۔

عجب (خود پیندی) کا علاج: انسان مؤمن کوغرور وخود پیندی کی طرف لے جانے والے امور میں غور و فکر کرتے رہنا چاہیے کیونکہ عجب ناپند بیدگی کا موجب ہاور غرور وخود پیندی سے اعمال ضائع ہوجاتے ہیں انسان کو ان مقد مات اور وسائل پر دقیق نگاہ کرنی عاہمے جن کے ذریعہ وہ اللہ تعالی کی اطاعت کر رہا ہے۔ کیا وہ وسائل اس کے قبضہ و اختیار میں ہیں یانہیں ہیں جاسی طرح اس مرض سے نجات کے لیے انسان کو ہمیشہ اپنے طعام پر نگاہ رکھنی عاہمے کہ کیا وہ رزق جو کھا رہا ہے اس کا اپنا ہے یاکسی اور ہتی کی طرف سے عطا کردہ ہے؟؟!!اور انسان کو اپنی صحت وسلامتی پرغور کرنا چاہیے جس سے دہ اعمال حسنہ آسانی سے بجالاتا ہے کیا یہ اللہ تعالی کی فعمات میں سے نہیں ہے؟ تو جب سے سب بچھ اللہ تعالی کی طرف سے ہوئے ہیں عافیت وسلامتی اسی ذات سے عطا کے ہوئے ہیں عافیت وسلامتی اسی ذات

وحدہ لاشریک لہ کی عنایت ہے ،تو پھر غرور واعمال حسنہ پیاتر انا کیسا ہے؟۔

یقیناً اس التفات و توجہ سے انسان اس مرض سے چھنکارا پا سکتا ہے۔ شاید کتنے ہی مریض ہوں اگرائیس عاقیت اور در نہیں اورصحت و سلامتی کے حصول کے عوض دن ورات کھڑار بہنا پڑے تو وہ یہ عوض ادا کرنے میں ذرا برابر بھی تو قف اور در نہیں کریں گے تو بھرا نے انسان اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کردہ اس عافیت و سلامتی سے اگر رات کا بچھ حصہ اس خدا کی عبادت کے لیے کھڑار بہنا پڑے تو غرور کس بات کا ہے؟ جبکہ تم شب و روز کے کتنے او قات سے اللہ کی عنا بیت کردہ عافیت و سلامتی سے اپنے دنیا وی مفا دات حاصل کرتے ہو۔ کتنے سال و مہینے تم صحت کو اپنی شخصی غرض و عابت کے لیے استعال کرتے ہو لہذا خود پندی کس امر پر ہے؟! جبکہ سب بچھ خدا ہی کا دیا ہوا ہے اس کا رزق کھاتے ہو، اس کی عطا کردہ صحت و سلامتی سے چلتے پھرتے ہو، اس خدا کے عطا کردہ اعضاء و جوارح سے فائدہ حاصل کرتے ہو، دن رات اس کی عطا کردہ طاکردہ طاقت وقوت کے بل ہوتے پر دنیا ہیں فوائد حاصل کرتے ہو، دن رات اس کی عطا کردہ طاکردہ طاقت وقوت کے بل ہوتے پر دنیا ہیں فوائد حاصل کر رہے ہو۔

پی انسان کو اعمال حنہ اور خدا تعالی کی طرف سے عطا کردہ نتمات کے درمیان موازنہ کرنا چاہیے کہ آیا ہیں ان نعمات خدا و عدی کا حق شکر بھی اوا کررہا ہوں یا نہیں ؟ اور اسے اس امر کیطر ف متوجہ رہنا چاہیے کہ وہ ان نعمو س کے مقا بلہ ہیں کس قد راطا عت خدا کر رہا ہے کیا نعمات خدا کا شکر ہداوا کرنے کے لیے بارگاہ ایزدی ہیں عباوت کے لیے جب کھڑ اہوتا ہے تو کیا یہ کھڑ اہوتا ہو کیا یہ کھڑ اہوتا ہو کیا یہ کھڑ اہوتا ہو کیا تھ کھڑ اہوتا ہو کیا تھ کھڑ اہوتا ہو گیا ہے کہ تو بھر جب اس کا شکر اوا کرنے کے لیے کوشش کرتا ہوتا ایک کی تو فیل مربون ہونا پڑتا ہے اور اس طرح انسان نعمات خدا و ندی کے لامتنا ہی سلسلہ میں غرق ہو اور انسان اس کا حق شکر اوا کرنے میں کوتاہ ہے اللہ تبارک و تعالی حضرت واؤد علیہ السام کو وی میں ارشا و فرما تا ہے کہ " یا داؤد اسکر نے قال و کیف اسکو لئے یا دب والشکر من نعمات تستحق علیہ شکر ان یا داؤد رضیت بھلدا لاعتو اف منگ شکوا" یعنی:۔ارشاورب العزت ہوا کہ اے داؤو میراشکر اوا کروحضرت داؤد علیہ السلم نے عرض کی کہ البی شکر بھی تیری نعمات میں سے ایک نعمت ہے۔ اس پہمی شکر کرتا ہوگا خالق کے فرمایا: اے داؤد آپ کا میراحق شکر ان کا اعتراف بذات فود ایک شکر ہے جس پہمی سے راخق شکر ان ہوگا خال نے فرمایا: اے داؤد آپ کا میراحق شکر اور نہ کر نے کا اعتراف بذات فود ایک شکر ہے جس پہمی راضی ہوں۔

انسان کو اینے اعمال اور خدا کی عطا کردہ ایک ایک نعمت کے درمیان موازنہ کرنا چاہیے تو اس سے معلوم موجائیگا کہ اس کے اعمال ان نعمات وافرہ کے مقابلے میں عشر عشیر بھی نھیں ہیں۔

تھیسے :۔ روایات میں ما ہے کہ ایک واعظ ونسیحت کرنے والا ہارون الرشید کے دربار میں حاضر ہوا تو ہارون

نے اے وعظ وقیحت کرنے کو کہا تو اس واعظ نے جواب میں کہا کہ اے بادشاہ اور خلیفہ وقت اگر آپ کوشدت پیاس کے وقت پانی کا ایک گھونٹ بھی نہ ملے تو اس وقت تم اسے کتنے کا خرید و گے؟ تو ہارون نے جواب دیا کہ میں اسے اپی آدھی سلطنت کے عوض خرید و نگا تو واعظ نے کہا کہ اگر اس گھونٹ کو تھے تک آنے کے لیے روک لیا جائے تو کتنا خرچ کروگ ؟ تو ہارون نے جواب دیا کہ میں اپنی حکومت کا باتی آ دھا حصہ خرچ کردوں گا تو پھر واعظ نے کہا کہ جب بیسلطنت پانی کے ایک گھونٹ کی قیمت کے برابر ہے تو پھر اس حکومت پرغرورکس بات کا ہے؟؟

لمحد فکریہ: پس انسان کوغور وفکر کرنی چا ہے کہ وہ اپنی ایک شب و روز میں کتی نعمات الہد کو استعال کرتا ہے جو کہ بڑے بڑے بادشاہوں کی سلطنوں سے بھی زیادہ قیمتی ہیں تو پھر ان نعمات خدا وندی کے سامنے اس تیری اخلاص سے عاری عبادت کی کیا قیمت ہے؟ آپ نے ملاحظہ کیا ہے کہ اگر کوئی مزدور دن رات کام کرتا ہے تو اسے اس پورے دن کا عوض دودرہم کی شکل میں دیا جاتا ہے۔ ایک محافظ اگر ساری رات جاگنا ہے تو اسے پھے درہم دیے جاتے ہیں ای طرح صنعت وحرفت کا حال ہے ان تمام کے اعمال کی قیمت چند درہم و دینار کے علاوہ پھے نہیں ہے ۔لیکن اگر انسان ایک معمولی ساعمل اللہ تعالی کے لیے کرتا ہے مثلاً ایک دن روزہ رکھ لیتا ہے تو اللہ تعالی اسے اپنے لائحدود خز انوں سے اجرد دینے کا وعدہ فر ما یا ہے جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے کہ '' الصوم لی وانا اجزی ہے'' روزہ میرے لیے ہے اور میں ہی اس کی جزا دین گا وعدہ فر ما یا ہے جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے کہ '' الصوم لی وانا اجزی ہے'' روزہ میرے لیے ہے اور میں ہی اس کی جزا دوں گا۔

خالق کا نئات ارشاد فرما تا ہے کہ "اعددت لعبادی مالاعین رأت ولا اذن سمعت و لا حطر بقلب بشرب " یعنی نیس فی این نادوں کے لیے ایسی نعمات تیار کی ہیں کہ جنسیں نہ کسی آئھ نے پہلے دیکھا ہے اور نہ ہی کسی کان نے سن رکھا ہے اور نہ کسی ان کا کوئی خیال تھا۔

اے انسان تیرا بیا آگ دن جس کی قیمت دنیا میں دو درہم کے مساوی ہے اور اس کے ساتھ ساتھ تھا وٹ بھی حاصل ہوتی ہے لین اگر اسے خدا کے لیے صرف کیا ہوتا تو پھراس کی قیمت کی کوئی مقدار معین نہیں کی جاسکتی اور اگر رات کو عباوت خدا میں گذاری ہوتی تو خدا وند ذو الجلال اس کی جزائے ہارے میں قرآن مجید میں ارشاد فرما تا ہے کہ ''فسلا تعملہ نفس ما اخفی لھم من قرق اعین جزاء ہما کانو یعملون ترجمہ: یس کی نفس کومعلوم نہیں ہے کہ اس کے لیے کیا کیا تنائی چشم کا سامان چھا کر رکھا گیا ہے جوان کے اعمال کی جزائے۔ سورة البحدہ آیت کا

اسی طرح وہ دن کہ جس کی قیمت دنیا میں کچھ درہموں کے برابر ہے اگر ان میں سے بعض اوقات کو اللہ تعالیٰ

کے لیے سجدہ میں گذار دیا جائے چاہاں وقت انسان پرستی کی حالت ہی کیوں نہ طاری ہولیکن پھر بھی خداوند ذولجلال اس سجدہ سے اپنے ملائکہ کے سامنے فخر و مباہات کرتا ہے جبکہ سجدہ کا وقت کتنا ہی مختفر کیوں نہ ہولیکن چونکہ اب اس کی نسبت خدا کی طرف ہے لہٰذا اب اس کی قیمت بڑھ جائے گی اور بیہ وقت بھی بہت جلیل اور عظیم ہوگا۔ بلکہ اگر انسان ایک مختفر وقت میں خدا کے طرف ہوگا۔ بلکہ اگر انسان ایک مختفر وقت میں خدا کے لیے مختفر طریقہ سے دو رکعت نماز او کرتا ہے یا پھر اس کی سانس لا الہ الا اللہ کا ذکر کرتی ہے تو خالق کا سکات اس کی جزامیں ارشاد فرماتا ہے کہ

حضرت رسول اعظم صلی الله علیه وآله وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ

" من قال: سبحان الله غرس الله له شجرة في الجنة" لعني: - جو مخص سبحان الله كا ذكر كرتا ب الله تعالى جنت

(۱) دین اسلام دین عدل ہے اور بیدو چیز وں سے مرقع ہے۔ایمان اورعمل دین اسلام نے قو میت اور اقربا پروری کی بنیا دیز نجات کا پیغا منہیں دیا ہے۔جیسا کہ بعض دیگرادیان کا زعم ہے۔ کہ یہودی نصر انیوں کوجہنمی کہتے ہیں اور نصرانی اپنے آپ کو جنت کا تھیکد ارکہلواتے ہیں۔چیا ہے اعمال جیسے بھی ہوں لیکن خالت کا نئات نے اپنی مقدس کتا ہیں با رہاں اس امر کا کھلا ہوا اعلان کر دیا ہے کہ برائی کرو گے تو اس کی سزا بھی بر داشت کرو گے اور نیک اعمال کرو گے تو اس کی سزا بھی بر داشت کرو گے اور نیک اعمال کرو گے تو اس کی بڑا بھی ہے۔ کہ برائی کرو گے تو اس کی بڑا بھی بر داشت کرو گے اور نیک اعمال کرو گے تو اس کی بڑا بھی ہے۔

اس کی وضاحت دوطریقوں سے کروادی گئی ہے پہلے یہاں عمل صالح کا ذکر کیا گیا ہے اور اس کو ایمان کی شرط کے ساتھ مشروط کردیا گیا ہے۔ تو اب بیمعلوم ہو گیا کہ نہ فقط زبانی ایمان کا دعوی گنا ہوں کے سامنے کارآ مدآئے گا اور نہ روز نے نمازیں اصل بیت تیہم السلام کی محبت کے بغیر کارآ مد ہوں گے ۔ مولائے کا نئات سید الموحدین علی ابن ائی طالب نے اس نکتہ کو نہایت حسین الفاظ میں واضح فر مایا ہے (بسالا یسمان یستندل علی الصالحات و بالصالحات سیستندل علی الا یسمان) یعنی ایمان سے نیک اعمال کی طرف را ہنمائی ہوتی ہے اور نیک اعمال سے ایمان کا پت مستندل علی الا یسمان) کے نئات سیام السلام اپنے کلام حق تر جمان میں اشارہ فر ماتے ہیں (کو نسو المنازینا ولا تکو تو الملینا شیناً) اے شیعو اہمارے لیے باعث زینت بتو باعث نگ وعار نہ ہو۔)

الفردوس میں اس کے لیے ایک درخت لگاتا ہے۔

متنبیہ: ۔اے انسان تیری سانسوں کی یہ گھڑیاں بہت قیتی ہیں ۔اس قتم کے کتنے اوقات تو لا یعنی اور بے سود چیزوں میں ضابع کر دیتا ہے جبکہ حق یہ ہے کہتم اپنے اعمال کو کم سمجھو اور انھیں قلیل مقدار جانو اور ان کے مقابل میں خدا نے جو تخیے اپنی نعمات اور تخیے عزت و شرف بخشا ہے یہ اس کی رحمت اور اس کا احسان وفضل ہے۔

حقیقت میں اتن عنایات ان قلیل اعمال کی جزائبیں ہوسکتیں ۔انسان کو ہمیشہ اپنے اعمال کے بارے بیخوف رہنا چاہیے کہ خدا کی شان کے مطابق ادائبیں ہوئے اور مقام رضائے خدا وندی تک نہیں پنچے ہیں اور ہمیشہ انسان اپنے نفس کو سڑاوار جانے اور قصور وار تھہرائے۔خدا کی تکھیائی اور گرانی سے خوفز دہ رہے اور نفس کا محاسبہ کرتا رہے ۔شاید رجمت خدا سے کامیابی حاصل ہو۔ کیونکہ ختمی مرتبت حضرت محمصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں کہ

" من مقت نفسه دون مقت الناس آمنه الله تعالى من فزع يوم القيامة" جو فخض لوگول كى بجائے اپنشس سے ناپنديدگى اورنفرت كرے خدا وند ذوالجلال اسے عذاب قيامت سے محفوظ رکھے گا۔

حکایت: روایت میں ہے کہ ایک بہت عبادت گذار شخص تھا جس نے ستر سال دن کوروزہ رکھ کر اور رات کو عبادت فدا کر کے گزار دیے ایک دن اس نے خدا سے ایک حاجت طلب کی تو اس کی حاجت پوری نہ ہوئی اس وقت وہ اپنے نفس کو ملامت کرتے ہوئے کہتا ہے کہ بیسب پھھ تیری وجہ سے ہا گرتچھ میں بھلائی ہوتی تو آج میری حاجت پوری ہوجاتی ۔ تو اس اثناء میں اللہ تعالی نے اس شخص پر اپنا فرشتہ نازل کیا اور فر مایا کہ اے ابن آ دم میرے نزدیک بی شخصر ساوقت کہ جس میں تو نفس کو ملامت کر رہا ہے اس کی قدر و قیت تیری تمام گذشتہ عبادات سے زیادہ ہے۔

ای لیے روایات میں ملتا ہے کہ

" يبيت احدك من الدماً على ذنبه زاريا على نفسه خير له من ان يصبح مبتهجا بعمله اليعني: تم مين سارً كوئى النه كنابول إلى بينيان بوكر الفس كوملامت اور عماب كرك رات كذار بي توياس كي لياس بهتر به كرف المن الحمد كرات كذار بي المال كوريا كارى اور خود الحمد كرا بي المال إرازائ اور فخر ومبابات كرب به بي عقل مندانسان كوچا بي كدا بي عمل صالح كوريا كارى اور خود بيندى اور بيندى سے بچات ركھ اسى طرح الية آپ كوفيت اور تكبر ونخوت سے بھى محفوظ ركھ كيونكه يدونوں بھى خود بيندى اور رياكارى كى طرح اعمال صالح كے ليم معنر بين ۔

معاذبن جبل كي روايت : في الوجر جعفر بن احر بن على المي ابني كتاب" المنبيء عن زهد النبي" من

ان سلدروایت سے معاذ بن جبل سے تقل کرتے ہیں کہ راوی نے معاذ بن جبل کو کہا کہ مجھے اس مدیث کو سناؤ جسے آپ نے رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم سے سنى ہے اور پھراسے ياد كيا ہے معاذ روكر كہتا ہے كه بال ، پھر كہتا ہے كه ايك دن میں رسول خدا کے ساتھ پیچے بیچے چل رہا تھا کہ اچا مک ختمی مرتبت نے آسان کی طرف نگاہ کرکے فرمایا کہ "حمد وثناء ہے اس پروردگار کی جواپی مخلوق کے لیے وہ کرتا ہے جسے وہ پیند کرتا ہے " پھر رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم نے مجھے مخاطب ہوکر فرمایا کہاہے معاذ! میں نے عرض کی اے مؤمنین کے آقا وسردار اور اللہ کے رسول فرمائیں میں حاضر ہوں پھر فرمایا کہ اعمقاد میں نے دوبارہ عرض کی لبیک اے رسول خدارجت بن کرتشریف لانے والے نبی رسول خدا فرماتے ہیں کہ " احدثك شيئاً ما حدث به نبي امته أن حفظته نفعك عيشك وأن سمعته ولم تحفظه انقطعت حبحتك عند الله" ليعنى: مين تحقيم اليي چيز كے بارے مين بتاتا ہول كرجمے كسى نبى نے اپنى امت كونبين بتايا ،اگر آپ نے اسے یاد کرلیا تو آپ کوزندگی میں فائدہ دے گی اور اگر آپ نے اسے س کر بھلا دیا تو پھر اللہ کی ججت آپ پرختم موكى \_ پر فرمانے لگے كر" ان الله خلق سبعة املاك قبل ان يخلق السموات فجعل في كل سماء ملكا قد جللها بعظمته وجعل على كل باب من ابوب السماوات ملكا بوابا فتكتب الحفظة عمل العبد من حين يصبح الى يمسى ثمر ترتفع الحفظة بعمله وله نور كنور الشمس حتى اذا بلغ سماء الدنيا فتزكيه وتكثرا في قبول الملك: قيفوا واضربو بهذا العمل وجه صاحبه انا ملك الغيبة فمن اغتاب لا ادع عمله يجاوزني الى غيرى امونى بذالك ربى" ليني: الله تبارك وتعالى نے آسانوں كو پيدا كرنے سے پہلے سات فرشتے قوت واقتدار کے مالک خلق فرمائے اور ہر آسمان پر ایک فرشتہ معین کیا اور ان کی عظمت وجلالت سے آسمان کو رفعت و بلندی عطا فرمائی اور برآسان کے دروازے پرایک دربان فرشته معین فرمادیا پس نامداعمال لکھنے والے فرشتے صبح سے لیکر شام تک اعمال کورقم کرتے ہیں پھر جب بینامہ اعمال آسان دنیا کی طرف لے جانے لگتا ہے جبکہ بندے کاعمل سورج کی روشنی کی طرح چک رہا ہوتا ہے تو اس وقت پیفرشتہ انسان کے ان اچھے اعمال کی تصدیق کرتا ہے لیکن وہ تکھیان فرشتہ کہتا ہے کہ اس نامداعمال کو بہیں روک لو اور ان کو اس بندے کے منہ یہ مارو کیونکہ میں غیبت کے گناہ کو لکھنے والا فرشتہ ہوں جس نے غیبت کی ہوگی خدانے مجھے تھم دے رکھا ہے کہ میں اس کے نامدا عمال کو بہاں سے اوپرنہیں جانے دوں گا۔ يهر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في فرماياكه" ثمر تجي الحفظة من الغد ومعهم عمل صالح فتمر فتركيه و تكثر ه حتى تبلغ السماء الثانيه فيقول الملك: الذي في السماء الثانيه قفو ا واضربوا بهذا العمل وجه صاحبه انما ارادبهذا عرض اللنيا اناصاحب اللنيا لا ادع عمله يتجاوزني الى

Presented by www.ziaraat.com

294

غیسوی " یعنی: پھر دومرے دن اس کا نامہ اعمال کیر آتا ہے اس میں نیک اعمال بھی درج ہوتے ہیں جن کی وجہ سے پہلے آسان سے گذرتے ہوئے دوسرے آسان والا فرشتہ اسان سے گذرتے ہوئے دوسرے آسان والا فرشتہ اس نے اس سے گذرتے ہوئے دوسرے آسان والا فرشتہ السی سے کہ اس اعمال کو اس فی سے کہ میں اوک کر کہتا ہے کہ ان اعمال کو اس فی سے کہ میں اون اعمال کو اپنے سے اوپر نہیں لائے ہیں ۔ اور میں دنیا کے اعمال کا فرشتہ ہوں البذا خدا نے بھے کم دے رکھا ہے کہ میں ان اعمال کو اپنے سے اوپر نہیں جانے دوں گا۔ پھر فرماتے ہیں کہ " فسرہ تصعد الحفظة بعمل العبد مبتهجا بصدقة و صلاة فتعجب به الحفظة و تحسون به الحفظة و تحسون به الحفظة و تحسون به الله العمل وجه صاحبه و ظهرہ انا ملك صلحب الکبر فیقول: انه عمل و تکبر علی الناس فی مجالسهم امونی دبی ان لا ادع عمله یتجاوزنی الیٰ ضاحب الکبر فیقول: انه عمل و تکبر علی الناس فی مجالسهم امونی دبی ان لا ادع عمله یتجاوزنی الیٰ غیسری " یتی : ۔ پھر جب کراماً کا تین تیرے دن بندہ کا نامہ اعمال کیر خوش کے ساتھ آتے ہیں تو اس نامہ اعمال میں بندہ کے صدقہ و نماز جیسے نیک اعمال کو اوپر جانے سے دوک لیٹا ہے اور کہتا ہے کہ ان اعمال کو اس بندے کے منداور پیٹے پر بارو ہم اسے قبول نہیں کرتے کیونکہ خدا نے میری ڈیوٹی تگبر کے گناہ کے بارے میں لگائی ہے اور بیٹن دنیا میں اپنی محافل و بیاس میں ان اعمال سے دنیا والوں پر تکبر اور ٹخر کیا کرتا تھا لہذا خدا نے جھے تکم دے رکھا ہے کہ میں اس متکبر شخص کے اس اس متکبر شخص کے دوں۔

پھررسول خدا فرماتے ہیں کہ

" شمر تصعد الحفظة بعمل العبد يزهر كالكوكب اللرى في السماء له دوى بالنسبيح والصوم و المحج فتمر ربه الى السماء الرابعه فيقول: لهم الملك: قفو واضربوا بهذاالعمل وجه صاحبه و بطنه انا ملك العجب انه كان يعجب بنفسه وانه عمل وادخل نفسه العجب امرنى ربى ان لا ادع عمله يتجاوز ني المي غيرى " يتى : پهر جب كراماً كاتبين چوتے روز بندے كا عمال كوليكر جاتے بين تو وه كوكب درى كى طرح منور بوتے بين اور خدا كى شيخ و تقريس اور روزه و جي جي اعمال صالح كے جنمان نے كى بيارى آ واز سے جب چوتے آسان پر بوتے بين تو اس كا دربان اسے روك كركہتا ہے كہ ان اعمال كواس شخص كے منداور بيٹ پر مارو ميں خود پندى اور غرور كين كى ايارى بيٹ بر مارو ميں خود پندى اور غرور بندى اور غرور بندى اور نيس جانے دوں گا۔

يحرحفرت رسول خداصلي الثدعليه وآله وسلم ارشاو فرمات بين

-" و تصعد الحفظة بعمل العبد كالعروس المزفوفه الى اهلها فتمر به الى ملك السماء

اس كے بعد حضرت رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم نے ارشاد فرمايا كه" و تصعد الحفظة بعمل العبد من صلاة و زكاة و حج و عمرة فيت جاوزون به الى السماء السادسه فيقول الملك: قفو اانا صاحب الرحمة اصربو ا بهلذا العمل وجه صاحبه واطمسوا عينيه لان صاحبه لمه يرحم شيئاً اذا اصاب عبداً من عباد الله ذنب للآخرة اوضو في اللغيا شمت به امرني ربي أن لا ادع عملة يجاوزني " ليتى اكراما كاتبين ثماز ، زكاة ، خ اور عمره جيدا عمال حنه كولے جاتے ہيں تو جب چيئے آسان تك پنچتے ہيں تو وہاں كا فرشته كہتا ہے كہ يہال پررك ، خاور ميں رحمت كا فرشته بول ان اعمال كواس خص كے منه پر مارو (اوران اعمال كى بدولت ) اس كى آتكھوں كى روشى زائل جاء سيس رحمت كا فرشته بول ان اعمال كواس خص كے منه پر مارو (اوران اعمال كى بدولت ) اس كى آتكھوں كى روشى زائل كروو كونكه بيشخص دنيا ميں كسى پر بھى رحم نبيل كرتا تھا اگركوئى بندہ اخروى گناہ ميں بتلاء ہو جاتا يا ونيا ميں اسے كوئى مصيبت لاحق ہوتى اور نقصان پنچتا تو بيشخص اس پرخشى كا اظهار كرتا تھا۔ اور مجھے خداكى طرف سے تھم ديا گيا ہے كہ ميں اليہ خض كے اعمال كو يہاں سے آگر نول الله الهراركرتا تھا۔ اور مجھے خداكى طرف سے تھم ديا گيا ہے كہ ميں اليہ خض كے اعمال كو يہاں سے آگر نوب ال

پھرختی مرتبت فرماتے ہیں کہ

"و تصعد الحفظة بعمل العبد بفقه و اجتهاد و ورع وله صوت كالرعد و ضوء كضوء البرق ومعه ثلاثة آلاف ملك فتمر به الى الملك السماء السابعه فيقول الملك قفوا واضربوا بهاذاالعمل

وجه صاحبه انیا ملك الحجاب احبجب كل عمل لیس لله انه اراد رفعة عند القواد و ذكراً فی المصحال المصحال و صیت افی المصدائن امونی رہی ان لا ادع عمله یجاوزنی الی غیری مائم یكن لله خالصا، یعن نه پی نه و المحائن امونی بندے كا تال حنه بيسے مائل دينيه مين فېم اوراجتهاد اور تقوى كوليكر او پرجاتے بيں تو اس وقت انمال سے بادل كر جنى طرح آواز نكل ربی ہوتی ہے ۔ اور وہ بحلى كی طرح چک رہے ہوتے بيں اس وقت ان كرات من براد فرشتے ہوتے بيں ۔ (اس شان و شوكت كرات كے ساتھ) جب وہ ساتو يں آسان پر و في تي يال و مان و بيان فرشتہ ہوں ہروہ و مان و بيان فرشتہ ہوں ہروہ و مان و بيان فرشتہ ہوں ہروہ و مان كا دربان فرشتہ ہوتا ہے كہ يہاں پر رك جاؤاوران انمال حنہ كواس فيض كے منه پر بارو۔ ميں جاب كا فرشتہ ہوں ہروہ عمل جو خدا كے ليے نبيس ہوتا ہے ميں اس كو چھيا ليتا ہوں اور پر دہ ڈال ليتا ہوں ۔ كيونكه بيخض دنيا ميں اس ني بروں ميں مقام حاصل كرنے كے ليے انمال بجالاتا تھا۔ اور جائس و محافل ميں اس كے انمال كو يہاں سے او پر نہ جانے دوں جب تك غرض سے انمال خدا كے ليے خالص نہ ہوں ۔

"وتصعد الحفظة بعمل العبد مبتهجا به من صلاة و زكاة و صيام و حج و عمرة وخلق حسن و صمت و ذكر كئير تشيعه ملائكة السماوات والملائكة السبعة بجماعتهم فيطوؤن الحجب كلها حتى يقوموا بين يديه سبحانه فيشهدو اله بعمل و دعاء فيقول: انتم حفظة عمل عبدى و انارقيب على ما في نفسه انه لم يودني بهلذا العمل عليه لعنتي فتقول الملائكة :عليه لعنتك و لعنتنا" ليني: يهر جب كراما كاتين فوق كي ساتم بندے كے اعمال حنه نماز ، ذكات ، روزه ، في وعمرة اور حن فاق ، فاموق كي ساتم ربنا اور ذكر كراما كاتين فوق كي ساتم بندے كے اعمال حنه نماز ، ذكات ، روزه ، في وعمرة اور (اوپر نماوره) سات طائلہ جوكہ بر كثر جيسے اعمال حنه كوليكر اوپر جاتے بيں تو ان كے ساتم تمام اسمال كو اكفا كرك راست كى تمام ركاولوں كوعبوركرتے ہوئے جب أسمان پر دربان كے طور پر مقرر بيں -ان كے تمام اعمال كو اكفا كرك راست كى تمام ركاولوں كوعبوركرتے ہوئے جب فال كائك اور دعا كى گوائى ديں اس وقت خالق دو جبال فال كائل كو اكفا كرك تمام اعمال كو المنا كو المنا كو المن من كائل دو دعا كى گوائى ديں اس وقت خالق دو جبال فرماتا ہے كہ آپ ميرے بنده كے (ظاہرى) اعمال كو قلم بندكيا كرتے تھے جبك ميں اس كے اندر اور فس كو جانتا ہوں اس فرماتا ہے كہ آپ ميرے بنده كے (ظاہرى) اعمال كو قلم بندكيا كرتے تھے جبك ميں اس كے اندر اور فس كو جانتا ہوں اس مخت بيں كہ اے پر وردگار تيرى اس وقت خالق دو جبال عب اس برميرى لعنت بولو تمام فرشتے كمتے بيں كہ اے پر وردگار تيرى اس وقت تمان بركون تمام فرشتے كمتے بيں كہ اے پر وردگار تيرى اس برميرى لعنت بولو تمام فرشتے كمتے بيں كہ اے پر وردگار تيرى اس برميرى لعنت بولو تمام فرشتے كمتے بيں كہ اس پر بودرگار تيرى اس برميرى لعنت بولو تمام فرشتے كمتے بيں كہ اس پر بودرگار تيرى اس برميرى لعنت بولو تمام فرشتے كمتے بيں كہ اس پر بودرگار تيرى اس برميرى لعنت بولو تمام فرشتے كمتے بيں كہ اس پر بودرگار تيرى اس برميرى لعنت بولو

اب راوی کہتا ہے کہ معاذ نے رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے کلام حق کو یہاں تک سنا تو رونے لگا۔ معاذنے رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں عرض کی کہ یا رسول اللہ اپنے اعمال میں اخلاص کیسے پیدا کروں ؟ تو آپ نے فرمایا کہ اے معاذ! یقین میں اپنے نبی کی اقتدا کرو۔معاذ کہنے لگا کہ مولا آپ اللہ کے رسول و نبی ہیں اور میں (حقیر) معاذ ہوں (آپ کی اقتداء میرے لیے کیسے ہوسکتی ہے؟) تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ

" و ان كان في عملك تقصير يا معاذ فاقطع لسانك عن احوانك و عن حملة القرآن و لتكن ذنوبك عليك لا تمحملها على احوانك ولا تزك نفسك بتنميم احوانك ولا ترقع نفسك بو ضع اخوانك ولا تراء بعملك ولا تدخل من اللنيا في آلاخرة ولا تفحش في مجلسك لكي يحذروك لسوء خلقك ولاتناج مع رجل وانت مع آخر ولا تعظم على الناس فتنقطع عنك خيرات الدنيا ولا تمزق الناس فتمزقك كلاب اهل النار قال الله (والناشطات نشطا) أفتدري ماالناشطات؟ انها كلاب اهل الناد تنشط اللحم والعظم الحيى: اعماذ اگرچة آپ كمل مل كوتاى اور تقيم بواس ك عذاب سے بچاؤ کیلئے (کم از کم) اپنے مؤمن بھائیوں کے بارے میں زبان کو کنٹرول میں رکھو، قرآن کی اتباع کرنے والوں کے بارے میں بھی زبان کوروکو،خودایے گناہوں کا بوجھ اٹھاؤاپ بھائیوں پر اٹھیں ندوالو،اپنے بھائیوں کی ندمت سے اپنے پاک و پاکیزہ ہونے کے پرچم ندلگاؤ، مؤمن بھائیوں کو ذلیل کر کے خود بلند ہونے اور باعزت بننے کی سمی ندگرو عمل صالح میں ریا کا ری ند کیا کرو ، دنیا کے رائے ہے آخرت میں جانے کی کوشش مت کرو، اپنی محافل و مجالس میں فخش کوئی مت کرو کہ آئی بدخلقی کی وجہ سے لوگ آپ سے خوف کھائیں اور دور ہوجائیں۔اس حالت میں آپ کسی سے کوئی خفیہ اور تنہائی والی بات نہ کرو جبکہ آپ کے ساتھ کوئی تیسرا ہو ،لوگوں پر برد ابننے کی کوشش نہ کروتا کہ دنیا کی خیرات آپ سے منقطع نہ ہوجائیں ، لوگوں کو (بر ابھلا کہہ کر) زبان سے نہ کاٹو ورنہ جہتم کے کتے آپ کو کاٹیں گے۔اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے کہ" اور آسانی سے کھول دیے جانے والے ہیں" پھررسول خداً نے فرمایا کدا سے معاذ کیا جانتے ہو کہ" ناشطات" ہے کیا مراد ہے؟ یہ جہنم کے کتے ہیں جو کہ گوشت اور ہڈیوں کو کا شتے ہیں ۔معاذ کہتا ہے کہ میں نے عرض کی کہ کون ہے جس میں بیصفات یائی جا تیں ؟ تو رسول خدا نے فرمایا کہ خدا جس کے لیے آسانی بیدا کردے اس کے لیے ان صفات کا حاصل کرنا آسان ہے۔

راوی کہتا ہے کہ میں نے معاذ کو قرآن مجید کی اتن کثرت سے تلاوت کرتے ہوئے نہیں دیکھا جتنا وہ اس حدیث کی تلاوت سے کرتا تھا۔

## بإنجوال باب

### ذکر کے بارے میں

یہ باب "ذکر" کے بارے میں ہے جو دعا کے ملحقات میں سے شار ہوتا ہے۔ چونکہ اس کتاب کی غرض تا لیف دعا
کی فضیلت بیان کرنا اور ایسے امور کا ذکر کرنا تھا جن کا دعا ما تکنے والے کے لیے ضروری تھا۔ اور جب یہ امور ایک اطمینان
کن اور حد کفایت تک بیان ہو چکے تو اب ہم نے چاہا کہ اس کے ساتھ ساتھ ایک ایسے امر کو بھی ذکر کر دیا جائے جوفضل و
کمال میں دعا کے مساوی ہے اور جس طرح آیات اور روایات میں دعا کی ترغیب دلائی گئی ہے اس طرح اس امرکی بھی
ترغیب دلائی گئی ہے اور بید دعا کا کام دیتی ہے اور اپنی مراد کے حصول کے لیے اور سخت مصیبتوں کے دور کرنے میں دعاء
کی طرح "ذکر" بھی فائدہ دیتا ہے۔

اور جوفوا کدوعوا کدوعا کے ہم نے ذکر کیے ہیں ان سے داضح ولائے ہو چکا ہے کہ دعا ایک ایسی چیز ہے جس پی عقل ونقل ولائت کرتا ہے اور ہر قتم کی مصیبت و بلاء کو دور کرتی ہے اس دعا ہی کے ذریعے ہر نفع کو حاصل کیا جاسکتا ہے اور ان منافع میں دوام اور استمرار بھی دعا ہی کے ذریعہ ہے '' ذکر'' بھی ان تمام خصوصیا ت اور فوا کد کوسمو نے ہوئے ہے ہم عنقریب بیان کریں گے ۔ پس ذکر پر بھی اول عقلیہ اور نقلیہ پائی جاتی ہیں اور اس پر ترغیب دلاتی ہیں ۔

## ذكريرادله عقليه

میلی ولیل : عقل دوطرح سے ذکر کو ثابت کرتا ہے وہ اس طرح سے کہ منعم کا شکر کرنا واجب ہے۔اور ذکر کی اقسام میں سے شکر بھی ایک قتم ہے،البذاریب بھی واجب ہوا۔

دوسری دلیل:۔ ' ذکر'' ایسے ضرر کو دور کرتا ہے جس کے حاصل ہونے کا گمان ہوتا ہے اور ہروہ ضرر جس کے حصول کاظن ہواس کا دور کرنا قدرت رکھنے کی صورت میں واجب ہوتا ہے للبذا ذکر کرنا واجب ہوا

جارا پہلا وعویٰ کے ذکر ضرر ظن کو دور کرتا ہے اور ذکر نہ کرنے سے اس کے لاحق ہونے کا خطرہ ہوتا ہے۔ اس پر بطور دلیل معصومین علیم السلام کی چند روایات کو ذکر کیا جاتا ہے راوی حسین بن زید حضرت امام صادق علیہ السلام سے نقل کرتا ہے کہ امام علیہ السلام نے فرمایا کہ "قبال رسول الله حسلی الله علیه و آله و سلم ما من قوم اجتمعوا فی مسجلس فلم یہ نگرو االله ولمد بصلو علی نبیهم الاکان ذالك المجلس حسرة و و بالاً علیهم یوم

المقیامة" یعنی: حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وآله وسلم فرماتے ہیں کہ جوتوم کسی محفل میں جمع ہوتی ہواور انہوں نے نه ذکر خدا کیا ہواور نه ہی اپنے نبی (ص) پر درود بھیجا ہوتو بروزمحشر بیمفل ان کے لیے وبال جان اور حسرت ہوگی۔

اس طرح اورمقام پرحضرت صادق آل محمد ارشاد فرماتے ہیں کہ "ما اجتمع قوم فی مجلس لمدید کروا الله و لمدید کرو نا الا کان ذالك المجلس حسرة علیهم یوم القیامة " لیعنی: کوئی بھی قوم کسی الیم محفل میں جع نہیں ہوئی جس میں اضوں نے نہ ذکر خدا کیا ہواور نہ ہی ہمیں یاد کیا ہو گرید کہ وہ محفل قیامت کے دن باعث وہال و حسرت اور افسوس کا موجب ہوگی۔

ایک اور جگه برانبی حضرت علیدالسلام سے مروی ہے کہ

کوئی بھی الیی مجلس نہیں ہے جس میں نیک یا برے لوگ جمع ہوئے ہوں اور ذکر خدا کیلیئے بغیر ایک دوسرے سے جدا ہوئے مگر مید کہ میملس ومحفل باعث افسوس وحسرت ہوگی۔

حضرت صادق آل محمد عليه السلام على منقول بى كد " يموت المؤمن بكل مينة الا الصاعقة ولا تاخذه وهو يذكر الله "يعنى : مؤمن بر برقتم كى موت آسكتى بي عربيك ولا تدكر الله "يعنى : مؤمن بر برقتم كى موت آسكتى بي عربيك ولا تدكر الله "يعنى : مؤمن بر برقتم كى موت آسكتى بي عربيك ولا تدكر الله "يعنى المربيك ولا تدكر الله تدكر الله "يعنى المربيك ولا تدكر الله المربيك ولا تدكر المربيك ولا تدكر المربيك ولا تدكر الله المربيك ولا تدكر ا

ہماری دلیل عقلی میں دوسرا دعویٰ کہ ہروہ ضررجس کے حصول کاظن ہواس کا دفع کرنا واجب ہے، تو یہ ایک بدیمی اور واضح امر ہے جسکے اثبات کے لیے کسی دلیل کی ضرورت نہیں ہے

ذكر پر اوله نقليه : يُذكر " كے بارے ميں قرآنی آيات ا ور ای طرح روايات كثرت سے پائی جاتی ہيں

### كتاب

یہاں پر قرآن مجیر کی چند آیات کو ذکر کیا جاتا ہے۔

- (۱) خدا وند ذوالحلال کا اپنے نبی صلی الله علیه وآله وسلم کے لیے فرمانا که " قبل السلمه نسمه فده هد فبی حوضه مدیلعبون" ترجمہ: الله کا نام لواور انھیں فضول اور ناحق باتوں میں پڑارہے دو۔
  - (۲)" واذكر ربك في نفسك تضرعا وخيفة " ترجمه: اپنے رب كودلى طور پرخضوع وخشوع كے ساتھ يادكرو۔ (٣)" فاذكرو ني اذكر كم "ترجمه: تم ميراذكركرو ميں شميں يادكروں گا۔
  - (٣) " يسا ايها اللذين آمنوا اذكرو ا الله ذكرا كثيراً و سبحوه بكرة و اصيلاً "ترجمه: اعال ايمان بهت زياده ذكر خداكيا كرواور صبح و شام اسكي تنبيح كرو \_

#### ساثريق

اور جہاں تک سنت کا تعلق ہے تو ذکر کے بارے میں بکثرت احادیث معصومین علیم السلام پائی جاتی ہیں جن کو ذکر کرنا طوالت کا موجب ہوگا۔

لبذا ہم ان میں سے بعض کو ذکر کرنے پیاکتفا کرتے ہیں۔

(۱) راوی محمد بن ابی عمیر نے ، ہشام بن سالم سے حضرت امام صادق علیہ السلام سے نقل کیا ہے کہ " ان السلسه تعالیٰ یقول: من شغل بذکری عن مسألتی أعطیته افضل ما أعطی من سألنی "فالق کا نات فرما تا ہے کہ جو مخص میرے ذکر میں مشغول رہنے کی وجہ سے مجھ سے کوئی سوال نہ کر سکا تو میں اسے سوال کرنے والے مخص سے بہتر عط کروں گا۔

تنقبید: آپ پر بید بات واضح ہونی چاہیے کہ جس مقصد کو ہم ثابت کرنا چاہتے ہیں اور وہ''ذکر'' ہے اس کے لیے یہی ایک روایت کافی و وافی ہے ۔ کیونکہ اس میں ذکر کو دعا کا نائب قرار دیا گیا ہے بلکہ دعا پر اسے نضیلت دی گئ ہے ۔ لہذا جو تمام فوائد دعا پر مترتب ہوتے ہیں ۔ ۔ لہذا جو تمام فوائد دعا پر مترتب ہوتے ہیں وہ ذکر پر بھی مترتب ہوتے ہیں۔

(٢) بارون بن خارجه حضرت امام صادق عليه السلام بفق كرتا ب كه امام عليه السلام في فرمايا كه

"ان العبد ليكون له الحاجة الى الله فيبدأ بالننآء والصلاة على محمد و آل محمد حتى ينسى حاجته فيقضيها الله له من غير ان يساء له اياها "يعنى: بنده كوحاجت طلب كرتے وقت چاہيے كه وه كها كى حمد و ثناء كرئے پھرمحد و آل محمد حسلام بھيج يہاں تك كه (اگروه) اپنى حاجت كوطلب كرنا بحول جائے تو خالق كا كتات اسكى اس حاجت كوبغير طلب كي يورا كرديتا ہے۔

(m) حضرت نبی اکرم صلی الله علیه وآله وسلم سے منقول ہے کہ

در جو محض عبادت خدادندی میں مشغول رہنے کی دجہ سے خدا سے کوئی سوال ندکر سکے تو اللہ تعالی اسے سوال کرنے والوں سے زیادہ عطا فرماتا ہے۔

(م) امام صادق علیه السلام سے مروی ہے کہ

الله تعالی ارشاد فرما تا ہے جس نے مجھے لوگوں کے سامنے یاد کیا میں اسے ملائکہ کے سامنے یاد کروں گا۔ (۵) راوی ابن القداح حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کرتا ہے کہ ہر چیز کے لیے ایک حد ہوڈ ہے گر ذکر خدا کی کوئی حد نہیں ہے جس پروہ ختم ہواللہ تبارک و تعالی نے واجبات کا حکم دیا ہے جنہیں ہجالا نے سے تکلیف ختم ہوجاتی ہے۔ جبیا کہ ماہ رمضان کے روزوں کی حدروزہ رکھنا ہے، جبی کے فریضہ کی حداس کا انجام دینا ہے گر ذکر کی کوئی حد نہیں ہے کیونکہ خدا و ندمتعال قلیل ذکر پر راضی نہیں ہوتا اور خدا نے اس کی کوئی حد مقرر نہیں فرمائی ہے جس پر بیختم ہو (پھرامام علیہ السلام نے اس کے بعداس آیت کی تلاوت فرمائی )

" يا ايها اللذين آمنوا اذكرو االله ذكرا كثيرا و سبحوه بكرة و اصيلا " ـ ترجمه: ـ احايان والوا الله كي الله في الله والوا الله في الله والوا الله والوا الله والراء الله والراء الله والراء الله والراء الله والراء الله والراء الله والله والله

یس الله تعالی نے ذکر کی کوئی حد مقرر نہیں فر مائی ہے۔

(پھراس کے بعد امام علیہ السلام فرماتے ہیں) کہ میرے والد بزرگوار بہت زیادہ ذکر کیا کرتے تھے جب بھی میں ان کے ساتھ چٹا تو انہیں ذکر خدا میں مشغول و کھتا۔ کھانے پر بیٹھتے تو اللہ تعالیٰ کو یاد کرتے اور اگر کسی سے بات کرنے گئتے تو ذکر خدا کو فراموش نہ کرتے تھے میں ان کو ملاحظہ کرتا تھا کہ ہر وقت ان کی زبان پہلا الدالا اللہ کا ذکر ہوتا تھا وہ ہم سب کو جمع کرکے ذکر خدا کرنے کا تھم فرماتے تھے یہاں تک کہ سورج طلوع ہوجاتا ہم میں سے کسی کو قرآن کی تلا وت کا تھم فرماتے اور کسی کو ذکر کرنے کی تھیجت فرماتے۔

جس گھر میں ذکر قرآن ہوتا ہو اور تلاوت قرآن ہواس میں برکات کا نزول ہوتا ہے گھر میں طائکہ کامکن بن جاتا ہے، شیاطین اس گھر کو چھوڑ دیتے ہیں اور آسانی مخلوق کے لیے یہ گھر اس طرح نورانی ہوتا ہے جیسے زمین مخلوق کے لیے ستارے چکدار ہوتے ہیں اور جس گھر میں نہ تلاوت قرآن ہو اور نہ ہی ذکر خدا ہو وہاں برکت چلی جاتی ہے طائکہ وہاں سے رخصت ہوجاتے ہیں اور وہ شیاطین کے لیے آ ماجگاہ بن جاتا ہے۔

امام جعفر صادق علیه السلام فرمانے گئے کدایک دفعہ ایک شخص رسول خداصلی الله علیه وآلہ وسلم کی خدمت عالیہ میں حاضر ہوکر عرض کرنے لگا کہ اہل مسجد میں سے سب سے جہتر کون ہے؟ تو آپ نے فرمایا کہ جوان میں سے سب سے زیادہ ذکر کرنے والا ہے۔

(۲) ابوبصير حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سي نقل كرتا ہے كه انہوں نے فرمايا كه " شيسعت الله يدن افد الحلوا ذكو و الله كثيراً " بمارے شيعہ وہ بيں جب وہ تنها ہوتے بيں تو خداكو بہت يادكرتے بيں

(2) ای طرح ایک اور مقام پر صادق آل محد سے مروی ہے کہ " قبال السلم تعمالی لموسی علیہ السلام اکشو ذکری جاشعا" خالق کا کات نے حضرت موی علیہ السلام کو کم دیا کہ ون

رات میرا بہت زیادہ ذکر کیا کرواور میرے ذکر کے وقت فروتن و عاجزی اختیار کر\_

(۸) انبی سے مروی ہے کہ

"قال الله تعالىٰ: \_ ياابن آدم اذكرنى فى ملاء اذكوك فى ملاء خير من ملئك" يعنى الله تعالى در بندے كو خاطب موكر) ارشاد فر ماتا ہے كه اے آدم عليه السلام كى اولادتو مجھے لوگوں كے اكل ميں ياوكر ميں تجھے اس سے بہتر اجتاع واكل ميں يادكروں گا۔

(٩) حضرت بنی اکرم صلی الله علیه وآله وسلم ارشاد فرمات بین که

"اربع لا یسصیبهن الا مؤمن الصمت و هو اول العبادة والتواضع لله سبحانه و تعالی و ذکر الله علی کسکا (۱) خاموثی علی حال و قلة الشی " لینی: علی چزین بین جنهیں مؤمن کے علاوہ کوئی بھی حاصل نہیں کرسکا (۱) خاموثی کہ جوعبادت کی پیلی سیرهی ہے، (۲) خدا کے لیے عاجزی (۳) ہر حالت میں خدا کا ذکر، (۴) مال کی کمی (۱۰) حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے مروی ہے کہ

" یموت المؤمن بکل میتة : یموت غرقا ، و یموت بالهدم ، و یبتلی بالسبع ، و یموت بالصاعقة ولا تصیب ذاکر اکله" یعن : مؤمن برشم کی موت سے مرسکتا ہے ،غرق بوکر ،گرتی عمارت کے نیچ آکر ، درندوں سے نقصان پیچ کر ،لیکن آسانی بجلی سے نہیں مریخ گا جب تک وہ ذکر الہی میں مشغول ہے ۔

ایک اور روایت میں ہے کہ بیسب چیزیں اس وقت اسے نقصان نہیں و سے سکتیں جب وہ ذکر خدا میں مشغول ہو۔ (۱۱) حدیث قدی میں ہے کہ

"ایسما عبد اطلعت علی قلبه فر أیت الغالب علیه التمسك بذكری تولیت سیاسته و كنت جلیسه و محادثه و انیسته العنی: جس بندے کے ول و و ماغ کو میں نے پہچان لیا کہ اس پر میرے و کر کے علاوہ اور کوئی چیز غالب نہیں ہے تو پھر میں اس کے امور کی و مدوازی سنجال لیتا ہوں اور میں ہی اس کا انیس اور ہمنو ااور اس سے باتیں کرنے والا ہوجاتا ہوں۔

(۱۲) حضرت نبی اکرم صلی الله علیه وآله وسلم سے منقول ہے کہ خالق کا نئات ارشاد فرماتا ہے کہ جب مجھے اس بات کاعلم ہوجائے کہ میرا بندہ ہروفت میری ہی یا د میں گم رہتا ہے تو بھر میں اس کی شہوت کو مجھ سے مناجات اور دعا مانگئے میں تبدیل کر دیتا ہوں میرا بندہ اس بلند منزل پر پہنچ جاتا ہے کہ جب وہ کسی خطاء کرنے کا ارادہ کرنے لگتا ہے تو میں اپنی تو فیقات کی صورت میں اس کے اور گناہ کے ما بین حاکل ہوجاتا ہوں ۔ یہ وہ لوگ ہیں جو میرے نمائندہ اور ولی ہیں ، اور

یمی حقیقت میں شجاع ہیں اور جب بھی میں اہل زمین کو ہلاک کرنے کا ارادہ کرتا ہوں تو ان لوگوں کی بدولت عذاب کو دور کردیتا ہوں ۔

(۱۳) حضرت رسول خداصلی الله علیه وآله وسلم سے منقول ہے کہ وہ تورات جس کی تحریف نہیں ہوئی ہے اس میں کھا ہوا ہے کہ حضرت موسیٰ علیه السلام نے اپنے رب سے پوچھا کہ اے میرے رب کیا تو مجھ سے قریب ہے کہ میں تجھ سے سرگوشی کروں یا بعید ہے کہ مجھے ندادوں؟ تو الله تعالیٰ نے ان کی طرف وحی کی کہ اے موسیٰ جس نے مجھے یاد کیا تو میں اس کے ساتھ بیٹھنے والا ساتھی ہوجا تا ہوں۔

پی حضرت موی علیہ السلام نے سوال کیا کہ اس دن کہ جب تیری امان کے علاوہ اور کوئی امان دیے والا نہ ہوگا ۔ اس دن تیری امان کے علاوہ اور کوئی امان دیے والا نہ ہوگا ۔ اس دن تیری امان میں کون ہوگا؟ تو اللہ تعالی نے جواب میں ارشاد فرمایا کہ وہ لوگ (میری امان میں ہول گے) جو جھے ۔ یاد کرتے ہیں اور میں ان کو یاد کرتا ہوں ۔ اور ایک دوسرے سے میری وجہ سے محبت کرتے ہیں تو میں بھی ان سے محبت کروں گا۔ اور یہ وہی لوگ ہیں کہ جب بھی میں اہل زمین کوعذاب دیے لگتا ہوں تو وہ جھے یاد آجاتے ہیں جن کی وجہ سے دوسروں سے عذاب دور کردیتا ہوں ۔

(۱۴) شعیب انصاری اور ہارون بن خارجہ دونوں نے روایت کرتے ہوئے کہا ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ

کے علاوہ اور پیچنیں ملا اگر آپ اللہ کے نیک بندے نہ ہوتے تو بیدو روٹیاں نہائیں۔لہذا آپ بتاؤ کہ آپ کون ہیں؟ حضرت موی علیہ السلام نے پوچھا محضرت موی علیہ السلام نے پوچھا کہ کیا آپ ایپ السلام نے بوچھا کہ کہا آپ ایپ سے زیادہ عبات گذار کو جانتے ہو؟ تو اس شخص نے عرض کیا کہ فلاں لوہار فلاں شہر کا رہنے والا مجھ سے زیادہ عبات گذار ہے۔

حضرت موی علیه السلام اس مخف کے یاس آئے تو وہ عبادت گذار ہونے کے بجائے ذکر خدا میں محور ہتا تھا جب نماز کا وقت ہوا تو اس نے نماز ادا کی شام ہوئی تو اس نے اپنے غلہ کی طرف نگاہ کی تو دیکھا کہ وہ دوگنا ہو چکا تھا بیدد مکھرکر اس نے سوال کیا کہ اے عبد خدائم کون ہو؟ لگتا ہے کوئی عبد صالح ہو ہم بہت مدت سے یہاں رہ رہے ہیں میری باقی دنوں کی کمائی تقریبا برابر ہوتی ہے لیکن آج دوگنا ہوئی ہے ، لہذا بتائیے آپ کون بیں؟ تو موی علیہ السلام نے کہا کہ میں موی بن عمران کے علاقے کا رہنے والا ہوں۔ چراس مخص نے اپنی ایک تہائی کمائی کا حصرراہ خدا میں دے دیااور ایک تہائی این مالک کو وے دی اور ایک تہائی سے طعام خریدا جے مولی علیہ السلام کے ساتھ بیٹھ کر کھایا راوی کہتا ہے کہ حضرت موسیٰ علیدالسلام نے مسکرایا تو اس مخص نے بوچھا کہ کیوں مسکراتے ہو؟ تو حضرت موسیٰ علیدالسلام نے جواب دیا کہ بی اسرائیل کے ایک نبی نے فلال مخص پر میری راستانی کی تو میں نے اسے تمام مخلوق سے برھ کرعبادت گذار پایا پھراس معخص نے ایک اور عابد پرمیری را منائی کی میخص پہلے والے عابدے بھی زیادہ عبادت گذار تھا پھراس عابدنے آپ کی طرف را منمائی کی بیگمان کرتے ہوئے کہ آپ اس سے بھی زیادہ عبادت گذار ہیں حالانکہ آپ جھے ان لوگوں کی طرح دکھائی نہیں دیتے یہ س کراس عبادت گذار مخص نے کہا کہ میں ایک غلام آدمی ہوں کیا آپ نے مجھے ذکر خدا میں مشغول نہیں دیکھا؟ اور وقت پر نماز پڑھنے والا ہوں اور اگریس ہر وقت نما ز وغیرہ یں مشغول رہوں تواس سے میرے مالک کے حق میں کوتا ہی ہوگی اور دیگر لوگوں کو بھی نقصان ہوگا اچھا اب آپ بتاؤ کیا اینے شہر کو جانا چاہتے ہو (تا کہ کرامت کے طور پراسے آپ کے قریب کروں) تو حضرت موی علیہ السلام نے کہا کہ ہاں راوی کہتا ہے کہ استے میں ایک ابر کا گذر ہواتو اس لوہار عابد نے اس ابر کوائی طرف بلایا جب وہ آئی تو اسے پوچھا کہ کہاں جارہے ہوتو ابر نے کہا کہ میں فلال علاقہ جانا جا ہتی ہوں ۔اس عابد نے کہا کہ چلی جاؤ پھر دوسری ابر کا گزر ہوا تو اس سے بھی کہا کہ کہاں جارہی ہو ابرنے کہا کہ میں فلاں علاقہ جانا چاہتی موں تو عابد نے کہا کہ چلی جاؤ پھر تیسری ابرکو بلایا پوچھا کہ کہا جانا جا ہتی موابر نے جواب دیا کدموی بن عمران کے علاقہ میں جانے کا ارادہ ہولوہار نے کہا کہ اس آدمی (موی بن عمران ) کو ایک مہربان دوست کی طرح اینے ساتھ اٹھاؤ اور اسے انہائی نری کے ساتھ مویٰ بن عمران کی سرز مین پر اتار نا۔ راوی کہتا ہے کہ جب

حضرت موئی علیہ السلام اپنے شہر پنچ تو خدا وند ذولجلال سے عرض کی کہ اے میرے رب تونے اس بندہ کو بیر مرتبہ س عمل کی بناء پر عطا کیا ہے؟ تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ بیبندہ میری آزمائٹوں پر صبر کرتا ہے اور میری قضاء وقدر پر راضی رہنا ہے اور میری نعمتوں کا شکر اداکرتا ہے۔

(10) حسن بن ابی الحسن دیلی اپنی کتاب میں وہب بن مدیہ سے روایت کرتا ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت داؤود علیہ السام کو وی کی کہ اے داؤد جو اپنے حبیب سے محبت کرتا ہے اس کے قول کی تصدیق کرتا ہے اور اپنے حبیب پر راضی رہتا ہے اس کے افعال پر بھی راضی رہتا ہے جے اپنے حبیب پر بھروسہ ہووہ اس پر اعتاد کر لیتا ہے جو اپنے حبیب کا مشتاق ہووہ اس کی زیارت کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

اے داؤد ذکر کرنے والے کے لیے میرا ذکر ہے اطاعت کرنے والے کے لیے میری جنت ہے اور میرا شوق رکھنے والے کے لیے میری محبت ہے اور میں اپنے محبان کے لیے خاص ہوں۔

اللہ تبارک و تعالیٰ ارشاد فرما تا ہے کہ میری اطاعت کرنے والے میرے مہمان بین اور جو میراشکر کرتے ہیں میں انھیں زیادہ عطا کرتا ہوں اور میرا ذکر کرنے والا میری نعموں کے سابی میں ہے اور میں گنبگاروں کو اپنی رحمت سے مآیوں نہیں کرتا ہوں اگر تو بہ کرلیں تو میں ان کا حبیب ہوں ، لکار پر میں انہیں جواب ویتا ہوں ،اگر مریض ہوجا کیں تو میں ان کو شفا دیتا ہوں ،اگر مریض ہوجا کیں تو میں ان کو شفا دیتا ہوں ،مصیبتوں اور مشکلات سے ان کو چھٹکارہ میں بی دیتا ہوں گنا ہوں اور عیوب سے آخیں پاک کرتا ہوں (۱۲) حضرت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے منقول ہے کہ

"ماجلس قوم یذکرون الله الا ناداهم مناد من السماء قومو افقد بدلت سیئا تکم حسنات و غفرت لکم جمیعا و ما قعد عدة من الملائکة "جب بھی غفرت لکم جمیعا و ما قعد عدة من الملائکة "جب بھی کوئی قوم ذکر خدا کرنے کے لیے بیٹھتی ہے تو آسان سے منادی ندا دیتا ہے کہ اٹھو خدا نے آپ کی برائیوں کوئیکیوں میں بدل دیا ہے اور تمام گناہ معاف کردیے ہیں اور اہل زمین کا کوئی گروہ جب خدا کے ذکر کے لیے بیٹھتا ہے تو ان کے ساتھ طائکہ کا گروہ بھی بیٹھتا ہے

(۱۷) روایت میں ہے کہ حضرت رسول خداصلی الله علیہ وآلہ وسلم نے اپنے اصحاب کو فرمایا کہ کے باغیجوں میں حرے اور فراوانی کی زندگی گذارو۔

صابہ نے عرض کی کہ جنت کے باغیچ کیا ہیں؟

رسول خدانے فرمایا کہ محافل ذکر ہیں ہے جہ وشام خدا کا ذکر کیا کرواور جو شخص بیرمعلوم کرنا چاہتا ہے کہ خدا کے ہاں اسکی کنٹی

منزلت ہے؟ تو اسے اس امر سے معلوم ہوجانا چاہیے کہ اس کے ہاں خدا کی کتنی منزلت ہے۔ اللہ تعالیٰ اس بندہ کو اتنا مقام عطا کرتا ہے جتنا اس بندے نے اپنے ہاں خدا کو مقام دیا ہوا ہو۔ اور تہمیں یہ معلوم ہونا چاہیے کہ آپ کے مالک کے ہاں آپ کا بہترین عمل ، اور سب سے زیادہ در جات والاعمل اور اس بھری کا کنات میں سب سے بہترین چیز ذکر خدا ہے۔

کیونکہ خود خدا وند ذوالجلال نے اپنے بارے میں فرمایا ہے کہ میں ذکر خدا کرنے والے کا ساتھی ہوں جیسا کہ قرآن مجید میں ارشا دخدا وندی ہوتا ہے کہ تم مجھے یاد کرو میں شمیں یاد کروں گا''تم مجھے اطاعت وعبادت کے ساتھ یاد کرواور میں شمیں اپنی نعتوں ، احسان رحمت اور اپنی رضاء سے یاد کروں گا۔

(١٨) حضرات معصومين عليهم السلام سيمنقول ہے كه

"ان فى السجنة قيعانا فاذا اخذ الذاكر فى الذكر اخذت الملائكة فى غرس الاشجار فربما وقف بعض الملائكة فيقال له لحر وقفت؟فيقول:ان صاحبى قد فتر يعنى عن الذكر بجنت بين كاشت كرنى كي ليايك فتم كى تحيليال بين جب ذكر خدا كرن والا ذكر كرتا ب تو طلا نكه اس مين درخت لگانا شروع كردية بين \_ اور بهى بحمار طلا نكه باغيچه لكان بين جب أن سے دوسرے طلا نكه بوچيت بين كه كيوں رك كے مو؟ تو جواب بين كتم بين كه بارا ساتھى دك كيا ہے لين اس نے ذكر كرنا بندكرويا ہے۔

فصل

### استحباب ذكرتمام اوقات ميس

ہروقت ذکر کرنا ایک مشحب امر ہے کسی وقت بھی ذکر خدا مکروہ نہیں ہے

حضرت امام صادق عليه السلام ب روايت ب كه امام عليه السلام في فرمايا كه "لا بسأس بلذ كر الله و انت تبول فان ذكر الله حسن على كل حال ولا تسائم من ذكر الله" رفع حاجت كى حالت مي بحى ذكر فداكر في مي كوئى حرج نہيں ہے ، ذكر فدا برحال ميں اچھا ہے اس ب بھى بحى اكتابانہيں جا ہے۔

حضرت امام صاوق عليه السلام سے مروی ہے کہ خالق کا تنات نے حضرت موسی عليه السلام کو وحی میں فر ما يا که "يا موسیٰ لا تفوح بکثرة المال ولا تدع ذکری علی کل حال فان کثرة المال تنسیٰ الذنوب و ان ترك ذکوی يقسی القلب" اے موسیٰ عليه السلام کثرت مال سے خوش نه ہو، اور کس حال میں بھی ذکر خدا کو ترک نه کرو کيونکه

مال کی فراوانی گناہوں کو بھلادیتی ہے، اور میرا ذکر ترک کرنا قساوت قلبی کا موجب بنتا ہے۔

فائدہ: معلوم ہونا چاہیے کہ بسااوقات خالق کا ئنات اپنے بندے کے ذکر خدا کرنے کو پسند کرنے کی وجہ سے اسے آزمائش میں ڈال دیتا ہے تا کہ وہ بار بار اللہ کا ذکر کرنے اور اسے پکارے ۔اور اسے ہم نے باب دعا میں ذکر کیا ۔

ابوصباح نے حضرت امام جعفرصادق علیہ السلام سے عرض کیا کہ مؤمن کو جومصیبت پہنچی ہے کیا بیاس کے گناہ کی وجہ سے ہوتی ہے؟

تو امام علیہ السلام نے جواب دیا کہ ایسانہیں ہے بلکہ خالق کا کنات اس کی آہ و زاری اور شکوہ اور اس کی دعا سنا چاہتا ہے تاکہ اس کے نامہ اعمال میں اس کے لیے نیکیا لیکھی جا کیں اور اس کے عوض اس کے گناہوں کو معاف کر دیا جائے ۔ جس طرح بھائی سے عذر پیش کرتا ہے اور اللہ تعالی ہر وزمحشر فقیر لوگوں کو مخالی ہے عذر پیش کرتا ہے اور اللہ تعالی ہر وزمحشر فقیر لوگوں کو مخاطب ہو کر فریائے گا کہ مجھا پی عزت کی قتم میں نے تجھے اس لیے فقر وفاقہ میں مبتلاء نہیں کیا تھا کہ تو میر سمامنے حقیر تھا بلکہ میں نے تیرا امتحان لیا تھا۔ اور اب ذرا اس جاب کو ہٹاؤ مؤمن اس جاب کو اٹھائے گا تو جب اس کی نظر اس اجر وعوض پر پڑے گی جے خدانے اسے دنیا وی فقر و فاقہ کے عوض عطاکی ہوگی تو ایک دم اس کی زبان سے نکلے گا اے میرے پروردگار دنیا میں تو نے مجھے جن چیزوں سے محروم کیا تھا اس میں میرا خسارہ نہیں تھا۔

اللہ تعالی نے جب بھی کسی قوم سے محبت کی تو اسے آزمائش میں مبتلا کیا اور یقیناً عظیم اجرعظیم آزمائٹوں پر ہوا کرتا ہے کیونکہ اللہ تبارک و تعالی فرما تا ہے کہ جن میرے مؤمن بندوں کا دین ، مال وثروت اور محبت و عافیت کے بغیر نہیں سنورسکتا میں انھیں اسی میں مبتلاء کر دیتا ہوں۔ اور جن کے دین کی اصلاح فقر و فاقہ میں پنہا ہوتی ہے تو انھیں فقر و فاقہ

میں آزماتا ہوں اس طرح وہ آسانی سے دین پر باقی رہ سکتے ہیں

اللہ تعالیٰ نے اپنے مؤمن بندے سے عہد لیا ہے کہ (دنیا میں) اس کی بات کو جھٹلایا جائے گا اور وشمنوں سے انقام لینے کی قدرت نہیں ہوگی ، اور اللہ تعالیٰ اپنے محبوب بندوں کو بحرمصائب میں غوطہ زن کرتا ہے اور جس بندے نے جب دعا مانگی تو جواب ملتا ہے کہ اے میرے بندے جو بھی تونے مجھ سے مانگا ہے میں اس پر قادر ہوں لیکن میں نے جو تیرے لیے (آخرت کے لیے ) خزانہ کررکھا ہے وہ تیرے حق میں کہیں بہتر ہے۔

حضرت عیسلی علیہ السلام کے حواریوں نے لوگوں کی طرف سے ملنے والی اذیتوں کی حضرت عیسلی علیہ السلام کے سامنے شکایت کی تو حضرت عیسلی علیہ السلام نے فرمایا کہ مؤمنین اس دنیا میں بھی بھی راحت سے نہیں رہ سکتے ۔ حضرت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے منقول ہے کہ

"ان فى الجنة منازلاً لا ينالها العباد باعمالهم ليس لها علاقة من فوقها ولا عمادمن تُحتها \_قيل: يا رسول الله من اهلها ؟ فقال صلى الله عليه و آله وسلم هم اهل البلايا والهموم بجنت من بجهالي منازل بين جن تك بندے اپنے اعمال كى بدولت نہيں بينج سكة اور ان منازل كى كيفيت يہ ہے كہ نه ان كا اوپر سے كوئى تعلق ہے جس سے باندهى گئ ہوں ، اور نه بى ان منازل كاكسى ستون پر اعتاد ہے جو انھيں اٹھائے ہوئے ہيں سوال كيا گيا كہ اے اللہ كے رسول الي منازل ميں بينے والے كون بيں ؟ تو حضور صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا كه وه لوگ ان منازل كابل بين جومصائب ومشكلات پر صبر كرنے والے بين ۔

قصل

محفل کا ذکرخدا سے خالی نہونا

انسان ہروفت ذکر خدا میں مشغول رہے،اس کی کوئی نشست بھی ذکر خدا سے خالی نہیں ہونی جا ہیے۔ راوی ابوبصیر حضرت امام صادق علیہ السلام سے روایت کرتا ہے کہ

"ما اجتمع قوم فى مجلس لم يذكر وا الله ولم يذكرونا الاكان ذالك المجلس حسرة عليهم يوم القيامة "جب كوئى قوم كم مخفل مين الله اور مارا ذكرنه كري تووه مخفل ان كي ليه قيامت كه دن حسرت كاموجب بتى

بھراس کے بعدامام باقر علیہ السلام کا قول ذکر کیا کہ

امام علیہ السلام نے فرمایا کہ'' ہمارا ذکر حقیقت میں اللہ کا ذکر ہے اور ہمارے دشمنوں کا ذکر کرنا شیطان (لعین ) کا ذکر ہے۔

اسی امام سے ایک اور جگہ پر منقول ہے کہ

'' جو شخص بھی پیرچاہے کہ قیامت کے دن اس کے اعمال وزنی ہوں تو اسے الحصتے وقت پیرپڑھنا چاہیے '' سبحان ربك رب العزة عما یصفون و سلام علیٰ المرسلین والحمد لله رب العالمین '' میرا پروردگاران صفات سے پاک و پاکیزہ ہے جو وہ (مشرکین و کفار) بیان کرتے ہیں اور رسولوں پرسلام ہوا ور دونوں جہانوں کے رب کی حمد ہو۔

حضرت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مروی ہے کہ'' جب ملائکہ ذکر کرنے والوں سے گذرتے ہیں توان کے سروں پر رک جاتے ہیں، جب آسانوں کی طرف جاتے ہیں تو اللہ تعالیٰ سب پچھ جانے کے باوجود لوچھتا ہے کہ تم کہاں تھے؟ تو وہ جواب دیتے ہیں کہ ہم ذکر کی محفل سے آرہے ہیں۔ سیاوگ تیری تنہ جو و تقدیس کرتے ہیں۔ تیری بزرگ بیان کرتے ہیں، جہنم کی آگ کا خوف رکھتے ہیں۔ اللہ سجانہ و تعالیٰ فرما تا ہے کہ میں آپکو گواہ بنا کر کہتا ہوں کہ میں نے ان کے تمام گناہوں کو معاف کردیا ہے، اور جہنم کی آگ کہ جس کا وہ خوف رکھتے ہیں میں نے انھیں امان عطا کردی ہے۔

ملائکہ عرض کرتے ہیں کہ اان لوگوں میں پھھا پیے لوگ بھی بیٹے تھے جنہوں نے تیرا ذکر نہیں کیا ہے، تو اللہ تبارک وتعالی فرما تا ہے کہ چونکہ بیلوگ میرا ذکر کرنے والے لوگوں کے ہاں بیٹے ہوئے تھے لہٰذا انھیں بھی میں نے بخش دیا ہے \_ کیونکہ میرا ذکر کرنے والوں کی اتن عظمت ہوتی ہے کہ ان کے پاس بیٹنے والے لوگ بھی سعادت مند بن جاتے ہیں ۔

فصل

# غافل لوگوں میں اللہ کا ذکر

جب انسان ذکر خدا سے غافل لوگوں کے درمیان ہوتو اس وقت خدا کا ذکر کرنامتحب مؤکد ہوتا ہے، کیونکہ ان کے ڈکر کرئیکی وجہ سے وہ سب مکنہ بلاء ومصیبت سے محفوظ ہوجا کیں گے

حضرت امام صادق عليدالسلام في بهي اس امركى تاكيدكرت موع فرمايا ہےكه

" الذاكولله في الغافلين كالمقاتل عن الهاربين" عَاقل لوگوں كے درميان وكر خداكر في والا الشخص كى ماند ب جو بھا كئے والول ميں سے جہاد اور جنگ كرد ماہو

اسى طرح ايك اورمقام پرحضرت امام صادق عليه السلام فرماتے ہيں كه حضرت رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم

سے منقول ہے کہ'' غفلت کی وادی میں رہنے والے لوگوں کے درمیان ذکر خدا کرنا اس مخص کی مانند ہے جو فرار کرنے والوں میں سے جنگجو ہو۔اور ان میں سے جنگجو جنتی ہوتا ہے۔''

حضرت ختمی مرتبت صلی الله علیه وآله وسلم سے مروی ہے کہ'' جس شخص نے بازار میں اس وقت مخلص ہوکر ذکر خدا کیا جب لوگ غفلت میں ہوں اور اپنی مصروفیات میں غرق ہوں تو الله تعالی اس کے لیے ایک ہزار نیکی لکھے گا اور روز قیامت اس کی ایسی مغفرت فرمائے گا کہ جس کا بھی بھی اس نے تصور بھی نہیں کیا تھا۔

فصل

## اوقات ذکر

ذکر خدا کے لیے سب سے افضل وفت صبح اور شام کا وفت ہوتا ہے اور اسی طرح عصر کے ما بعد بھی ذکر خدا کرنا افضل ہوتا ہے

حضرت محم مصطفیٰ صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا کہ

"قبال الله تعالىٰ: يابن آدم اذكرنى بعد الصبح ساعة و بعد العصر ساعة أكفك ما اهمك" الله تبارك و تعالى ارثاد فرما تا ب كداك اولا وآدم عليه السلام صبح وعصر كے بعد ميرا ذكر كرواور ميں تيرے ليے ہروہ چيز پورى كروں گا جوتو چاہے گا۔

## حضرت امام محمد باقر علیه السلام ارشاد فرماتے ہیں کہ

"ان ابلیس علیه لعائن الله یبث جنود اللیل من حین تغیب الشمس و حین تطلع فاکثر و اذکر الله فی هاتیس الساعتین و تعوذواب الله من شر ابلیس و جنوده و عوذوا صغار کر فی تلك الساعتین فانهما ساعتاغفلة" الملیس پر خداكی لعنت به وه طلوع آفاب اورغروب آفاب كاوقات ش این اشكر (انسان کے بهكانے کے لیے) بھیجنا ہے، البذااس وقت بہت زیادہ ذکر خداكرنا چاہیے المیس اور اس كے لئكر سے خداكی پناه ما نگنا چاہے۔ اور اپنی اولاد کو بھی خداكی پناه میں دو۔ كيونكه بيردونوں وقت غفلت كے اوقات ميں سے بيں

حضرت امام صادق عليه السلام ارشاد فرمات بين كه الله تعالى كاس قول "و ظلالهم بالغدوو الآصال" مورة الرعد آيت ١٥ كن تفير بير كه انسان كوسورج كه طلوع اورغروب مونے سے پہلے دعا كرنى جا ہے اور اى وقت دعا جلد قبول موتى ہے ہوتى ہے

فصل

## ذكركو چھيإنا

ذکر خدا کوخفی طور پر بجالانا ایک مستحب امر ہے کیونکہ بیریا کاری سے زیادہ دور اور اخلاس کے زیادہ قریب ہے۔ حضرت رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ابوذر غفاری رحمة الله علیہ کوفر مایا

" يا آبا فر اذكر الله ذكرا حاملاً \_قلت ماالحامل؟ قال: الحقى" اسابوذرالله كا ذكر خامل موكركيا كروابوذرني عرض كى كد وخامل " ساكيا مراد سے ؟ تو آپ نے فرمايا كماس سے مراد سے كم فنى ذكر كيا كرو-

حضرت امير المؤمنين على بن ابي طالب عليها السلام سے منقول ہے كہ

" جس نے چھپا کر ذکر کیا اس نے اللہ تعالی کا بہت زیادہ ذکر کیا اور منافقین لوگوں کے سامنے اللہ کا ذکر کرتے ہیں لیکن تنہائی میں خدا کو یا دنہیں کرتے ۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے بارے میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا کہ "بسواء ون السناس والا یذکرون الله الا قلیلا" ترجمہ:۔وہ لوگوں کے سامنے ریا کاری کرتے ہیں اور اللہ کو بہت کم یاد کرتے ہیں۔

حضرت امام جعفرصادق عليه السلام كاكلام حق ترجمان ہےكه

"قال الله تعالى: من ذكرنى سرا ذكرته علانية "جس نے تنهائی میں میرا ذكركیا میں اعلانیاس كا ذكركرتا ہوں۔
حضرت زرارہ علیہ الرحمۃ نے حضرت امام باقر علیہ السلام یا امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت كی ہے كہ
"فرشتہ وہى لکھتا ہے جسے اس نے سنا ہے اور اللہ تعالى ارشاد فرما تا ہے كہ" اسپ اندر عاجز كى اور خوف سے خداكو یاد كرو"
پس ذكر كى اتنى عظمت ہے كہ انسان جب اپ نفس میں چھپا كرخداكو یاد كرتا ہے تو اس كا تواب سوائے خداكے اوركوئى نہيں جانا"

ایک اورروایت میں ماتا ہے کہ حضرت رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک غزوہ میں تھے جب سب لوگ ایک وادی میں بینچ تو لوگوں نے بلند آواز سے (لا اله الا اللہ )اور تکبیر کی صدائیں بلند کیں حضرت رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے انھیں فرمایا کہ "یہا ایھاالنساس اربعوا علی انفسکہ اما انکہ لا تدعون اصماً ولا غائباو انماتدعون مسمیعا قریبا معکم "اے لوگو! فرائھ ہوء تم کسی بہرے اور غائب کوتو نہیں پکارر ہے ہو بلکہ تم اسے پکارر ہے ہو جو ہرش کو سنتا ہے اور تم سے قریب ہے۔

فصل

ذکرکی اقسام ذکرک گی اقسام ہیں

(۱) التحميد (حمد خداكرنا): ايك راوى فضل سے روايت كرتا ہے كه فضل كہتا ہے ميں في امام جعفر صادق عليه السلام سے عرض كيا كه مولا ميں آپ پر قربان ہوجاؤں مجھے كوئى جامع دعاكى تعليم دور تو آپ في مجھے اس دعاكى تعليم فرمائى كه "الله كى حمد كروكيونكه برنماز پڑ بنے والا جب "دسمع الله كمن حمده" پڑ بہتا ہے تو تم بھى اس دعا ميں شرك ہوتے ہو(۱)

حاشيه: (لغت عربي مين حقيقت مين بيدعائية جمله بجس كامعني يون بي "خدايا حمركرني وألي كي حمركون")

حضرت محم مصطفیٰ صلی اللہ غلیہ وآلہ وسلم سے منقول ہے کہ ہروہ کلام کہ جس کوحمہ خداسے شروع نہ کیا جائے وہ بے برکت ہوتی ہے۔

ابومسعودامام صادق عليدالسلام سے روايت كرتا ہے كدامام عليدالسلام نے فرمايا كم

"من قبال اربع مرات اذا أصبح: الحمد لله رب العالمين فقد ادى شكر يومه ومن قالها اذا امسى فقد ادى شكر يومه ومن قالها اذا امسى فقد ادى شكر ليسلته "جو شخص صبح هوتے وقت چار دفعه" الحمد لله رب العالمين " كها باور اس نے اور جواسے شام كے وقت كها ہے تو اس نے پورى رات كا شكر اداكر ديا۔

حضرت صادق آل محمد عليه السلام سے مروی ہے كہ حضرت رسول خداصلی اللہ عليه وآله وسلم ارشاد فرماتے ہیں كه جس نے " الجمد لله كما ہواہله" كہا تو اس نے لكھنے والے فرشتوں كومصروف كرديا اور وہ خدا سے عرض كرنے لگے كه بار الہا ہم غيب كونبيس جانے (تاكه اس جمله كے مطابق اس شخص كے نامه اعمال ميں تو اب تكھيں ) خالق كا كنات فرمائے گا كه الے فرشتو اتم اس جمله كو مرح درج كردو جيسے مير سے بيندے نے پڑھا ہے اور اس كا تو اب مجھ پر چھوڑدو۔

تمجید (بررگی خدابیان کرنا): علی بن حمان نے اپنے بعض اصحاب کے واسطہ سے حضرت امام جعفر صاوق کا فرمان نقل کرتے ہیں کہ'' ہروہ دعا جس کی ابتداء میں خدا کی بزرگی نہ بیان کی جائے تو وہ بے برکت ہوتی ہے۔ لہذا ضروری ہے کہ پہلے خدا کی بزرگی بیان کی جائے بھر حمد علیہ السلام کا فرمان ہے کہ ہروہ دعا کہ جس کی ابتداء میں خدا کی بزرگی بیان نہ کی جائے تو وہ بے برکت ہوتی ہے۔ لہذا ضروری ہے کہ پہلے خدا کی بزرگی بیان کی جائے پرحمہ ہوراوی کہتا ہے کہ میں نے عرض کی بزرگی بیان کی جائے برحمہ ہوراوی کہتا ہے کہ میں نے عرض کی بزرگی بیان کرنے کی کیا ادنی مقدار ہے تو امام صادق علیہ السلام نے جواب دیا کہ یوں کہو" اللہم انت

الاول فیلیس قبلك شی و انت الآخر فیلیس بعدك شیء و انت الظاهر فیلیس فوقك شیء و انت الطاهر فیلیس فوقك شیء و انت العزیز الحكیم" خدایا توسب سے پہلے ہے تھے سے پہلے پھی اور تو آخر ہے تیرے بعد کوئی نہیں اور پو آخر ہے تیرے بعد کوئی نہیں تو باطن ہے اور تو ہی غالب اور حکمت والا ہے،

یک اور مقام پر اسی سند روایت کے ساتھ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے سوال کیا گیا کہ بزرگ ء خدا بیان کرنے کی کم سے کم کیا مقدار ہے؟

(٢) تھلیل و تلبیر: ذکر کی اقسام میں سے تبلیل و تلبیر کرنا ہے ( تبلیل سے مراد " لا الدالا الله" کہنا ہے اور تلبیر سے مراد " لا الدالا الله" کہنا ہے اور تلبیر سے مراد " الله اکبر" کہنا ہے۔

ربعی راوی نے ایک اور مخص سے حضرت امام محمد باقر علیہ السلام یا امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کی ہے کدامام علیہ السلام نے فرمایا کہ

" اكثروا من الته لمبل والتكبير فانه ليس شيء احب الى الله من التكبير والتهليل" تهليل وتكبير كثرت سے كيا كروكيونكه الله تغالى كالمبلى وتكبير سے زيادہ كوئى محبوب چيز نہيں ہے۔ ای طرح حضرت بنی اكرم صلی الله عليه وآلہ وسلم سے منقول ہے كہ

"خير العبادة قول لا اله الا الله " ليخى: \_سب سے بہترين عبادت لا اله الا الله كهنا ہے \_

(سم) السبيح : \_ يونس بن يعقوب روايت كرتا ہے كہ ميں نے حصرت اما م جعفر صادق عليه السلام سے عرض كى كه جو محق الله "" " سبحان الله" كوسود فعه كہے كيا وہ ان ميں سے شار ہو گا جو بہت زيادہ ذكر خدا كرتے ہيں؟ امام عليه السلام نے فرمايا كه! ہاں وہ محض بہت زيادہ ذكر كرنے والوں ميں سے ہے

ایک اور روایت میں ملتا ہے کہ حضرت سلیمان بن واؤد علیہ السلام کے تشکر کی چھاؤنی ایک سوفرسخ کمبی اور ایک سو

فرسخ چوڑی تھی ان میں سے پچیس فرسخ جنات کے لیے خاص تھے اور ای طرح پچیس فرسخ انسانوں کے لیے خاص تھے اور پچیس برندوں کے لیے اور پچیس جنگلی جانوروں کے لیے خاص تھے۔

حضرت سلیمان علیہ السلام کے لیے لکڑی پر شخصے سے بنا ہوا کیک بڑار گھر تھا۔ جن میں ان کی تین سو یہویاں اور سات سولونڈیاں رہتی تھیں۔ اور جنات نے آپ کے لیے سونے اور ریشم سے ایک الیا بچھونا بنایا جسکی لمبائی دو فرسخ اور چوڑائی ایک فرسخ تھی اور سونے سے تیار شدہ آپ کا منبر اس بچھونے کے درمیان رکھ دیا جاتا تھا اور جب آپ اس منبر پر جلوہ افروز ہوتے تو سونے اور چاندی کی ایک ہزار کرسی آپ کے اردگرد سجادی جاتی ۔ سونے کی کرسیوں پر انبیاء اور چاندی کی کرسیوں پر علماء بیٹھتے تھے اور ان کے آس پاس لوگ ہوتے تھے اور لوگوں کے ہر طرف جن اور شیاطین ہوتے تھے اور صورج کی دھوی سے بیٹے کے لیے پرندے سایہ کرتے تھے۔ شیح کی ہوااس

بعض روامات میں ہے کہ حضرت سلیمان علید السلام نے اسے فرمایا کہ

" كيونكه الله ك بإل مقبول تبيح كا ثواب باقى رب كا جبكه ملك وسلطنت سليمان فنا موجائے كى"۔

تشبئج اورتخميد

حضرت امام جعفرصا دق عليه السلام سيمنقول ہے كه

"قال امير المؤمنين عليه السلام: التسبيح نصف الميزان والتحميد يملاً الميزان ولا اله الاالله و الله الكبر الكبر يسملاً مابين السموات والأرض، اميرالمؤمنين على ابن أبي طالب عليها السلام في مرايا كشيخ كرنا آدها ميزان عمل به الدوالة الدالا الله والله اله الاالله والله المرآسان وزمين كوجرويتا ب

#### حضرت امام جعفرصادق عليه السلام سے مروى ہے كه

"اشهدا ان لا المه الا الله وحده لا شريك له اللها واحداً احداً فرداصمداً لم يتخذ صاحبة ولا ولدا" ال ذكر كوجو پناليس دفعه پڑھے گاتو الله تعالى اس كى چاركروڑ بچاس لا كه نيكياں اس كے نامه اعمال ميں كھے گا۔ اور چاركروڑ بچاس لا كه درجات بلند كرے گا۔ اور يه اس شخص كى ما نند ہوگا جس نے ترا آن مجيدكى باره بزارم تبدا يك دن ميں تلاوت كى ہو، اور اس كا شكانه جنت ميں ہوگا۔

## (۵) یانج کلمات: ـ

## ذكركى اقسام ميں سے "يانچ كلمات" بيں

حضرت نی اکرم صلی الله علیه وآله وسلم نے ارشاد فرمایا که کیا شمیس ایسے پانچ کلمات کی تعلیم نه دے دول جو زبان پر تو
آسان ہیں لیکن نامه اعمال میں بہت وزنی ہیں۔ اور ان سے رحمان راضی ہواور شیطان ہماگ جائے ، اور یہ جنت کے
غزانوں میں سے ہیں اور عرش کے بیچے ہیں۔ اور یہ پانچ کلمات ہمیشہ کے لیے باقی رہنے والی نیکیوں میں سے ہیں۔
صحابہ کرام نے عرض کی کہ! کیوں خمیں اے رسول خدا ہمیں ان کی تعلیم فرماؤتو آپ صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے
فرمایا کہ کہو: سبحان الله والحمد لله و لا اله الا الله و الله اکبر و لا حول و لا قوق الا بالله العلی العظیم۔
اور فرمایا کہ یہ پانچ کلمات آپ کومبارک ہوں کیا آئی شان ہے اور ان سے بڑھ کراور کیا ہے جومیزان اعمال میں بھاری ہو۔
د یہ بیت

#### (۲) تنبیجات آربعه:

ذکر کی اقسام میں ہے' تسبیحات اربعہ''ہیں

حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام سے منقول ہے کہ حضرت رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ایک ایسے مخض سے گزر ہواجو پودے لگا رہا تھا۔ آنخضرت اس کے پاس تھبر گئے اور اسے فرمانے گئے کہ کیا تھے ایسے درخت کی خبر دوں جسکی جڑ بہت پختہ ہواور بہت تیزی سے پروان چڑھے اور اس کا پھل بہت مزیدار اور دیریا ہو؟

وہ مخص کہنے لگا! ہاں یا رسول الله فرمایئے کہ وہ کون سا درخت ہے؟

آ تخضرت صلی الله علیه وآله وسلم نے جواب دیا کہ صبح وشام ''سبحان الله والحمد لله ولا اله الا الله والله اکبر، کا ذکر کیا کراگر تونے اس کا ذکر کیا تو جنت میں تیرے لیے ہر شبیج کے عوض وی درخت مختلف کھلوں والے ہوں گے اور تسبیحات باقی رہ جانے والی نیکیاں ہیں۔

اس آدمی نے عرض کی کے! اے اللہ کے رسول میں آپ کو گواہ طہراتا ہوں کہ میرایہ باغ فقیر مسلمانوں کیلئے صدقہ ہو،اس پراللہ تبارک و تعالی نے قرآن مجید کی یہ آیت تازل فرمائی "ف امسا من اعطی و اتسقی و صدق بالحسنی فسنیسرہ للیسری" ترجمہ: جس نے اللہ کی راہ میں خرج کیا اور تقوی اختیار کیا اور اچھی باتوں کی تصدیق کی تواس کے لیے ہم آسانی کا انتظام کرویں گے۔

محد بن خالد برقی حضرت اما م جعفر صادق علیه السلام سے روایت نقل کرتا ہے اور امام صادق علیه السلام اسے این آباؤا جداد سے نقل فرماتے بین که رسول خداصلی الله علیه واله وسلم نے ارشاد فرمایا که "من قال: سبحان الله غورس الله له بها شجرة فی الجنة و من قال: الحمد لله غورس الله له بها شجرة فی الجنة و من قال: الاالله غورس الله له بها شجرة فی الجنة و من قال: الله اکبو ، غورس الله له بها شجرة فی الجنة" بوقت من الاالله غورس الله له بها شجرة فی الجنة و من قال: الله اکبو ، غورس الله له بها شجرة فی الجنة" بوقت من الله الله الله الكبو ، غورس الله له بها شجرة فی الجنة" بوقت من الله علی ورخت لگاتا ہے اور جس نے "الحد لله" کہا اس کے لیے بھی جنت میں ایک درخت ہے اور جس نے "الله الله" کہا اس کے لیے بھی جنت میں ایک درخت ہے اور جس نے "الله الله" کہا اس کے لیے بھی جنت میں ایک درخت ہے اور جس نے "الله الکر" کہا جنت میں اس کے لیے بھی ایک درخت ہے اور جس نے "الله الکر" کہا جنت میں اس کے لیے بھی ایک درخت ہے ۔

یہ من کر قرایش کے ایک آدمی نے کہا کہ پھر تو جنت میں ہمارے بہت سارے درخت ہوں گے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ ہاں ایسا ہی ہے لیکن اضیں آگ سے جلانہ دینا ۔ جیسا کہ اللہ کا فرمان ہے کہ (یا ایبا الذین ا منو الطیو اللہ واطیو الرسول و لاحظو التمالکم) سورہ محمد آیت ۳۲ ''اے ایمان والو اللہ کی اطاعت کرواور اس کے دسول کی اطاعت کرواور اپنے اعمال کو باطل نہ کرؤ'

حضرت امام صادق علیہ السلام سے منقول ہے کہ نبی اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ایک دن اپنے اصحاب سے فرمایا کرد اگر تم اپنا پوراا ثاثہ ایک دوسرے پررکھ کرجمع کر دونو کیا آپ آسان تک پہنچ جاؤ گے؟ تو سب اصحاب نے عرض کی نہیں اے اللہ کے رسول ا

پھررسول خدانے فرمایا کہ کیا میں آپ کوالیی چیز کی رہنمائی نہ کردوں جس کی جڑ زمین میں ہے اور شاخ آسان تک بلند ہے؟

صحابہ نے عرض کی ! کیوں خمیں ضرور فرما ہے۔

الخضرت صلى الله عليه وآله نے فرمایا كه تم بيل سے جب بھى كوئى فريضه نماز سے فارغ ہو يكے تو تمير مرجم برجے سے " مرجم برجے" سان المله والحمد لله ولا اله الا الله والله اكبر "كيونكه ال تسبيحات كى اصل زمين ميں ہاوا

شاخیں آسان کی طرف بلند ہیں اور ان کے ذریع غم دور ہوتا ہے درندول سے محفوظ رہتا ہے ، اور بیذلت کی موت سے حفاظت کرتی ہیں۔اور بید باقیات صالحات ہیں۔

حضرت اميرالمؤمنين عليه السلام سے منقول ہے كه

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ جب مجھے معراج کرایا گیا تو جنت الفردوں میں ایک نورانی مکان دیکھا جس میں ملائکہ سونے اور چاندی کی اینٹوں سے محل تغییر کررہے تھے اور بھی رک جاتے تھے تو میں نے ان سے رکنے کی وجہ پوچی تو کہنے لگے کہ ہم اس عمارت کا تغییراتی میٹریل پہنچنے پررک جاتے ہیں میں نے پوچھا کہ وہ میٹیریل کیا ہے؟

انھوں نے فرمایا کہ وہ مؤمن کا قول ہے "سبحان الله و الحمد لله ولا اله الا الله و الله اکبر "جب وہ اس کا ذکر کرتا ہے تو ہم بنانا شروع کردیتے ہیں۔ اور جب اسے پڑ ہنا چھوڑ دیتے ہیں۔

(۷) استغفار:

یہ بھی ذکر کی اقسام میں سے ایک فتم ہے،

سکونی نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت نقل کی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ بہترین دعا استغفار ہے۔

آتخضرت صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا کہ جس طرح تا نبے کوزنگ لگتا ہے ای طرح دلوں کو بھی زنگ لگتا ہے ۔ الہذا دلوں کو استغفار پڑھ کر چیکا یا اور صاف کیا کرو

ایک اور مقام پر آنخضرت صلی الله علیه وآله وسلم سے منقول ہے کہ!

"من أكثر الاستغفار جعل الله له من كل هم فرجا ومن كل ضيق مخرجا ورزقه من حيث لا يسحتسب" جس نے بهت زياده استغفار كيا الله تعالى اس كے بم وغم كودور كرديتا ہے اور اسے برتكى اور مشكل گھڑى بيس خوات ديتا ہے۔ اور اليي جگه سے اسے رزق ماتا ہے جہاں سے وہ گمان بھی نہيں كرتا۔

زرارہ نے حضرت امام جعفر صاوق علیہ السلام سے روایت کی ہے کہ

جب بندہ کثرت سے استغفار کرتا ہے تو اس کے صحیفہ اعمال کونو رانی کر کے عرش بریں کی طرف بلند کیا جاتا ہے۔ حضرت امام ثامن الائمة علی رضا علیہ السلام سے منقول ہے کہ

استغفارے گناہ اس طرح جھڑتے ہیں جیسے درختوں سے (خزاں میں) پتے جھڑتے ہیں۔استغفار کرنے کے بعد گناہ

كرنا كويا خدا كانداق ازانا ہے۔

ایک اور مقام پر انہی امام علیہ السلام سے منقول ہے کہ حضرت رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جب بھی کسی محفل میں بیٹھتے تھے تھے۔ چاہے وہ مختصر وقت کی محفل ہی کیوں نہ ہوتی ۔

ایک اور روایت میں ہے کہ امام علی رضا علیہ السلام نے رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں فرمایا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہرون کی صبح ستر دفعہ استغفار پڑھتے لیننی (استغفر اللہ) اور ستر دفعہ خدا سے توبہ مانگتے (وا توب الیہ)۔

اضى امام عليه السلام سے مروى ہے كه الله كرسول صلى الله عليه وآله وسلم في فرمايا كه " است عفار اور لا الله الا الله " كهنا ايك بهترين عبادت ہے -

ہر چیز پر غالب اور جبار اللہ تبارک و تعالی ارشاد فرما تا ہے کہ

" فاعلم انه لا اله الا الله و استغفر لذنبك " مره مم ١٩

ترجمہ: \_ یقین رکھواس بات پر کہ اللہ کے سواکوئی معبود تھیں ہے اور اپنے گنا ہوں کے لیے استغفار کرو۔ (۱)

جبکہ بعض علاء کے زید کی ہے استغفار فقالوگوں کے لیے تعلیم نہ تھی۔ بلکہ بیاستغفار آنحضرت اپنے لیے فرماتے تھے۔اور وہ اس لیے کہ بسا او قات مشغولیت کی وجہ سے ذکر نہ کر پاتے تھے جو کہ آنحضرت سے ہمیشہ مقصود تھا۔لہذ ابعض او قات میں ذکر نہ کرنا وہ اپنے لیے گنا ہ تصور کرتے تھے۔ تو اس بناء پر استغفار کیا کرتے تھے نہ یہ کہ العیا ذباللہ کوئی اور گنا ہ سرزو جوتے تھے جس کی وجہ سے وہ استغفار کیا کرتے تھے۔بلکہ ان کا بعض اوقات میں ذکر نہ کرنا بھی اپنے لیے ایک گنا ہ سجھتے

<sup>(</sup>۱) ''باب استغفار''کے ذیل میں بعض ایسی روایات کا ذکر ہوا ہے جس میں واضح طور پر ملتا ہے کہ حضرت محمصطفیٰ ' خدا سے تو بہ واستغفار کیا کرتے تھے۔اور اس مذکورہ آپیمیں بھی آنخضرت کی کواپنے اور دیگر مونین کے گنا ہوں کی مغفرت کرنے کا خدا کی طرف سے تھم ملا ہے۔

تو یہاں پر قابل غورامریہ ہے کہ آنخضرت معصوم تھے ابتدائی زندگی سے لیکر آخر تک برقتم کے گنا ہوں سے پاک و پا کیزہ تھے۔ چوکہ مذہب امامیہ کا ایک مسلم عقیدہ ہے۔ تو استغفار کے کیا معنیٰ ہوئے ؟اس مقام پر علاء کرام کی مختلف آراء ونظریات ہیں ۔ بعض علاء کا قول ہے کہ آنخضرت کا استغفار کرنا اور تو بہ کی دعا کرنا پیر حقیقت میں لوگوں کو تعلیم دین مختل ۔ اور لوگوں کو بندگی اور خدا سے خوف کا درس دینا تھا۔

#### ذکر کے بہترین اوقات

ذکر خدا کے لیے بہترین اوقات سحر کا وقت اور صبح وعصر کے مابعد کا وقت ہے۔

حضرات امام محمد باقر علیدالسلام اورامام جعفرصادق علیدالسلام سے منقول ہے کہ

اپنے صحیفہ اعمال کے اوّل (صبح کے وقت) اور آخر (شام) کونیکیوں سے بھر دواور ان دونوں وقتوں کے درمیان خدا بخش دیگا۔

ہارون بن موی نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت نقل کی ہے کہ حضرت پیغیبر خداصلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ

جس نے ہر روز عصر کے بعد ایک مرتبہ کہا

"استغفر الله الذى لا اله الا هو الحى القيوم ذو الجلال والاكرام واسأله ان يتوب على توبة عبد ذليل خاضع فقير بائس مسكين مستكين مستجير لا يملك لنفسه نفعا ولا ضراولا حياة ولا موتا ولا نشوراً" مين الله تعالى عدم عفرت طلب كرتا بول جس كعلاوه كوئى معبود عين جوه ى و قيوم صاحب عظمت وكرم

تے۔جیا کہ کہا جاتا ہے کہ (حسنات الابو او سئیات المقربین) یہاں پرایک اور جواب بھی ویا جاتا ہے جواسکے مشابہ ہے جی جم نے سابقاً حضرت موسی آ کوجلد تو بہ کرنے کے حکم خدا کے ذیل میں ذکر کیا ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ حضرت رسول خدا مقام اعلی پر فائز ہونے کے با وجود ہر روز ایک ایسے مقام پر ترقی کرتے تھے جو کہ پہلے والے مقام سے زیادہ اعلی وافضل ہوتا تھا۔ تو آ تخضرت اپنے سابقہ مقام کوگناہ کی طرح تصور کرتے تھے۔ اور اپنے لئے ایک نقص تصور کرتے تھے۔ اور اپنے لئے ایک نقص تصور کرتے تھے۔ اور اپنے لئے ایک نقص تصور کرتے تھے۔ اگر چہ وہ خود ایک مقامات عالیہ میں سے مقام تھا۔

ای امرکوسابقاً ہم نے تفصیلی طور پر ذکر کیا ہے کہ آنخضرت تمام اعلی صفات پر فائز ہونے کے با وجود مکن الوجود سے ۔ ۔اور خالق کا کنات واجب الوجود ہے۔اور ممکن الوجود ہمیشہ کمال کی طرف سفر کرتا رہتا ہے لیکن امکان کی صفت کی وجہ سے واجب الوجو د کے سامنے ناقص ہوتا ہے۔جس کی مغفرت کرتے رہتے ہیں ۔اور (ذنب) لغت عربی میں (نقص) کے معنی میں بھی استعال ہوا ہے۔تو ادنی مقام سے اعلیٰ کی طرف ترتی کرنا سابقہ مقام کو مدنظر رکھتے ہوئے یہ ایک (ذنب) لینی (نقص) ہے۔تولہذا وہ اس کی مغفرت کرتے تھے۔) (فامل فاند دقیق) ہے۔ میں خدا کی بارگاہ میں ایک عاجز وفقیر اور ناچار و پناہ ڈھوندنے والے کی طرح توبہ کا سوال کرتا ہوں اور میں نہاپنے نفع کا مالک ہوں اور نہ نقصان کا۔ جھوفقیر کے بس میں نہ زندگی ہے اور نہ موت ہے اور نہ بتی قبر سے اٹھنا اختیار میں ہے۔ اس نہ کورہ دعا کے پڑھنے سے اللہ تعالیٰ کراماً کا تبین کو تھم دیتا ہے کہ اس شخص کے صحیفہ اعمال کے سیاہ اوراق کو

حفرات معصومین علیهم السلام سے منقول ہے کہ اللہ تعالی درود وسلام بھیجا ہے ان لوگوں پر جوسحر کو اٹھ کر عبادت کرتے ہیں اور گناہوں سے توبہ کرتے ہیں ۔

روایت میں ماتا ہے کہ ابوالقمقام جو کہ ایک صاحب حرفت وصنعت انسان تھا حضرت امام موسیٰ کاظم علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوااور اپنے پیشہ کی حضرت (ع) سے شکایت کی اور عرض کی کہ مولا اس سے میری حاجت بوری خیس ہوتی ۔ تو امام علیہ السلام نے فرمایا کہ نماز صبح کے بعد دس مرتبہ پڑھو' سجان اللہ العظیم و بھرہ استغفر اللہ واساً لہ من فضلہ''

ابوالقمقام کہتا ہے کہ میں نے اس ذکر کو با قاعدگی سے پڑھنا شروع کیا ابھی پچھ ہی دن گذرے تھے کہ گا وَل سے لوگ میرے پاس آئے اور مجھے خبر دی کہ میری قوم کا ایک آدمی فوت ہوگیا ہے اور اس کا میرے علاوہ کوئی وارث نہ تھا لیس میں گیا اور مجھے اس کی میراث ملی پھر اس کے بعد میں نے فقر کوٹھیں دیکھا۔

فصل

# بعض اوقات کی خاص دعا تیں

يكل وعا: حضرت امر المؤمنين عليه السلام جب صح كرتے تقلق تين مرتبہ پڑھتے تھ" سسحان السله السلك القدوس" اور پيم كمتے " السله حر انسى اعوذ بك من زوال نعمتك و تحويل عافيتك ومن فحاة نقمتك ومن درك الشقاء ومن سوء القضاء ومن شر ما سبق فى الكتاب اللهم انى اسئلك بعزة ملكك وشدة قوتك وبعظيم سلطانك و بقدرتك على خلقك"

اے اللہ میں تعت کے زائل ہونے ، عافیت کے جانے ،اچا تک عذاب کے نازل ہونے،بدبختیوں اور نامہ اعمال کی ساہ کاریوں سے آپی پناہ مانگنا ہوں ،اے اللی تجھے تیری حکومت کے غلبہ، تیری شدیدقوت اور عظیم سلطنت و بادشاہت اور مخلوق پر تیری قدرت کا واسطہ دیتا ہوں۔(اس کے بعدا پنی حاجت مانگوان شاء اللہ پوری ہوگی)۔

ووسرى وعا: \_حضرت امير المؤمنين عليه السلام صبح كوقت دعا ما ككتے تھے،

تنیسری وعا: ۔ حضرت امام محمد باقر علیہ السلام ہے مروی ہے کہ پینیبر علیہ السلام نے فرمایا کہ جو بیہ چاہتا ہے کہ روز قیامت اللہ تعالیٰ سے ملاقات اس حالت میں کرے کہ اس کے نامہ اعمال میں خدا کی وحدانیت اور محمصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رسالت کی گوائی درج ہواور اس کے لیے جنت کے آٹھوں دروازے کھول ویے جائیں اور اسے ولی کا رتبہ عطا ہواور جس دروازے سے داخل ہونا چاہے اسے جنت میں داخل ہوئیکی اجازت ہوتو پھر ضبح وشام اسے یوں دعا کرنی چاہیے۔

"بسیم الله الرحمان الوحیم اشهد ان لا اله الا الله وحده لا شریك له و اشهد ان محمداً عبده و رسوله و اشهد ان السناعة آتیة لا ریب فیها و ان الله یبعث من فی القبور علی ذالك احیاء و علی ذالك أموت و علی ذالك ابعث حیا ان شاء الله اقرأ محمدا منی السلام \_الحمد لله الذی أذهب باللیل مظلمابقدرته و جاء بالنهار مبصراً برحمته خلقا جدیداً " یعن: \_رحمان ورجم ک نام سے شروع کرتا ہوں ، عیل گوائی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود تھیں ہے ، محمد مطفی صلی اللہ علیه وآلہ وسلم اللہ کے بنده اوراس کے رسول بیل اور قیامت کے دن کی گوائی دیتا ہوں ، اور اللہ تعالی اہل قبور کو اٹھائے گا ، عیل اسی عقیده پر زنده ہوں اوراس پر جھے موت آئی اور ان شاء اللہ ای پرمحشور ہوں گا ۔ حضرت محمد مطفی صلی اللہ علیه وآلہ وسلم پرمیرا سلام ہو جمد ہے اس اللہ کی جو اپنی قدرت سے رات کی تاریکی کو لے گیا اور روش دن کوئی خلوق کی صورت عیل عطا کیا۔

پھردائیں طرف متوجہ ہوکر کے 'مرحبا بالحافظین' (اعمال کھنے والے فرشتو! خوش آمدید) اور پھر بائیں طرف منہ کر کے یوں کے' حیا کما اللہ من کا تبین "(کراما کا تبین کی سلامتی ہو)۔

چوقی وعا: ایک راوی حماد بن عثان حصرت امام جعفر صادق علیه السلام سے روایت کرتا ہے کہ جس شخص نے میں کی نماز کے بعد کسی سے بات کے بغیر یوں کہا "دب صل علی محمد و علیٰ اهل بیته" تو الله تعالیٰ اس کے چرے کوجہنم کی آگ کے جھوٹکول سے محفوظ رکھے گا۔

یا تجویں وعا: \_حضرت امام علی رضا علیہ السلام سے منقول ہے کہ جو مض صبح کی نماز سے فارغ ہوکر بید دعا پڑھے اللہ اس كى برحاجت كو پورا فرماتا ہے\_" بسم الله وصلى الله على محمد و آله . . و افوض امرى الى الله ان الله بصير بالعباد فوقاه الله سيئات ما مكرو ١ ، لا اله الاانت سبحانك اني كنت من الظالمين فاستجبنا له و نجيسه من الغمرو كذالك ننجي المؤمنين ، حسبنا الله و نعم الوكيل فانقلبوا بنعمة من الله و فضل لم يمسسهم سنوء ما شاء الله لا حول ولا قوة الابالله ما شاء الله لا ماشاء الناس،ما شاء الله وان كره الناس حسبى الرب من المربوبين حسبى الخالق من المخلوقين حسبى الرازق من المرزوقين حسى الله رب العالمين حسبي من هو حسبي احسبي من لم يزل حسبي حسبي من كان منذكنت لم يزل حسبى ، حسبى الله لا اله الا هو عليه توكلت وهو رب الغرش العظيم "أم خدات شروع كرتا بول \_ اللي محمد وآل محمد پر درود بھیج ۔ اور میں اپنا سب کچھ خدا کے سپرد کرتا ہول ۔ کیونکہ وہ اپنے بندوں سے باخبر ہے خدا نے مرکز نے والول کے مکر سے بچالیا ۔ البی تیرے علاوہ کوئی معبود تھیں ہے ، تو ہرعیب سے پاک و پاکیزہ ہے اور میں اپنے نفس برظلم كرنے والوں ميں سے تھا، تو ہم نے ان كى دعاكو قبول كرليا اور انھيں غم سے نجات دلا دى كہ ہم اس طرح صاحبان ايمان كو نجات دلاتے رہے ہیں۔ ہمارے لیے خدا کافی ہے اور وہی ہمارا ذمہ دار ہے، پس بیمجامدین خدا کے فضل و کرم سے یوں بلیث آئے کہ انھیں کوئی تکلیف تھیں کینچی فدا جو چاہتا ہے کرتا ہے اللہ کے سواکوئی طاقت وقوت تھیں ہے۔خدا جو چاہتا ہے كرتا ہے نہ يد كہ لوگ جو چاہيں ، اگر لوگ اسے ناپسندى كريں ليكن خدا جو چاہتا ہے وہ ہوجاتا ہے ۔ لوگوں كے مقابلے ميں عالمین کا پالنے والا میرے لیے کافی ہے ،میرے لیے وہی خالق و رازق اور عالمین کا رب ذات کردگار کافی ہے۔ وہی ذات كافى ہے اور جميشہ كے ليے كافى ہے ، جب سے ميں ہوں وہ مجھے كافى ہے ،اس كے سوا كوئى معبود تھيں ہے ، اور ميں نے اس پر تو کل کیا ہے اور وہی باعظمت عرش کا پروردگار ہے۔

چھٹی وعا: زوال کے بعد جودعا کیں مانگی جاتی ہیں ان میں سب سے افضل دعایہ ہے،" اللهم انك لست باء له استحدثناك ..... الخ "أ

حیدراباد، سنده باکتتان (۱) بدایک طویل وعریض دعا ہے۔جو کہ مفصلا کتب ادعیہ مثلاً مصباح استحجد وغیرہ میں مذکور ہے۔مصباح استحجد میں صباح تاصد ۳۵ پر مذکور ہے۔) اور جمعہ کے دن زوال کے بعد کی دعاؤں میں سے بہترین اور افضل دعا'' دعاء سات' ہے اور اس طرح مذکورہ اوپر والی دعا ہرروز بر حقی جاتی ہے۔ لہذا جمعہ کے دن بھی دعا سات کے بعد اسے پڑھا جائے۔

ساتویں دعا: حضرت امام محمد باقر علیدالسلام سے منقول ہے کہ حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم سورج کوغروب ہوتے دیکھ کر روتے تصاور یوں دعا کرتے تھے «پرراباو، سندھ، پاکستان «امسی ظلمی مستجیراً بعفوك و امست ذنوبی مستجیرة بمغفرتك و امسی خوفی مستجیراً با ما

آ تھویں دعا: \_راوی سلیمان جعفری کہتا ہے کہ میں نے امام موسیٰ کاظم علیدالسلام سے سنا انھوں نے فرمایا کہ جب شام موجائے اور سورج کو ڈو سے ہوئے دیکھوتو یوں کہو!

"بسسم البله و بالله والحمد لله الذي لم يتخذ صاحبة ولا ولدا ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولى من الذل و كبره تكبير أو الحمد لله الذي يصف ولا يوصف والحمد لله الذي يعلم ولا يعلم يعلم خائنة الا عين وما تخفي الصدور واعوذ بوجه الله الكريم وبسم الله العظيم من شر ما ذراء و برأ ومن شر ما تحت الثرئ ومن شر ما ظهر ومابطن ومن شرما وصفت وما لمم أصف والحمد لله رب العالمين "، الله ك تام ساوراس كي ذات كر سارت شروع كرتا بول ، حمد بال ذات كي يي بن يوى باورنه بى اس كي كوئي إولاد ب بلكه وه اس منزه اور پاك ب، اورنه بى اس كاكوئي شريك باوراس كاكوئي بوج يجز مددگار شي باوراس كي بردائي بيان كرو، حمد باس خداكي جو برا يك كي صفات بيان كرتا به كيكن اس كي حقيقت صفات بيان تحس كي جا سارت الله كي حمد به جو بر چيز كا جانے والا ب ، ليكن اس كي حقيقت سے كوئي آگاه بين به وه آگھول كي جا سارد لور الوں كي جو بر يوز كا جانے والا ب ، ليكن اس كي حقيقت سے كوئي آگاه بول بر پيدا بونے والے شرسے اور الوں كي جو بر يوز كا جانے والا ب ، ليكن اس كي حقيقت سے كوئي آگاه بول بر پيدا بونے والے شرسے اور الى كارت اورد لوں كي جو بر يوز كا جانے والا ب ، ليكن اس كي حقيقت سے كوئي آگاه بول بر پيدا بونے والے شرسے اور الى من الى دورولوں كے جو بر يوز كا جانے والا ب ، ليكن اس كي حقيقت سے كوئي آگاه بول بر پيدا بونے والے شرسے اور سے الى دورولوں كے جو بر يوز كا جانے والا ب ، ليكن اس كي حقيقت سے كوئي آگاه بول بر پيدا بونے والے شرسے اور سارت كي بناه ما نگان بول بر پيدا بونے والے شرسے اور سے اور سے سارت من اور دولوں كے جو بر يوز كا برائي خوالى مالى بناه ما نگان بول بر پيدا بونے والے شرسے اور سے اور سے اور سے سارت میں خوالی بران کی منات بران کی بیدا بون فرائي بول بر پيدا بون فرائي بران کی دورول کے بول بر بران کی دورول کی برانگ کی منات بران کی دورول کی بران کی دورول کے بول بران کی دورول کی بران کی دورول کے بول بران کی دورول کی دورول کی دورول کے بول بران کی دورول کی دورول کی دورول کی دورول کی دورول کے بول بران کی دورول کی دورول

جراس شرسے جوزین کے اندر چھیا ہوا ہے اور ہر ظاہر وفقی شرسے میں اس کی پناہ مانگنا ہوں۔ اور ہر اس چیز کے شرسے جے میں نے ذکر کیا ہے اور جے میں نے ذکر فیس کیا ہے۔ ہمام جمہ ہے اس اللہ کے لیے جو عالمین کا پالنے والا ہے۔
اس وعا کے فواکد:۔ اس کے بعد حضرت امام موسیٰ کاظم علیہ السلام نے فرمایا کہ بید وعا خوخوار در ندوں سے امان میں رکھتی ہے اور شیطان مردود اور اس کی اولا دجن وائس سے پناہ دیتی ہے ، اور بید دعا ہر ڈسنے والے اور کا شے والے حیوان سے محفوظ رکھتی ہے۔ اور اس کی علاوت کرنے والا چور وغیرہ سے فیس ڈرے گا۔ پھراس کے بعد راوی نے عرض کی کہ مولا میراپیشیہ شکار کرنا ہے اور اس کی تلاوت کرنے والا چور وغیرہ سے فیس ڈرے گا۔ پھراس کے بعد راوی نے عرض کی کہ مولا میراپیشیہ شکار کرنا ہے اور مجھے رات کو جنگلات میں رہنا پڑتا ہے جبکہ جمھے وحشت محسوں ہوتی ہے۔ امام علیہ السلام نے فرمایا کہ جنگل میں داخل ہوتے وقت وایاں پاؤں رکھ کریوں دعا کرنا 'دبیم اللہ و باللہ''

نویں وعا: ۔حضرت شیخ صدوق رحمۃ اللہ علیہ اپنے سلسلہ سند سے عبداللہ الانصاری سے روایت کرتے ہیں اور وہ خلیل مکری راوی سے نقل کرتے ہیں کہ میں نے اپنے بعض ساتھیوں سے سنا کہ حضرت امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب علیہا اکسلام ذوالحجہ کے پہلے دس دن ہرروزیہ با فضیلت کلمات پڑھا کرتے تھے۔

" لا الله الاالله عدد الليالي والمدهور، لا اله الا الله عدد أمواج البحور، لا اله الا الله و رحمته خير مما يجمعون، لا الله الا الله عدد الشعر والوبر ، لا اله الا الله عدد المصحور والمحدر والمحدر ، لا اله الا الله عدد لمح البصر لا اله الا الله عدد قطر المعطر لا اله الا الله في اليل اذا عسعس وفي الصبح اذا تنفس ، لا اله الاالله عدد الرياح في البواري والصحور ، لا اله الاالله من اليوم اللي يبوم ينفخ في المصور " زمانول اورراتول كعدد كرابراس كاذكر" لا الدالا الله" ، بو سمندرول كي موجول كموبر سبب لا اله الاالله" ، بو لا الدالا الله" ، بو حراير الوراتول كربو" بارش كقطرول برابرلا الدالا الله ، بوجب ورضول كربوت بارش كقطرول برابرلا الدالا الله" ، بوجب برابر لا الدالا الله" ، بوصحوا ول اور جنانول عن جابرلا الدالا الله" ، بوجب رابرلا الدالا الله" ، بوصحوا ول اور جنانول عن جابرلا الدالا الله" ، بوجب رابرلا الدالا الله ، بوصحوا ول اور جنانول عن جابرلا الدالا الله" ، بوجب رابرلا الدالا الله ، بوصحوا ول اور جنانول عن جابرلا الدالا الله ، بوجب الدالالله بودب والي بوادل كربرلا الدالا الله ، بوصورا ول الدالالله بودبي والي بوادل كربرلا الدالالله بودب والموادل كربرلا الدالالله بودبي والموادل كربرلا الدالالله بودب والموادل كربرلا والموادل كربرلا والدالالله بودب والموادل كربرلا والموادلة والموادل كربرلا والموادلة والموادل كربرلا والموادلة والموادل كربرا والموادلة والموا

اسے اس ذکر کے عوض جنت الفردوں میں موتوں اور یا قوت کا ایک درجہ عطا فرمائے گا اور ان دودر جوں کی لمبائی اس قدر ہوگی کہ تیز چلنے والے سوار کے ایک سوسال سفر کے ہرابر ہے ہر درجہ میں ایک شیر ہوگا جس میں ایک جو ہر سے بنا ہواایک ایسائل اور قصر ہوگا جو فقط ای ایک جو ہر سے تیار کیا گیا ہوگا مختلف جو اہر سے نہیں بنا ہوگا ۔ ان شہروں میں سے ہر شہر میں گھر ، قلع ، بالا خانے ، مکان ، بستر ، یویاں ، تختے ، موٹی بیاری آنکھوں والی حوریں ، وستر خوان ، غادم ، نہریں ، درخت ، زیورات ، اور خوبصورت نے سے لباس ہوں گے اور یہ سب چیزیں ایسی ہوں گی کوئی بھی ان کی حقیقی صفات بیان نہیں کر سے گا ۔ سب ان کے سامنے خیرہ اور عاجز ہوں گے جب وہ قبر سے گھڑا ہوگا تو اس کا ہر بال نور سے چیک رہا ہوگا اور ستر ہزار ملائکہ اس کی طرف جلدی سے آئی گی اور وہ ملائکہ اس کے داور ہو ہو تنت میں واغل ہوگا تو ملائکہ اس کے بیچے وادوہ ان کے سہال تک کہ اس جنت کے دروازہ پر پہنچا گیر ہوگا جو باہر سے سرخ یا قوت اور اندر سے سنز زیرجد سے تیار کیا گیا ہوگا اور اس میں ضدا کی اور وہ جنت میں واغل ہوگا تو ملائکہ اس کے بیچے وادوہ ان کے سامنے جلے گا جو باہر سے سرخ یا قوت اور اندر سے سنز زیرجد سے تیار کیا گیا ہوگا اور اس میں ضدا کی بیدا شدہ جنت کی تمام نعتیں فراوان ہوں گی جب وہ ان نعتوں تک پنچے گا تو ملائکہ پوچیس کے اساللہ کا ضاص بندہ کیا آپ کون ہیں؟ ملائکہ جواب دیں گی کہ موہ ملائکہ ہیں جو دنیا میں اس دن آپ کے گواہ سے تھے جس دن آپ نیا اللہ کا اللہ کیا میں ملائے ۔ آپ بتا کیں بی جو دنیا میں اس دن آپ کے گواہ سے تھے جس دن آپ نے اللہ کا اللہ کیا اللہ کیا تھا تھا اللہ کی کیا میں ملا ہے۔

اور آپ کواس سے بھی زیادہ تواب کی بشارت ہو۔ جے اللہ تبارک وتعالی نے دارالسلام میں آپ کے لیے تیار کر رکھا ہے ۔ اور بیاللہ کے جوار میں ہوتیں ۔ اب خلیل راوی کہتا ہے کہ اس ذکر کوجنتی بار زیادہ پڑھ سکتے ہو پڑھا کرو۔

وسويس وعا: \_حفرت ابي درداءرضوان الله عليه عنقل كيا كيا عيك

ایک دن انہیں کہا گیا کہ آپ کا گھر جل گیا ہے انھوں نے جواب دیا کہ نہیں جلا ہے پھر ایک اور شخص نے بھی ہی خبر دی لیکن پھر بھی انکار کردیا ای طرح تیسرا شخص آیا اور اس نے بھی اسے گھر جلنے کی خبر دی تو اسے بھی بہی جواب دیا پھر بعد میں معلوم ہوا کہ اس کے گھر کے آس پاس سب پھر جل گیا ہے لیکن ان کا گھر محفوظ رہا اس سے پوچھا گیا کہ تھے کیے معلوم ہوا کہ گھر نہیں جلا ہے ؟

تو انہوں نے جواب میں کہا کہ میں نے حضرت نبی اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم کو بیفر ماتے ہوئے سنا تھا کہ جس

نے کی دن صح کو یہ کلمات پڑھے اسے کوئی برائی نہیں پنچے گی اور جس نے رات کو پڑھے تو رات کے ہر نقصان سے محفوظ رہے گا اور وہ کلمات پول ہیں رہے گا اور میں نے یہ کلمات پڑھے اور وہ کلمات یول ہیں اللہ ہم انت رہی لا الله الا انت علیك تو كلت و انت رب العرش العظیم ولا حول ولا قوة الا بالله العلی الله عظیم ماشاء الله كان و مالمہ یشاء لمریكن اعلم ان الله علی كل شی قدیر و ان الله قد احاط بكل شی علمما الله مد انتی اعود بك من شر نفسی و من شر قضاء السوء و من شر كل ذی شر و من شر الحن علمما الله مد انتی اعود بك من شر نفسی و من شر قضاء السوء و من شر كل ذی شر و من شر الحن والانس و من شر الحن الماقت و والانس و من الله قد احاظ بكل شی علم من الله علی كل شی قدیر الله قد احاظ بكل شی والانس و من شر الحق الله قد احاظ بكل الله قد الله و من شر الله قد احاظ بكل الله و من شر بن الله و من شر بن الله به بن الله و من شر بن بن الله و من شر بن الله و من سر بن اله و من سر بن الله و من سر بن سر و من سر بن الله و من سر بن الله و من سر بن سر بن الله و من سر بن سر بن الله و من سر بن الله و من سر بن سر ب

کرنے کے بارے میں ہے اس کی چندایک اقسام ہیں۔ پہلی فتم بیاریوں کودور کرنا: اس کیلئے چندایک دعا کیں ہیں۔

پہلی دعا:ابو نجان اور این فضال نے ایک امامی راوی سے نقل کیا ہے کہ حضرت امام صادق پیاری کے وقت یوں پڑھا کرتے سے الله مد انك قد عیرت اقو امافقلت قل ادعوا الذین زعمت من دونه فلا یملکون کشف الطسر عند کھر و لا تحویلا عنی احد غیرك صل علی محمد و آله عند کھر و لا تحویلا عنی احد غیرك صل علی محمد و آله واکشف ضری و حوله الی من یدعو معك الها آخر لا الله غیرك) ترجمہ:اے الی تونے قوموں کو عار دلاتے موئے فرمایا ہے کہ (ان لوگوں سے کہ دیجئے کہ خدا کے علاوہ جن کا بھی خیال ہے سب کو بلالیں کوئی نہ ان کی تکلیف دور کرنے کا اختیار رکھتا ہے اور نہ ان کے حالات کے بدلنے کا اے وہ ذات تیرے بغیرکوئی اور نہ میری تھی اور تکلیف کو دور فرما کرسکتا ہے اور نہ میری مشکل اور تکلیف کو دور فرما اور ان میں ایسے شخص کو جتلا ء فرما جو تیرے ساتھ کی کو شرک کو شرک ان میں ایسے شخص کو جتلا ء فرما جو تیرے ساتھ کی کو شرک کوشر یک تھر اے حالا تکہ تیرے بغیرکوئی معبود نہیں ہے۔

دوسری دعا:راوی داودابن رزین سے روایت ہے کہتا ہے کہ میں ایک دن مدینہ میں بہت مریق ہوگیا جب حضرت امام صادق کوعلم ہوا تو میری طرف بیلکھ کر بھیجا کہ آئی بیاری کی اطلاع پینی ہے اس طرح کروکہ تین کلوگندم خرید کر حیت لیٹ كراتي ايخ سينے ير پھيلا دواور يہ پڑھے (اللهم انى استلك با سمك الذى اذا سالك به المضطر كشفت ما به من ضرو مكنت له في الارض و جعلته خليفتك على خلقك ان تصلي على محمد وعلى اهل بيته و ان تعافيني من علتي) ترجمه: الهي مين تحقي تيرياس نام كا واسطه ديكر سوال كرتا مول كه جس كاكسي تکلیف اور مشکل میں مبتلاء انسان نے واسطه دیا تو تو نے اس کی مصیبت ومشکل کو دور کر دیا اور تو نے زمین میں اسے قدرت عطاكی اورائے (اس كے صدقے) اپنی مخلوق برخليفه قرار ديا اور محمد وآل محمطيم السلام پر رحمت نا زل فرما اور مجھے میری بیاری سے چھٹکارا عطا فرما پھرامام نے فرمایا کہ سید سے بیٹھ کراردگرد کی گندم کوجمع کر کے یہی دعا پڑھواوراس کے بعداس گندم کوایک ایک مر (تین یاو) کی مقدار کے برابرمسکینوں میں بانٹ دو جب کہ زبان یہ یہی دعا جاری رہے اب راوی کہتا ہے کہ میں نے ابیابی کیا تو بوں معلوم ہوا میں کسی قید سے ابھی آزاد ہوا ہوں اور اس طرح میرے علاوہ دیگر لوگوں نے بھی پیمل اٹجام دیا تو آئیں بھی فوا کہ حاصل ہوئے تیسری دعا (بسسیر السلبه الوحین الوحیت العمد لله رب العالمين حسبنا الله و نعم الوكيل تبارك الله احسن الخالقين لا حول ولا قوة الابالله العلى العظيم) نماز صبح کے بعد اس دعا کو چالیس دفعہ پڑھ کر بیاری والی جگہ پر ہاتھ کومس کرئے جو بھی بیاری ہوشفا ملے گی خصوصاً جسم ك توشيخ چوشيخ كى بيارى سے ان شاء الله شفا يائے گا يدايك محرب عمل ہے

چوتھی وعا: یونس بن عمار کہتاہے کہ میں نے حضرت امام جعفرصادق کی خدمت میں عرض کی مولا میں آپ پر قربان بوجاوں میرے چرہ پر جو بیماری کے آثار بیں لوگ بیگان کرتے ہیں کہ خدا کسی موٹن بندے کواس میں جتانہیں کرتا امام نے فرمایا ایسانہیں ہے بلکہ موٹن آل فرعون کی انگلیاں مشلول تھیں اور وہ اسے اس ہاتھ کواٹھا کر کر کہتا تھا (یسا فوم ا تبعوا السموسلین) (اے میری قوم رسولوں کی اتباع کرو) راوی کہتا ہے کہ پھرامام نے فرمایا: کر رات کے پہلے حصہ کی آخری تہدہ میں یوں کہو!

يا على باعظيم يا رحمن يا رحيم يا سامع الدعوات يا معطى الخيرات ، صل على محمد وال محمد وال محمد واعطنى من خير الدنيا والاخرة ما انت اهله واضرف عنى من شر الدنيا و الاخرة ما انت اهله واذهب عنى هذا الوجع فانه قد أغاظنى وأحزننى: ترجم: أب بلندو بالا، العظيم، الدرمن ورحيم، الدعاؤل كاستنه والا

، اے خیرات عطا کرنے والا ، محمد وال محمد پر دورود ہو۔

مجھے دنیا و آخرت کی الی نعمات عطا فرماجو تیری شان کے لائق ہو۔

اور دنیا و آخرت کا شر مجھ سے اس طرح دور فرما جس کا تو اهل ہے۔

اورمیرے اس دکھ درد کو دور فرما کیونکہ اس نے مجھے پریشان اور رنجیدہ کردیا ہے۔

امام نے فرمایا کہ بار باراس دعاء کو مانگنا (خدا تھے شفادے گا)

رادی کہتا ہے کہ ابھی میں کوفرنہیں پہنچا تھا کہ خدانے مجھے مکمل طور پر شفاء دے دی۔

پانچویں دعاء: ایک راوی صادق آل محمد علیه السلام سے نقل کرتا ہے کہ امام نے فرمایا کہ جس جگہ درد ہو وہاں ہاتھ رکھ کرتین دفعہ پڑھو: الله الله الله ربی حقاً لا اشوك به شئیاً الله حد انت لها و لكل عظیمة ففرِقها عنّی \_

ترجمہ:اللہ اللہ اللہ میرا پرورد گار حق ہے میں اس کا کوئی شریک نہیں تھہراتا۔خدایا توہی میرے اس درد اور ہر بردی مصیبت کیلئے ہے۔ مجھے اس درد سے نجات دے۔

چھٹی وعا: مفضل نے حضرت امام صادق علیہ السلام سے روایت کی ہے کہ وردوں کے وقت یوں کہا کرو ،بسسم السلہ و السلہ و باللہ کھ من نعمة لله فی عرق ساکن و غیر ساکن علی عبد شاکر و غیر شاکر \_

ترجمہ: خدا کے نام اور اس کی ذات سے شفا اور استعانت طلب کرتا ہوں کتنی خدا کی ساکن اور متحرک حالت میں ہر بندہ پر نعمات ہیں ۔ چاہے وہ خدا کا شکر اوا کرے یان کرے ۔

پھراس کے بعدامام علیہ السلام نے فرمایا کہ نماز فریضہ سے فراغت کے بعد دائیں ہاتھ سے داڑھی کو پکڑ کرتین مرتبہ یوں کہو ، (السلھ حد فوّج عنبی کو بنتی و عجّل عافیتی و اکشف ضوّی) برّجمہ الٰہی میری اس مشکل کو دور فرما اور مجھے جلد شفاء دے کرمیری بختی کو دور فرما۔ روایت میں ملتا ہے کہ اس دعا کو پڑھتے وقت آئکھیں پڑنم ہوں۔ اور اسے تین دفعہ پڑھو۔

ساتوین وعا: حضرت ابوجزہ ثمالی روایت کرتے ہیں کہ بھے گئے میں دروہونے لگا تو میں نے اس دردکی امام باقر علیہ السلام سے شکایت کی تو امام علیہ السلام نے فرمایا کہ جب ثماز پڑھوتو یوں کہو، (یا اجود من اعسطی ویا حیر من سئل ویا ارحمد صعفی و قلّه حیلتی و اعفنی من وجعی ترجمہ: اے سب سے زیادہ عطا کرنے والے اسب سے بہترین سوال کرنے کا مقام، اے وہ کہ جس سے رحمت طلب کی جائے تو سب سے زیا وہ رحم فرما تا ہے ۔ میری کمزوری پر رحم فرما اور میری بے سرویائی پر نظر کرم فرما اور جھے اس دردسے شفاء عطا فرما۔ راوی کہتا ہے جو نمی

اس دعا کومیں نے پڑھا دردے آرام آگیا۔

آ مخوی دعا: حضرت امام باقر علیه السلام فرماتے بیل که ایک وفعه حضرت علی علیه السلام مریض ہوئے تو رسول خداصلی الله علیه وآله وسلم ان کے ہاں تشریف لائے اور اس دعا کی تعلیم فرمائی ،السله حد انسی است لملک تسعجیل عسافیت ک او صب راً عسلی بلیت ک او حدوجاً الی دحمت ک رخمہ: الهی مجھے جلد صحت وعافیت عطاء فرما مجھے اس آزمائش پر صبر کرنے کی توفیق عطاء فرما اور مجھ پر اپنی رحمت کا نزول فرما۔(1)

نویں دعا:راوی کہتا ہے کی جب میں نے اپنے درو کی حضرت امام صادق علیدالسلام سے شکایت کی تو مولانے مجھے فرمایا کہ

(۱) فدكورہ بالاتمام روایات اور خصوصاً حضرت علی كورسول خداً كی طرف سے تعلیم شدہ ہ دعا سے بیام رواضح و آشكار ہو
جاتا ہے كہ حضرات معصوص من جميشہ خدا ہى سے شفاء يا بى اپنے ليے طلب فرماتے تھے۔ اور دوسر بے لوگوں كو بھى ايسے مضا
مين پر مشمل ادعيہ كی تعلیم فرماتے تھے جن سے بيواضح ہوكہ خدا ہى شفاء دیتا ہے اس كے علاوہ كوئى شفاء دینے والانہیں
ہے۔ اگر كوئى اور شفاء دینے والا ہوتا توكى ان فدكورہ ادعیہ میں یا دیگر ادعیہ میں اس بستى كا ذكر ہوتا ۔ لہذا ایک موحد مو
من بندہ كو اپنى ادعیہ كے مضامين پر متوجہ رہنا چا ہے۔ اور ایسے الفاظ كو استعال نہ كرے جن سے شرك اور غیر اللہ سے حا
جات كى طلب كى بو آتى ہو ۔ خاتى ورزق اور موت و حیات كي طرح شفاء دینا ایک ایسا امر ہے جو خدا وند ذوالح بال كى ذ

(وافا موضت فہویشفین) - ہاں یہ اور بات ہے کہ تھمت فداوندی کے تحت اس دنیا میں اموراسباب و مسببات کے قاعدہ کے تحت چل رہے ہیں لہذا اس بناء پر ڈاکٹر کی طرف رجوع کرنا اور دوا کا استعال کرنا اور ای طرح دیگرا حتیا طی تد امیر اور طبیب کی نصائح پرعمل کرنا ہی سب شفاء یا بی کے اسباب ہیں ۔ ان سے عمل مند انسان کو انکار نہیں کرنا چا ہے ۔ اور اس تو هم فاسد میں بھی نہیں پڑنا چا ہے کہ جب شفاء خدا ہی دیتا ہے تو ڈاکٹر کی طرف رجوع کرنا بے سود ہے ۔ یہ ایک شیطانی وسوسہ اور لا دینی فکر ہے ۔ طبیب کی طرف رجوع کرنے پر اخبار و آٹا رمعصو مین علیم السلام میں ترغیب دلا کی شیطانی وسوسہ اور لا دینی فکر ہے ۔ اور سیرت ائم علیم السلام بھی اس پر قائم ہے ۔ کہ مرض کی حالت میں اطباء کی طرف رجوع فر ما یا کرتے تھے ۔ جبیا کہ شب ضربت ایم المومین شرائے المام میں درمضان المبارک ) کو ایک طبیب کا آٹا اور طرف روع فر ما یا کرتے تھے ۔ جبیا کہ شب ضربت امیر المومین شرانتے میں درمضان المبارک ) کو ایک طبیب کا آٹا اور مولا کو دوا دینے کا معروف واقعہ کالس ومحافل اور کتب سیر و تو اربخ میں ذکر ہوتا ہے۔)

ہاتھ کو دردوالی جگہ پررکھ کر ہوں کہو، أعوذ بعزة الله و أعوذ بقدرة الله و أعوذ برحمة الله و أعوذ بجلال الله و اعوذ برحمة الله و أعوذ بجمع الله و أعوذ برسول الله و أعوذ باسماء الله من شرِ ما أحذر ومن شرِ ما أحاف على نفسى ؛ ترجمہ: الله ک عزت کی پناه چاہتا ہوں ، الله ک رحمت ، جلال اور الله ک علی نفسی ؛ ترجمہ: الله ک عزت کی پناه چاہتا ہوں ، الله ک رحمت ، جلال اور الله کی عظمت کی پناه چاہتا ہوں ۔ اور خدا کے جمع لین انبیاء، ملائكہ ، اوصیاء اور خدا کے نیک بندے اور مجاہدین خدا کی پناه چاہتا ہوں ، اور الله ک الله علیہ و آلہ وسلم کی پناه چاہتا ہوں ، اور الله ک اساء حنی کی پناه ما نگر ہوں ۔ ہر اس شر سے جس سے میں اپنے فس پرخوف زده ہوں ۔

حضرت امام صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ اس دعا کوسات مرتبہ پڑھو۔راوی کہتا ہے کہ میں نے ابیا ہی کیا تو خدانے مجھے درد سے نجات عطا فرمائی ۔

وسویں دعا: حضرت امام رضاعلیہ السلام سے منقول ہے کہ ایک لونڈی کے گلے بیس گلٹیاں پڑ گئیں تو امامؓ نے اسے اس دعاکو پڑھنے کوکہا، بیار ؤوف ، بیار حیسم ، بیارت، بیا سیدی: فرمایا کہ جب لونڈی نے ان کلمات کو پڑھا تو خدا نے اسے شفاءعطا فرمائی۔ پھرامام نے فرمایا بیروہی دعا ہے جے جعفر بن سلیمان نے پڑھا تھا۔

دوسری قشم مشکلات سے بچاؤ کی دعا ئیں۔

مہلی دعا: ابن سکان نے ابی حزہ سے روایت کی ہے کہ حضرت امام محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ اے ابوحزہ کیا وجہ ہے جب بھے کوئی مہم امر پیش آتا ہے جس کے بارے بیل آپ کوخوف ہوتو آپ اپنے گھر کے ایک کوئے لین قبلہ کی طرف رخ کرے دورکعت نماز کیوں ٹیس بجالاتے ہو؟ اور پھر نماز کے بعد ستر 70 مرتبہ یہ کیوں ٹیس کہتے ہو،، یہ ابسصر المناظرین و یہ اسمع السامعیس و یہ اسرع المحاسبین و یہ ارحمد الرحمین: ہرمرتبہ دعا کو پڑھنے بعد حاجت کوطلب کرو (انشاء اللہ یوری ہوگی)۔

دوسری دعا: حضرت امام محمد با قرعلیه السلام سے مروی ہے کہ هبیة الهذ لی نائی شخص آنخضرت کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کرنے لگا اے رسول خدا میں اب بوڑھا ہوگیا ہوں لہذا جن اعمال صالحہ مثلاً نماز ،روزہ ، حج و جہاد وغیرہ کی عادت تھی اب میں انہیں انجام نہیں دے سکتا ہوں لہذا مجھے ایک ایسی کلام تعلیم دوجس کے سبب مجھے کوئی فائدہ اخردی حاصل ہو۔اور مجھ پر آسانی ہو۔

رسول خداصلی الله علیه وآله وسلم نے اس سے بیر بات تین مرتبه و ہروائی ۔ پھرآ مخضرت نے فرمایا که تیرے آس پاس کا ہر

درخت اورمٹی کا ذرہ ذرہ تھ پر رحمت کھاتے ہوئے روپڑے ہیں۔جب صبح کی نماز سے فارغ ہوتو یوں پڑھا کرو ، سبحان الله العظیم و بحمدہ ولاحول ولا قوۃ الا بالله العلی العظیم: اس دعا کے صدقے خداوند ذوالجلال تجھے اندھے بن ، مجنون ، جذام کی امراض اورفقر و بڑھا ہے کی شدت سے محفوظ رکھے گا۔

بے الاسے بن بون ، بون ، بون ، بود من اللہ بدتو دنیا کیلئے ہے آخرت کیلئے کیا ہے؟ آپ نے فرمایا کہ ہر نماز کے بعد یہ پھر وہ شخص عرض کرنے لگا یا رسول اللہ بدتو دنیا کیلئے ہے آخرت کیلئے کیا ہے؟ آپ نے فرمایا کہ ہر نماز کے بعد یہ پڑھ، (اللہ مد اللہ مدن عندك وافض علی من فضلك وانشو علی من رحمتك وانول علی من بسر کے اتلک کے بیر اللہ من اللہ علیہ اللہ علیہ واللہ شخص كہتا ہے كہ يہ تنى عظیم چیز ہے جسے تیرے ماموں نے مضبوطی سے لے لیا ہے ۔ پھر حضرت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا خردار سن لو!اگر ان کلمات کی روز قیامت تک حفاظت کی اور بھی عمداً انہیں ترک نہ کیا ۔ تو ان کلمات کی حفاظت کرنے والے کیلئے جنت الفردوس کے آٹھ درواز ہے کھل جا نمیں گارہ جنت میں واضل ہو۔

تیری دعا: حضرت اما صادق علیه السلام سے آتا کیا ہے کہ صادق آل مجمد و اخفرلی وارحمنی وزك عملی ویسر منقلبی واهد پڑھتے تے ،اللهہم صل علیٰ محمد و آل محمد و اخفرلی وارحمنی وزك عملی ویسر منقلبی واهد قلبی و آمن خوفی و عافنی فی عمری کله و ثبت خجتی و اغسل خطایای ، وبیض وجهی و اعصمنی فی دینی و سهّل مطلبی ووسع علی فی رزقی فانی ضعیف و تجاوز عن سییّء ما عندی بحسن ما عندك ولا تفجعی بنفسی و لا تفجع فی حمیمی و هب لی یا الهیٰ لحظة من لحظاتك تكشف بها ما یه ابتلیتنی و تردّنی بها علیٰ احسن عاداتك عندی فقد ضعفت قوتی وقلّت حیلتی وانقطع من خلقك رجائی ولم یسبق الا رجاؤك و توكلی علیك وقلوتك یا رب علی ان ترحمنی و تعافینی گفترتك علی ان تعدبنی و تعافینی گفترتك علی ان تعدبنی و تبتلینی الهی ذكر عوائدك یؤنسنی والرجاء لا نعامك یقوینی ولم اخل من تعمل برزقی خلفتنی فانت ربی وسیدی و مفزعی و ملجئی والحافظ لی والذابُّ عنی والرحیم بی والمتكفل برزقی وعن قضاتك وقدرت و حتمت تعجیل خوسی مما أنا فیه جمیعه والعافیة فانی لا اجد لدفع ذلك احداً غیرك و لا اعتمد فیه الا علیك فكن خلاصی مما أنا فیه جمیعه والعافیة فانی لا اجد لدفع ذلك احداً غیرك و لا اعتمد فیه الا علیك فكن عبادالله علی و علی كل داع دعاك یا ارحم الراحمین و صلی الله علی محمد و آله اجمعین . یا ذاالد علی و علی كل داع دعاك یا ارحم الراحمین و صلی الله علی محمد و آله اجمعین .

ترجمہ:الہی محمہ وال محمد پر رحمتوں کا نزول فرما اور میری مغفرت فرما اور مجھ پر رحم فرما اور میرے عمل کو (ریا کاری وغیرہ سے ) یا کیزہ فرما، اور میری عقل کو ہدایت وے ، اور مجھے خوف سے آمان وے ، اور مجھے اپنی عمر میں صحت وسلامتی سے رکھ ، اور میرا عذر قبول فرما اورمیری خطا ی سے درگز رفرما اور میرے چرے کونورانی فرما ، اور میرے دین میں مجھے غلطیوں سے محفوظ رکھنا

اور میرے مطلب کوآسان فرما میرے رزق میں وسعت پیدا کر (الہیٰ) میں کمزور ہوں ۔میری برائیوں کو اپنی اچھائیوں سے در گزر فرما۔اور میرے نفس کی وجہ سے مجھے مصیبت میں گرفتار نہ کرنا ،اور میں اپنے اقر باء کیلئے باعث تم نہ بنوں۔ الهی مجھ پرنظر کرم فر ما۔اوراس نظر شفقت کے ذریعہ مجھے اپنی اسی حالت میں لوٹا دیے جس میں میرے ساتھ تیراسلوک انتہائی اچھاتھا ۔الی میری کوئی قوت وطافت نہیں ہے اور میں بے آسرا ہوں تیری مخلوق سے امید کی کوئی کرن نہیں ہے۔اوراب تیرے سواکوئی سہا رانہیں ہے۔اور تھ پر ہی میر ابھروسہ ہے۔الی تو مجھ پر رحم کرنے اور مجھے عافیت دینے کی اتنی قدرت رکھتا ہے جنتی تو مجھے عذاب دینے اور آزمائٹوں میں مبتلاء کرنے کی قدرت رکھتا ہے الهی تیری مہر با نیوں کو یا دکرنے سے انس ملتا ہے اور تیرے انعامات کی امید کرنے سے تقویت ملتی ہے۔ اور جب سے مجھے تونے پیدا کیا مسلسل تیری نعمات کی مجھ پر بارش ہورہی ہے۔ پس تو ہی میرا پر ور دگا راور آتا و مالک ہے۔ بوقت خوف سہا راہے ،اور تو میر اٹھکا نہ ہے ۔اور میر امحافظ و مگہبان ہے ،اور تو ہی مصیبت کے وقت دفاع کرتا ہے اور تو میرے ساتھ رحم کرتا ہے اور میرے رزق کا ضامن تو ہے اور ہروفت مجھے تیری قضاء وقد رشامل ہے۔ پس جا ہتا ہوں کہ اب تیری قضاء وقد ر اور میرے بارے میں تیراحتی فیصلہ مجھے اس (مشکل کی) حالت سے نکال کرنجات کی حالت کی طرف کا ہو۔ کیونکہ میر ی ان مشکلات کاحل کرنے والا تیرے علاوہ کو گئنہیں ہے۔اور مجھے فقط تیری ذات پراعتا دہے۔اے صاحب عظمت ذرامیرے حسن طن کو سے بنا دے۔ اور میری عاجزی اور سرویائی اور کمزوری پر رحم فرما۔ اے سب سے بر ھ کر رحم کرنے

والے مجھ پراور ہروہ جو تحقیے بکاررہا ہے اس پر رحم فر مااور محمد آل محر پر رحمتوں کا نزول فرما۔

چوتھی دعا: راوی عاصم بن حمید نے اساء سے نقل کیا ہے کہ پینمبرا کرم نے ارشا دفر ما یا کہ جسے کوئی مشکل اور رنج وغم ہو تواسے بر كہنا چاہي، الله ربى لا اشرك به شياء تو كلت على الحى الذى لا يموت \_

یا نچویں دعا: ہشام بن سالم حضرت امام صادق علیہ السلام سے نقل کرتا ہے کہ جب کسی بر کوئی مصیبت نازل ہو، کسی شدت میں گرفتار ہوتو اسے اپنے ننگے با زووں سے اور گھٹنوں کے زمین پر رکھ کرسجدہ کرنا جاہیے اور اس طرح سینہ بھی زمین پرلگا ہوا ہو پھر سجدہ کی حالت میں دعا کوطلب کرے (انشاء اللہ پوری ہوگی)۔ چھٹی وعا: رزق کے بارے پی صادق آل محمد و اس بردعا مروی ہے ، یا الله یا الله یا الله اسئلك بحق من حقه علیك عطیم ان تصلی علی محمد و آل محمد و ان ترزقنی العمل بما علمتنی من معرفة حقك و ان تبسط علی ما حظرت من رزقك \_

ترجمہ: اے اللہ اے اللہ اے اللہ میں مجھے اس کا واسطہ دیتا ہوں جس کا بھھ پر براحق ہے مجمہ و آل محمہ بر رحمتوں کا نزول فرما۔ اور جس طرح تو نیق فرما۔ اور جس رزق سے تو نے اپنے حق کی معرفت کی تعلیم دی ہے اس طرح جھے عمل کی بھی تو نیق فرما۔ اور جس رزق سے تو نے مجمعے محروم کر رکھا ہے اسے میرے لئے کشادہ فرما۔

ساتویں وعا: راوی کہتا ہے کہ حضرت امام موسی کاظم علیہ السلام نے فرمایا کہ نما زمخرب کے فوراً بعد کسی سے کلام کے بغیر اور کوئی حرکت کرنے سے پہلے سو(100) مرتبہ یوں کہو، بسسمہ السلمہ الوحمن الوحیہ لاحول و لا قوق الا باللہ العلمی السعظیہ داور اس طرح نماز ضبح کے بعد بھی سودفعہ پڑھو۔ جس نے ان کلمات کو پڑھا اسکی سوشم کی امراض اور مشکلات دور کردی جائیں گی۔ سب سے چھوٹی مصیبتیں برص، جذام، شیطانی وسوسہ اور حاکم وسلطان کی طرف سے آنیوالی مصیبتیں ہیں۔ آخصویں وعا: برے خواب کے انجام بدسے بچنے کیلئے نیندسے جاگئے کے بعد بغیر کسی فاصلہ کے فوراً سجدہ میں جانا چاہئے اور خدا کی حمد و ثنا کرے ، جمد و آل محمد پر دورود سلام بھیجے اور بارگاہ ایزدی میں گڑ گڑا کر خدا سے دعا مانے کے کہ انجام اچھا کرے ۔ اور خدا اس سے محفوظ رکھے۔ ایسا کرنے سے خدا کے فشل و کرم سے کوئی اثر نہیں ہوگا۔

تو میں وعا: حضرت رسول خداصلی الله علیہ وآلہ وسلم سے منقول ہے کہ اچھا خواب خدا کی طرف سے ہوتا ہے،اگر کوئی خواب بیں پہندیدہ چیز دیکھے تو اس کوکس کے سامنے بیان نہ کرے گرکسی خاص اور اپنے مجبوب خض کو بیان کرے ۔ اور اگر کوئی برا خواب دیکھے تو دائیں جانب تین بارتھوک دے اور شیطان اور اس خواب کے شرسے خدا کی پناہ مانکے اور کسی سے کوئی برا خواب دیکھے تو دائیں جانب تین بارتھوک دے اور شیطان اور اس خواب کے شرسے خدا کی بناہ مانکے اور کسی سے بیان نہ کرے ۔ حضرت رسول اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ (السرؤیسا مین السلمہ والہ حسام مین الشیسط سان) ترجمہ (اچھا اور نیک) خواب الله کی طرف سے ہوتا ہے۔ ایک اور مقام پر آنخضرت نے فرمایا کہ نیک انسان کا اچھا خواب نبوت کے چھیالیس اجزاء میں سے ایک جزء ہے۔

وسوي وعا: حفرات الل بيت اطها وليهم السلام سمروى م كه جب كوكى براخواب و يحية و الى كروث تبديل كرك يول براخواب و الله على الله مواعوذ بالله يول برسط - (انما النجوى من الشيطان ليحزن الذين امنوا وليس بضار هم شياءً الا بإذن الله ، واعوذ بالله

بماعاذت به ملائکته المقربون و انبیائه المرسلون و الائمة الراشدون المهدیون و عباده الصالحون من شرس ما رأیت و من شرس رؤیای ان تضرس نی فی دینی اؤ دنیای و من الشیطان الرجیم از جمه: برے خواب و خیالا ت شیطان کی طرف سے صاحبان ایمان کو دکھ پہنچانے کیلئے ہوتے ہیں ۔ حالانکہ وہ آئیس نقصان نہیں پہنچا سکتا ہے جب تک خدا اجازت نہ دے ۔ اور میں خدا کی پناہ مانگتا ہوں جس کی اس کے مقرب ملائکہ اور خدا کے بیسجے ہوئے انبیاء اور برایت کرنے والے آئمہ اور خدا کے نیک وصالح بندوں نے پناہ مانگل ۔ اور میں ہر چیز کے شرسے جسے میں نے خواب میں دیکھا اور دینی و دنیاوی نقصان پہنچانے والے خواب میں در کیشر سے خدا کی پناہ مانگتا ہوں۔

گیار ہو یں وعا: علی بن محر یار کہتا ہے کہ محر بن حزہ العلوی نے جھے لکھا کہ میں امام باقر علیہ السلام کیطرف کھوں کہ وہ اے ایسی دعا کی تعلیم دیں جس سے اسکی مشکلات دور ہوں۔

تو پس امام علیہ السلام نے میری طرف لکھا کہ اسے کہواس دعا کو پا بندی سے بڑھے،،یا مسن یہ کفی من کل شیء و لا یکفی منه شیء اکفنی ما اهمینی، ان شاء اللہ اسکی مشکل دور ہوجائیگی۔

بار ہویں وعا: حضرت شیخ صدوق رحمۃ الله عليه اپنے سلسله روایت سے حضرت امير المونين عليه السلام سے روایت کی ہے کہ امام نے فرمايا ميں نے جنگ بدر سے ايک رات پہلے حضرت خضر عليه السلام کوخواب ميں ديکھا تو ميں نے انہيں کہا کہ مجھے کی ايس چيز کی تعليم دوجس سے دشمنوں پر کاميا بی ہوتو انہوں نے فرمايا کہوا، ، ياھو يا من لاھو الا ھو،،

حضرت امیر المونین علی بن ابی طالب علیهما السلام فرماتے ہیں کہ جب صبح ہوئی تو میں نے بیسب پھرسول اکرم کو بتا دیا

آئخضرت نے فرمایا اے علی مختلے اسم اعظم کی تعلیم دی گئی ہے ۔ پس حضرت امیر الموشین بدر کے دن انہی کلمات کا زبان
سے ورد کرر ہے تھے روایت میں ہے کہ حضرت علی بدر کے دن (قبل هو الله احد) کی تلاوت کے بعد (یا هو یا من لا
هو الله هو اغفو لی وانصونی علی القوم الکا فوین) کا ورد فرمار ہے تھے اور جنگ صفین میں بھی انہی گلمات کے
ورد کے ساتھ دشمنان اسلام کو بچھاڑ رہے تھے۔

تيىرى قتم:

امان کی دعا کیں: حفظ وامان اور نقصان پہنچانے والوں سے بناہ کیلئے چند دعا کیں ہیں۔

ا:عبدالله بن بحي كاهلى روايت كرتا ہے كه حضرت امام جعفرصا وق عليه السلام نے فرما يا جب ورنده كاسا منا ہوتو آپ آيت الكرى كى تلاوت كرو۔

اور يون کھون ۔

(عز مت علیك بعز يمة الله و عز يمة محمد و عزيمة سليمان بن داؤ دو عزيمة امير المو منين والا من من عليك بعز يمة الله و عزيمة محمد و عزيمة سليمان بن داؤدك فتم ديتا بول اور حضرت سليمان بن داؤدك فتم ديتا بول اور امر المومنين على اوران كے بعد

ائمهاطهارً کی قتم دیتا ہوں۔

اليا پڑھنے سے انشاء اللہ وہ درندہ آپ سے مندموڑ لے گا۔

رادی کہتا ہے کہ ایک دن میں نکلا اچا تک ایک درندہ سے سامنا ہوا تو میں نے جو نہی اسے پڑھا تو وہ راستہ سے ہٹ گیا۔ اور پھے بھی نقصان نہیں دیا۔جب میں نے اس کی طرف دیکھا تو اس نے اپنا سر جھکا کراپی ٹا نگوں کے چھ میں کر لیااور پیچھے ہٹ گیا۔

عبدالله بن سنان حضرت امام جعفرصا دق سنقل كرتا به كه صاق آل محر فرمات بين كه حضرت امير المومنين في فرمايا جب كورنده سنة مناسا منا بوجائة بين لا عند مستائسة ) جب كى درنده سنة مناسا منا بوجائة ويربع هي (اعو ذبوب دا نيال و الجب من شركل اسد مستائسة ) ٢: حضرت امام جعفر صا دق في فرما يا كيا آپ كو چندا ليسكلمات نه تعليم در دول جنهين بوقت مشكل پرها كرو (بسسم الله الو حمن الرحيم الاحول و لا قوة الا بالله العلى العظيم )

خدا دند ذوالجلال اس کے ذریعہ آپ کی بہت می مشکلات کوحل فر مائے گا۔

 المه الا انت سيحانك مع ما عددت من آيا تك و بعظمتك و بما سائلك به النبيو ن و بانك رب الناس كنت قبل كل شيء و انت بعد كل شيء اسائلك بكلما تك التي تمسك السماء ان تقع على الا رض الا با ذنك وبكلما تك التي تحيى بها الموتى ان تجير عبد ك فلاناً) من شر ما ينز ل من السماء وما يعرج فيها وما يخرج من الا رض وما يلج فيها والسلام على المرسلين و الحمد لله رب العالمين)

٥: صرت المام محربا قرا سے ایک اور وعام وی ہے ہے آپ نے اپنے وست مبارک سے الله ، وب الله ، وب الله ، وب الله ، والله ، والله ، و كما شاء الله وبعزة الله ، وجبرت الله ، وقدرة الله ، وملكوت الله ، هذا الكتاب اجعله يا الله شفاء الفلان بن فلان ابن عبدك وابن امتك عبد الله صلى الله على رسول الله)

۲: حضرت امير المومنين فرما يا كه حضرت رسول خداً في حضرات حسنين عليها الصلواة السلام پرية تعويذ پر حاراعيد كه مما بكلمات الله التامة و اسما نه الحسنى اكلها عامه من شر السامة والهامة ومن شر عين لامة ومن شر عين لامة ومن شر حاسد اذا حسد) ترجمه: يمن تم دونو ل (حسن وحسين) كوخداكى پناه يمن ديتا بول اس كيمل كلمات كى پناه ،اور خداك اساء حسى اجوك عام بين اتكى پناه من ديتا بول - برمهم اور برى مشكل كرش سے محفوظ رہنے كيلي ، اور نظر بدك شر

سے، اور حاسد کے حسد کے شرسے محفوظ رہنے کیلئے۔

حضرت علیؓ فر ماتے ہیں کہ پھر آنخضرت نے ہماری طرف متوجہ ہو کر فر مایا کہ حضرت ابرا ہیمؓ نے حضرت اساعیل و اسحاق کواسی طرح تعویذ دیا تھا۔

2: حفرت امام محمد باقر " سے مروی ہے جس شخص نے ( لاحول ولا قومة الاب الله العلى العظيم ) پڑھا اللہ تعالى الكوتعالى الكوتعالى الكى سے سب سے كم مصيبت جنون كى ہے۔ اس ميں سے سب سے كم مصيبت جنون كى ہے۔

پھرامام نے فر مایا جو محض اپنے گھرے نگلتے وقت رہ پڑھے (بسم الله الوحمن الوحید تو دوفر شتے آسے کہتے ہیں کہ تو نے کہ تونے ہدایت پالی۔اور جب کہا (لاحول ولا قو ۃ الا بالله العلی العظیم) تواسے کہتے ہیں کہ تجھے (و نیاسے) بے نیاز کر دیا ہے۔ پھر شیطان (مایوس ہوکر) کہتا ہے کہ اب میں ایسے محض کے ساتھ کیا کرسکتا ہوں جس نے ہدایت پالی محفوظ ہوگیا اور مستغنی ہوگیا۔

۸: حضرت الوحز ہ ثما لی رحمۃ اللہ علیہ ہے روایت ہے کہ ایک ون میں نے حضرت امام محمہ باقر " کے پاس حاضر ہونے کیلئے اون طلب کیا تو امام میری طرف نکلے اور ان کے ہونٹ مبارک حرکت کررہے تھے تو میں نے عرض کیا مولا آپ کیا پڑھ رہے تھے؟ ۔ تو امام نے فرما یا اے ثما لی کیا تو نے بیجان لیا؟ ابو حمز ہ ثما لی کہنے لگے ہاں ۔ مولا آپ پر فدا ہوجا وَں۔ امام نے فرما یا خدا کی فتم میں نے ایسی کلام پڑھی ہے جب کی نے اسے پڑھا اللہ تعالیٰ اس کے دنیا و آخر ت کے امور میں کافی ہوتا ہے۔ اور اس کی مشکلات کو حل فرما تا ہے

ابو تمزه نما لی کہنا ہے مولا مجھے بھی اس کی تعلیم دو۔

امامؓ نے فرمایا!اچھاٹھیک ہے۔ پھرامامؓ نے فرمایا جو مخص اپنے گھرسے نکلتے وقت بید عاپڑھے اللہ تعالیٰ اس کے دنیوی و دینی امور کو بورا کرتا ہے۔

(بسم الله حسبي الله تو كلت على الله اللهم اني اسئلك خير امورى كلها واعو ذبك من خزى الد نيا و عذا ب الاخرة)

تويل وعا: حضرت امير المومنين على ابن ابى طالب عليها السلام فرمات بين جبتم مين سيكوئى سون كا اراده كري تو بستر پرليشن سے پہلے كے (اعيد نفسسى و دينسى و اهلى وولدى و نحو اتيم عملى و مارز قنى ربى و ما خو لنى بعزة الله وعظمة الله و جبر وت الله وسلطان الله و رحمة الله ور ائفة الله و غفر ان الله و قوة الله وقدرة الله وجلال الله و بصنع الله و اركان الله و بجمع الله وبر سول الله وقدرة الله على ما يشا عمن شر السامة والهامة و من شر الجن والانس ومن شركل ما دب على الارض وما يخوج منها ومن شر ما ينزل من السماء وما يعرج فيها ومن شركل دا بة ربى اخذ بنا صيتها ان ربى على صراط مستقيم وهو على كل شيء قدير ولاحول ولا قوة الابالله العلى العظيم ترجمه: من ابنالنس، دين، ابن اهل ، ابني اولا و، ابني اعمال كى انتهاء اور جوكه بروروگار في محصطا فرايا، اور جوكه خدا في ميرك كنرول من ويا مها الله العلى العظيم ترجمه الله على المنف خدا ، جروت الى اورسلطنت خدا وندى ، اور رحمت الى ، اطف خدا ، مغفرت بروردگار به وت كردگار، قدرت الى ، اورطال خدا وندى اوراس كى صنعت ، اوراس كى اركان اوراس كى انتياء ورسل اور طاكله اورصالحين ، اور رسول خداكى پناه مين ويتا بول ، اور مين اپناسب بحماس كى اس قدرت كى بناه مين ويتا بول ، حس سه و اورصالحين ، اور مين بر به على بلاء اورحشرات كى شرسے ، اور جن وائس كى شرسے ، اور تمام زينى اوراسانى شرسے ، اور تمن بر جلا والے حيوان كي شرسے جن كى باگ ورضدا كى ، اور زين بر جلا والے حيوان كي شرسے جن كى باگ ورضدا ك

قضدقدرت میں ہان تمام کے شرسے میں خداکی بناہ مانگا ہوں۔

بے شک میر اپر ورد گار صراط منتقیم پر ہے اور وہ ہر چیز پر قا در ہے، اور سوائے خدا کے سی کے پاس کوئی طاقت وقوت نہیں ہے۔اور وہ ذات بلند و بالا ہے۔

پھرامام علی این ابی طالب علیماالسلام نے فرمایا کہ ای وعا کارسول خدا نے حضرات حسنین شریفین علیماالسلام کوتعویذ پہنایا تھا۔اوراس دعا کی عظمت بیان فرمائی تھی۔

وسويں وعا: حضرت امير المومنين على سے منقول ہے كہ سوتے وقت النا داياں ہاتھ داكيں رخسارے كے ينچ ركا كريو ل پڑھو! ربست ماللة و ضعت جنبى لله على ملة ابر اهيم و دين محمد وولاية من افتر ص الله طاعته ما شاء الله كان ومالم يشاء لم يكن مصفح لنے اس دعاكو پڑھا وہ چوروں اور ڈاكو وَل سے محفوظ رہے گا۔ اور ملاكداس كے ليے دعائے مغفرت كريں گے۔

گیار ہویں وعا: ابوبھیرحضرت امام محد باقر سے روایت کرتا ہے کہ امام نے فرمایا جو تف گھرسے نکلتے وقت بیدعا پڑھے اللہ تعالی اس کے تمام گفا وقت بیدعا مرد سے اللہ تعالی اس کے تمام امور میں کافی ہوتا ہے۔ اور ہوتم کی برائی اور شرسے اسکی تفاظت فرماتا ہے وہ وعالیوں ہے (اعبو ذیما عاذت به ملائکة

الله من شرهذا اليوم الجديد الذي اذا غابت شمسه لم يعدمن شر نفسي ومن شر غيرى ومن شر الشيطان ومن شر من نصب لا ؤلياء الله ومن شر الجن والانس ومن شر السباع والهو ام ومن شر ر كوب المحارم كلها اجير نفسي بالله من كل سوء)

#### چھٹا یا ب

تلاوت قرآن کے بارے میں: تلاوت قرآن ذکر کی اقسام میں سے ایک قتم ہے۔اور جس قدر دعا اور ذکر کی ترغیب دلائی گئی ہے۔اور'' ذکر' و' دعا'' کیطر ح'' تلاوت قرآن' بھی ضرر کو دور کرتی ہے اور'' ذکر' و' دعا'' کیطر ح'' تلاوت قرآن' بھی ضرر کو دور کرتی ہے اور منافع کے حصول کا موجب ہوتی ہے۔آنیوالی ابحاث میں اس امر پر زیادہ و روثنی ڈالی جائے گا۔ بلکہ بعض وجو ہات کی بنا پر'' تلاوت قرآن' ان دونوں (دعا، ذکر ) سے زیادہ فضیلت رکھتی ہے۔

مہلی وجہ: قرآن کریم کلام الی ہے۔

دوسرى وجه قرآن كريم مين اسم اعظم كامونا يقني بـ

تيسري وجبه: قرآن كريم علم كاچشه -

ایک راوی کہتا ہے کہ میں نے حضرت امام زین العابدین علی ابن الحسین علیہا السلام کویہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ قرآنی آیات علم کے خزانہ ہیں جب خزانے کھلیں تو آپکو دیکھنا چاہیے کہ اس میں کیا ہے)

چونھی وجد: قرآن مجید کی تلاوت کرنا اور بکشرت تلاوت کرنا حقیقت میں رسول خدا کے معجزہ کی ترویج کرنا ہے۔اور اسے آنیوالی نسلوں میں باقی رکھنا ہے۔

پانچویں وجہ: قرآن مجید کے ہر حرف پر تواب ماتا ہے۔ جے ہم آگے بیان کریں گے۔اور بی تواب اتناعظیم ہوگا جو کسی اور کے بارے میں نہیں ہے۔اس ضمن میں وار دہو نیوالی اخبار وروایات میں سے بہت تھوڑی مقدار میں ہم ذکر کرتے ہیں۔ احضرت نبی اکرم نے فرمایا کہ خدا وند ذوالجلال ارشا وفرما تا ہے کہ جس بندے کو قرآن کی تلاوت نے مجھ سے سوال کرنے سے مشغول رکھا تو میں اسے شکر کرنے والوں کے ثواب میں سے افضل ترین ثواب دوں گا۔

۲: ایک اور مقام پرختمی مرتبت ارشا دفر ماتے ہیں (جس کوخدانے قرآن عطا کیا ہواور وہ سمجھے کہ جو اسے دیا گیا ہے اس سے کوئی افضل چیز کسی کو دی گئی ہے تو اس نے عظیم چیز کوچھوٹا بتایا اور چھوٹی چیز کوعظیم کر دیا ) ۳ : حضرت رسول اکرم سے مروی ہے کہ (جب آپ کسی مشکل میں گھر جاؤ جیسے تاریک رات کا سفر کا ٹنا ہوتو اس وقت قرآن مجید کا سہارالو کیونکہ وہ ایساشفیع ہے جس کی شفاعت ردنہیں ہوتی ۔اور وہ ایسا شاحد ہے جس کے قول کی تقد ایق کی جاتی ہے۔ جو قرآن کو پس پشت ڈال دیا وہ جہنم کا ایندھن کی جاتی ہے۔ قرآن کو پس پشت ڈال دیا وہ جہنم کا ایندھن بنتا ہے۔ قرآن ایک بہترین راستہ کی طرف واضح اور روش دلیل ہے جس نے قرآن والی بات کہی اس کی تقد ایق کی جاتی ہے۔ اور اسے تو فیق الهی حاصل ہوتی ہے۔ جو قرآن کے ذریعے تھم لگا تا ہے اس نے عدل وانصاف کیا۔ جس نے قرآن کا دامن بکڑا اسے اجردیا جائےگا)

۷: را وی حضرت نبی اکرم سے نقل کرتا ہے کہ (اپنے گھروں کوقر آن مجید سے منور کرو۔ اور گھروں کوقبریں نہ بناؤجس طرح یھو دونصاری نے بیچے اور کنائس (بیان کے عبادت خانے ہیں) میں نمازیں پڑھیں اور اپنے گھروں کوخالی چھوڑ د یا۔ (تو گویا ان کے گھر قبروں کی طرح ہو گئے کوئی ذکر کرنے والا نہ تھا) اگر گھروں میں تلاوت قرآن زیا دہ ہوتی ہے تو اس میں خیرو برکت کا نزول ہوتا ہے۔ اور اس کے اھل کو مال ومتاع ملتا ہے۔ اور وہ گھر آسان والوں کیلئے اس طرح روشن ہوتے ہیں۔)
میں جو سرح آسان کے ستارے زمین والوں کیلئے روشن ہوتے ہیں۔)

۵: حضرت امام جعفرصا وق سے مروی ہے کہ (ان البیت اذا کان فیہ المسلم یتلو القر آن یتر اء اہ اُھل السماء عصما یتر اء ی اھل الدنیا الکو کب الدری فی السماء) ترجمہ: جب کی گر میں مسلمان تلاوت قرآن مجید کرتا ہے تو وہ گر آسان والوں کیلئے اسے چکتا ہے جیسے زمین والوں کیلئے آسان کا کوکب دری چکتا ہوا نظر آتا ہے۔

۲: حضرت امام رضاً سے منقول ہے کہ حضرت نبی اکرم نے فر ما یا اپنے گر وں میں قرآن پڑھا کرو کیونکہ جب گر میں قرآن کی تلاوت کی جاتی ہوتا ہے۔ اور اس گھر میں خیر و برکت کے زول میں اضا فہ ہوتا ہے۔ اور اس گھر کے رہنے والوں میں کثر ت ہوتی ہے۔ اور اس گھر میں قرآن کی تلاوت نہ ہوتو اس کے اہل پڑتی ہوتی ہے۔ اور جب کی گھر میں قرآن کی تلاوت نہ ہوتو اس کے اہل پڑتی ہوتی ہوتی ہے۔ گھر کے رہنے والوں میں کثر ت ہوتو اس کے اہل پڑتی ہوتی ہوتی ہے۔

2: حضرت امام صادق آل محمد ارشادفر مات بين (ينبغى للموعمن ان لا يموت حتى يتعلم القرآن او يكون فى تعلمه) ترجمه: مومن كوچا بي كدم في سيل قرآن مجيد كي تعليم حاصل كرفياياس مين مشغول مو

۔اور خیرات میں کمی ہوتی ہے۔اوراس گھر کے رہنے والوں میں کمی واقع ہوجاتی ہے۔

٨: (قراء قالقرآن افضل من الذكر والذكر افضل من الصدقه والصدقه افضل من الصيام والصوم
 جنة من النار) ترجمه: قرآن مجيد كى تلاوت كرنا ذكر افضل ب- اور ذكر ضراكرنا صدقه دين ب- افضل ب- اور
 صدقه روز ب سے افضل ب- اور روزه جهم كى آگ ب نيخ كيلے ؤهال ب-

پھر صادق آل محد نے فرمایا! جو شخص حالت نماز میں کھڑے ہو کر تلاوت قرآن کرتا ہے تو اسے ہر حرف کے بدلہ سو شکیاں ملتی ہیں۔ اور جو نماز کے علاوہ باطہارت ہو کر قرآن کی تلاوت کرتا ہے تو اسے بچاس ملتی ہیں۔ اور جو نماز کے علاوہ باطہارت ہو کر قرآن کی تلاوت کرتا ہے تو اسے دس نیکیاں ملتی ہیں کرتا ہے تو اسے دس نیکیاں ملتی ہیں ۔ اور جو بغیر طہارت (یعنی وضو کے) قرآن پڑھتا ہے تو اسے دس نیکیاں ملتی ہیں ۔ اور میں بینیں کہتا کہ '' المر'' ایک حرف ہے بلکہ اسے الف کی دس نیکیاں اور لام کی دس نیکیاں اور میم کی دس اور راء کی دس نیکیاں ملتی ہیں۔

9: حضرت امام حسین ابن علی علیها السلام قرماتے ہیں کہ جس نے نمازی حالت میں کھڑ ہے ہوکر کتاب اللہ کی ایک آیت پڑھی تو اللہ تعالی اس کیلئے ہر حرف کے بدلہ میں سونیکیاں لکھتا ہے اور اگر نماز کے بغیر پڑھے تو ہر حرف کے بدلہ دس نیکیاں لکھتا ہے۔ اور جوقر آن مجید کوفور سے سنتا ہے اسے ہر حرف کے بدلہ ایک نیکی ملتی ہے۔ اور کوئی رات کوقر آن مجید ختم کر بے قوض ہونے تک ملائکہ اس پر درو د جھیج ہیں۔ اور اگر دن کوختم کر بے تو ملائکہ شام ہونے تک اس پر درو د جھیج ہیں۔ اور اگر دن کوختم کر بے تو ملائکہ شام ہونے تک اس پر درو د جھیج ہیں۔ اور اس کی دعا مستیاب ہوتی ہے۔ اور اس کے لیے زمین وآسان کے ما بین ہر چیز میں خیر ہوتی ہے۔ راوی کہتا ہے کہ میں نے عرض کی ! مولاً بی تو اس کے لیے ہے جوقر آن مجید پڑھ سکتا ہوتو اس کیلئے کیا ہے؟ فرمایا! اے بنی اسد کے بھائی اللہ تعالی تی ، ہر رگ اور کریم ہے۔ جو کھر آن میں سے آتا ہے پڑھ لے تو اللہ تعالی اسے قرآن پڑھنے کا ثواب دے گا۔

ا: صرت امام محد باقر سے منقول ہے کہ (من قو اء القو آن قائما فی صلاته کتب الله له بکل حوف مائة حسنة ومن قو اء فی غیر صلاة حسنة ومن قو اء فی صلاته جالساً کتب الله له بکل حوف خمسین حسنة ومن قو اء فی غیر صلاة کتب الله له بکل حوف خمسین حسنة ومن قو اء فی غیر صلاة کتب الله له بکل حوف عشر حسنات) ترجمہ: جس نے اپنی نمازیں کھڑ ہو کرقر آن شریف کی تلاوت کی تو اسے ہر حرف کے بول سوئیاں ملیں گی ۔ اور جس نے نمازیس بیش کرقر آن پڑھا تو اسے ہر حرف کے بول سوئیاں ملیں گی ۔ اور جس نے نمازیس بیش کرقر آن پڑھا تو اسے ہر حرف کے بولہ وس نیکیاں لکھتا ہے۔ ملیس گیں۔ اور جس نے نماز کے بغیر قرآن پڑھا تو الله تعالی اس کیلئے ہر حرف کے بولہ وس نیکیاں لکھتا ہے۔

اا: حضرت امام صادق آل محرِ سے مروی ہے کہ جس نے نمازی حالت میں بیٹے کرقر آن کا ایک حرف پڑھا تو اللہ تعالی
اس کے بدلہ اسے بچاس نیکیاں عطا کرتا ہے۔ اور اس کی بچاس برائیاں ختم کر دیتا ہے۔ اور اسے بچاس درجہ کی بلندی
عطا کرتا ہے۔ اور جس نے نماز میں کھڑے ہوکر ایک حرف پڑھا تو اللہ تعالی اس کے نا مہ اعمال میں سوئیکیوں کا اضافہ فر
ما تا ہے اور اس کی سو برائیوں کوختم کر دیتا ہے۔ اور اسے سودرجہ کی بلندی عطا کرتا ہے۔ اور جس نے قرآن مجید کوختم کیا تو
اس کی دعا ضرور مستجاب ہوتی ہے۔ چاہد ہویا دیرسے ہو بہر حال مستجاب ہوتی ہے۔

راوی کہنا ہے کہ میں نے پوچھا اللہ تعالی جھے آپ پر فدا کرے کیا پورے قرآن کوختم کرے؟ فرمایا ہاں پورے قرآن کو ختم کرے درادی منصور حصرت صادق آل محمد سے فقل کرتا ہے کہ انہوں نے فرمایا میں نے اپنے والد ماجد سے کہتے ہوئے سنا کہ رسول نے فرمایا '' قرآن مجید کو جہاں تک جانتا ہے وہاں تک ختم کرے''

۱۲: حضرت امام جعفر صادق سے منقول ہے کہ (من است مع حرفاً من کتاب الله من غیر قرائة کتب الله له حسنة و محاعنه سیئة ورفع له درجة گرجمہ: جس نے بغیر پڑھے قرآن مجید کا ایک حرف غور سے ساتو اللہ تعالی اس کے لیے ایک تیکی لکھتا ہے اور ایک برائی مٹادیتا ہے اور ایک ورجہ بلندی عطا کرتا ہے۔

النظرت الجامز وثما لی سے روایت ہے کہ حضرت امام محمد باقر النظر مایا ''جس نے قر آن مجید کو مکہ مکر مہ میں ایک جعہ جعہ سے دوسرے جعہ تک ختم کیا یا اس سے بھی کم یا زیا دہ مدت کو جعہ کے دن ختم کیا تو اللہ تعالی اس کے لیے پہلے جعہ سے دوسرے جعہ تک جو دنیا میں اس کا پہلا جعہ تھا اس آخری جعہ تک جو اس کی زندگی کا آخری جعہ ہوگا اس شخص کیلئے تو اب لکھتا ہے اور اگر کسی اور دن میں ختم کرے تو بھی اس کا ثو اب یونہی ہوتا ہے۔

النعافلين ومن قر اء خمسين الية كتب من الذاكرين ومن قر اء ما ئة الية كتب من القانتين ومن قر اء ما ئة الية كتب من القانتين ومن قر اء ما ئة الية كتب من القانتين ومن قر اء ما ئة الية كتب من القانتين ومن قر اء ما ئة الية كتب من الفائزين ومن قر اء خمسما ئة الية كتب من الفائزين ومن قر اء خمسما ئة الية كتب من الفائزين ومن قر اء خمسما ئة الية كتب من الفائزين ومن قر اء خمسما ئة الية كتب من الفائزين ومن قر اء الف الية كتب له قنطار من بر "القنطار خمسة عشر الف مثقال من ذهب من السمخة الدين ومن قر اء الف الية كتب له قنطار من بر "القنطار خمسة عشر الف مثقال من ذهب السمثقال اليعة وعشر ون قيو اطأً اصغو ها مثل جبل احد و اكبر ها ما بين السماء والارض) ترجمن برجي في المائي التيت أن المائي التيت أن المائي المائي اليت أن المائي ال

## فصل: نیندے پہلے تلاوت قرآن کرنا:

انسان کواس وفت تک نہیں سونا جا ہیے جب تک کچھ مقدار میں قرآن کریم کی تلاوت نہ کرلے۔

فضیل بن بیبار نے حضرت امام جعفرصا دق " سے روایت کی ہے کہ امامؓ نے فر ما یاتم میں سے وہ تا جر کہ جو با زار میں مصروف رہتا ہے جب اپنے گھر واپس آتا ہے تو اسے کیا چیز روکتی ہے کہ سونے سے پہلے قرآن مجید کی کوئی سورہ پڑھ لے تو اس کے لیے ہرآئیت کے بدلہ میں وس نیکیاں لکھی جاتی ہیں ۔اور دس برائیاں مٹادی جاتی ہیں۔

## فصل: قرآن مجيد كا گھر ركھنا اور تلاوت كرنا:

گریس قرآن مجید کارکھنا ایک متحب امر ہے۔ حضرت صادق آل محمد الرساد فرماتے ہیں (اند لیعجبنی ان یکون فی المبیت مصحف بطود اللہ عز و جل بد الشیاطین) ترجمہ: گریس قرآن مجید کا ہونا مجھے بہت اچھا لگتا ہے اس خداشیطان کو گھر سے دور رکھتا ہے۔ اور انسان کو چا ہے کہ قرآن کود کھے کر چھے اگر چہ اسے حفظ ہی کیوں نہ ہو۔ کیونکہ صادق آل محمد کے اس فرمان باصواب کی طرف دھیان دینا چا ہے حضرت فرماتے ہیں کہ (ثلاثة تشکو االی اللہ العزیز الجلیل مسجد حراب لایصلی فید اہلہ وعالمہ بین جھال و مصحف معلق قد وقع علید الغبار لایقر اء فید) ترجمہ: تین چیزیں بارگاہ ایز دی میں شکوہ کریں گی۔

ا:وہ خراب معجد جس کے احل اس میں نمازنہ پڑھیں۔

٢: اور وہ عالم جو كہ جا حلول كے ما بين ہو۔

اور وہ قرآن مجید جوائکا دیا ہو (زینت کے لیے )اور اس پر غبار پڑتا رہے اور اس کی تلاوت نہ کی جائے۔

رادی اسحاق بن عمار سے روایت ہے کہ یں نے حضرت امام جعفر صادق سے عرض کی! مولا یس آپ پر فدا ہو جاؤں۔
میں قرآن مجید کو حفظ کر رہا ہوں تو کیا اسے زبانی پڑھوں تو زیا وہ فضیلت ہے یا قرآن سے دیکھ کر پڑھنا زیا وہ فضیلت رکھتا ہے؟ امامؓ نے فرمایا انہیں۔ بلکہ قرآن سے دیکھ کر پڑھنا زیا وہ فضیلت رکھتا ہے۔ کیا تو نہیں جانتا کہ قرآن کی طرف نظر کرنا عبادت ہے حضرت صادق آل محمد سے منقول ہے کہ (حن قد اء فی المصحف متع ببصر ہ و حفف عن والمدید ولیو کیا نیا کیا فرین) ترجمہ: جس نے قرآن مجید کود کھ کر پڑھااس کی بینائی محفوظ رہے گی ۔ اور اس کے والمدین سے عذا ہے کی تخفیف کی جائے گی چا ہے وہ کا فری کیوں نہوں ۔ انہی امامؓ سے ایک اور مقام پر روایت ہے کہ حضرت رسول خداً نے فرمایا (لیس شیء اشد علی الشیطان من القر انة فی المصحف نظر اً والمصحف فی

المبیت بطور د الشیطان ) ترجمہ: قر آن کریم کود کھے کر پڑھنے سے بڑھ کراور کوئی چیز شیطان پر گراں نہیں ہے۔اور گھر ٹیں قر آن مجید کا ہونا شیطان کو بھگا دیتا ہے۔

فصل

یا بندی سے تلاوت کرنا .....

حافظ قرآن مجید کو چاہیے کہ وہ ہمیشہ قرآن کی تلاوت کرتا رہے تا کہ کہیں بھول نہ جائے جس کی وجہ سے قیامت کے دن حسرت اور افسوس ہوایک رادی کہتا ہے کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے عرض کی کہ مولا میں آپ پر قربان ہو جاؤں ، ججھے اسقدر دکھ اور غم طے ہیں کہ میرے پاس جو کچھ بھی تھا میں سب بھول گیا ہوں حتی کہ قرآن مجید کا پر قربان ہو جاؤں ، جھے اسقدر دکھ اور غم طے ہیں کہ میرے پاس جو کچھ جھے تھا میں سب بھول گیا ہوں ، رادی کہتا ہے کہ جب میں نے قرآن کے بھول جانے کا ذکر کیا تو امام کی حصہ میں نے حفظ کیا تھا وہ بھی بھول گیا ہوں ، رادی کہتا ہے کہ جب میں نے قرآن کے بھول جانے کا ذکر کیا تو امام ایک دم چونک اسٹھے اور فرمانے گئے ''جو شخص قرآن کی ایک سورة کو بھلا دیتا ہے قیامت کے دن بیسورۃ اس کے پاس آئے گی یہاں تک کہ جنت کے درجات میں سے کسی درجہ سے اس شخص کو مخاطب ہوکر کہے گی السلام علیک وہ جواب سلام دے گا اور پو چھے گا کہ تو کون ہے؟ وہ کہے گی کہ میں وہ فلال سورۃ ہوں جے تو نے بھلا دیا تھا اور ضائع کر دیا تھا اگر تو مجھ کو نہ بھلاتا تو آج اس درجہ پر ہوتا (پھر امام ٹے انگلی سے اس درجہ کی طرف اشارہ کیا)۔

امام علیہ السلام نے فرمایا کہ قرآن سیکھنا آپ پرضروری ہے لوگوں میں سے پھھاس لیے قرآن سیکھتے ہیں تا کہ انہیں قاری کے ساتھ پھارا جائے اور جوآواز بنانے کے لیے سیکھتے ہیں تا کہ یہ کہا جائے کہ فلال کی آواز بہت اچھی ہے حالانکہ اس میں کوئی بھلائی نہیں ہے اور جولوگ قرآن مجید سیکھ کرشب وروز قرآنی تعلیمات کے مطابق زندگی گزارتے ہیں وہ حقیقت میں مخلص ہوتے ہیں اور ان کا بیمل لوگوں کے لیے نہیں ہوتا۔

صادق آل محمطیم السلام فرماتے ہیں (من نسبی سورة من القرآن مثلت له فی صورة حسنة و درجة رفیعة فی الجنة فاذا راها قال ما انت؟ ما احسنك لیتك لی فتقول اما تعرفنی؟ انا سورة كذا و كذا لو نحم تنسنی فرفعتك الی هذا ) جو شخص قرآن كی سورة كو یاد كر کے بھلا دیتا ہے قیامت کے دن بیسورة اس کے سامنے بہترین شكل اور بلند درجہ كی صورت میں ظاہر ہوتی ہے تو یہ شخص اس سے پوچھتا ہے كہ تو كون ہے؟ تو كتا بلند مقام ہے كاش بیمیرے لیے ہوتا ؟ تو جواب میں کہتی ہے كہ میں وہی فلاں سورت ہوں جے تو نے یاد كر كے بھلا دیا تھا اگر مجھے كھلایا نہوتا تو آج اس درج يرفائز ہوتا۔

ایک اور مقام پر انہی امام سے مروی ہے کہ (القران عهد الله الی خلقه فینبغی للمسلم ان ینظر فی عهده و ان بقر اُمنه فی کل یوم خمسین آیة) قرآن مجیدالله کی طرف سے اس کے بندوں کے لیے عمد ہے پس مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ اس عمد نامہ کا پاس کریں اور ہرروز اس سے پچاس آیات کی تلاوت کریں۔

بیٹم بن عبیدروایت کرتا ہے کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے اس شخص کے بارے میں سوال کیا جو قرآن مجید کو یا دکر کے بھلا دے اور پھر اسے یا دکر ہے تو کیا اس میں کوئی حرج ہے؟ امام نے فرمایا نہیں کوئی حرج نہیں ہے۔ ہے، رادی کہتا ہے کہ میں نے اس سوال کوامام سے تین بار پوچھا اور حضرت نے جواب دیا کہ نہیں کوئی حرج نہیں ہے۔ فصل:

قرآن مجيدكو بطور شفاءاور تعويذ استعال كرنا

جان لوکہ: قرآن مجید میں عجیب وغریب قتم کے فواہد اور خصوصیات ہیں اور قرآن مجید ایک تعوید ہے، قرآن مجید عجیب معجوزات وکرامات کا حامل ہے بلند و بالا پہاڑی عظمت و بلندی اس کتاب الہی کے سامنے بھے ہوار نہ بی ایک عظیم سمندر اس کے فواہد و مواہد کی وسعت کی نظیر بن سکتا ہے، چونکہ قرآن بہت وسیع ہے جس کا احاطر نہیں ہوسکتا اگر وعظ وقعیمت کو دیکھو تو ایک فصیح و بلیغ خطیب بھی اسی بحربے کراں سے فیض یاب ہوتا ہے اور اگر احکام شریعت حلال وحرام کے حوالہ سے ملاحظہ کیا جائے تو ایک ماہر فقیہ اس سمندر سے اپنی بساط کے مطابق اپنی پیاس کو بچھا تا ہے اگر قرآن کی فصاحت و بلاغت کا ملاحظہ کیا جائے تو ایک ماہر فقیہ اس سمندر سے اپنی بساط کے مطابق اپنی پیاس کو بچھا تا ہے اگر قرآن کی فصاحت و بلاغت کا ملاحظہ کیا جائے تو بردے بڑے فصاء و بلاغت کا سامنے دیگ رہ جاتے ہیں اور اس بحربے کو مناوی اس کے لیے کافی ہے ارشاد خدا وندی ہوتا کے رفیای حدیث بعدہ یو منون ) سرۃ الاعراف آیت ۱۸۵۔ اس کے بعد وہ کس کام پر ایمان لا کمیں گے۔

ایک اور مقام پر یوں قرآن کی مدح کی گئی ہے کہ (ما فوطنا فی الکتاب من شئی) سورة الانعام آیت ۲۸- ہم نے کتاب میں کسی شک کے بیان میں کوئی کی نہیں کی ہے۔

اور اگر قرآن مجید کو بیاریوں سے شفاء دینے اور اسے ایک حرز وتعویذ کی روسے دیکھا جائے تو یہ ایک ایسا شفاء خانہ ہے جہاں سے ہرشم کی مرض کی دوا میسر ہوتی ہے اور یہی ہر چیز کے لیے کافی و وافی ہوتا ہے اللہ کا بیر کلام انسان کو دیگر اشیاء سے بے نیاز کر دیتا ہے اور قرآن مجید قبولیت دعا کا ذریعہ ہے۔

ہم ان تمام امور اور فضائل قرآن کوؤیل میں تین اقسام میں بیان کرتے ہیں۔

القسم الأول: قرآن بياريون كاعلاج ....

قرآن مجیدے مختلف بیاریوں کا علاج طلب کیا جاتا ہے اور خدانے اسے شفاء کا وسیلہ قرار دیا ہے ہم اپنے اس دعوی پر چندایک دلیلوں کوذکر کرنے پر اکتفاء کرتے ہیں۔

حقیقت میں قرآنی فوائد وعوائد بیان کرنا سوائے نی اکرم اور ان کے اوصیاء کرام علیم السلام جو کہ ترجمان وی خدا میں اور کوئی بیان میں کرسکتا چندروایات کا بیماں پر بطور دلیل تذکرہ کرتے ہیں۔

(۱) حضرت امام جعفر صادق عليه السلام الين آباؤ اجداد عليم السلام في الكرت بين كدا يك شخص رسول خداكى خدمت مين الي عين كدردكى شكايت كرتا به تو آخضرت في السنشف بالقرآن فان الله عز و جل يقول و شفاء لما في الصدور) قرآن كور ربيع علاج كروكيونكه الله تعالى فرما تا به كه (قرآن) سيني كى امراض كي لي شفاء ب\_

(۲) حضرت شخ الصدوق اپنے سلسلہ سند سے ختی مرتبت سے نقل کرتے ہیں (شفاء امتی فی ثلاث: آیة من کتاب السله العزیز او لعقة من عسل او شرطة حجام) میری امت کی شفاء تین چیزوں میں ہے، قرآن مجید کی آیت میں، شہد میں، پچھنالگانے میں۔

(٣) حفرت امام باقر العلوم عليه السلام سے منقول ہے (من لسم يبسوا ه الحمد لمد يبراه شئى جے سورة حد شفاء فد دے اسے كوئى چيز تھيگ نہيں كر سكتى \_

(۳) حضرت العام ثامن اللائمة عليه السلام سموى ب (من قوا آية المكوسي عند منامه لمد يخف الفالج و من قوا الله المكوسي عند منامه لمد يخف الفالج و من قوا ها في دبو كل صلاة لمد يضوه ذو حمة) جوهن سوتا اور جُوبرنمازك بعد آية الكرى كو پر ها الله عن جريا وانورنشان نبيل پنجا تا۔

(۵) اصبغ بن بناته ایک طویل وعریض حدیث میں بیان کرتا ہے کہ ایک شخص حضرت امیر المومنین علیہ السلام کی خدمت میں آگر کہتا ہے کہ میں نے فرمایا ہاں اس کا علاج ہے اور مفت میں آگر کہتا ہے کہ میرے پیٹ میں زرد پانی ہے آیا اس کا کوئی علاج ہے؟ تو امام نے فرمایا ہاں اس کا علاج ہے اور مفت علاج ہے وہ یہ کہ آیة الکری کو پیٹ پر کھواور اسے کسی برتن میں لکھ کر اس کا پانی پیوخدا وند ذو الجلال تجھے شفاء عطا فرمائے گا ، پس اس بندہ نے ایسا ہی کیا تو اللہ کے تھم سے ٹھیک ہوگیا۔

القسم الثاني: قرآن كاحفاظت كرنا ........

قرآن انسان کی حفاظت کرتا ہے اور سیمومن انسان کے لیے نسخہ کیمیا ہے اس بارے میں بہت کچھا خبار و آثار

میں ملتا ہے لیکن بہاں پر اختصار کو مدنظر رکھتے ہوئے تھوڑی می مقدار کے ذکر پراکتفاء کرتے ہیں۔

(۱) راوی کہتا ہے کہ میں نے امام موی بن جعفر علیجا السلام کو کہتے ہوئے سنا کہ جس نے مشرق سے لیکر مغرب تک کی آیت

سے اپی حفاظت طلب کی ہوتو اگر اے اس پریقین کامل ہے توبیاس کی حفاظت کرتی ہے۔

(٢) مفضل بن عمر امام موى كاظم عليه السلام سي فقل كرتا م كه انهول في فرمايا المفضل (بسيم الله الوحمن الوحيد

) اور (قبل هو الله احد ....) كو ذريع تمام لوگول سامان حاصل ہوتی ہے اور اسے اپنے دائيں بائيل اور آ كے يہجے اور اسے اپنے دائيں بائيل اور آ كے يہجے اور اور اگر ظالم حكر إن كے بال جانے لكو تو جونى تنهارى نگاہ اس پر پڑے تو اسے تين بار پڑھواور

اور اوپر پیچے برخھا سرو، اور اسر طام صمران سے ہاں جانے معولو ہو ہی مہاری تھا، ان پر پر سے و اسے بین بار پر عوادر بائیں ہاتھ کی مٹھی کو بند کر لواور وہاں سے باہر نگلنے تک نہ کھولو۔

(٣) حضرت امير المومنين عليه السلام سے منقول ہے كہ چوروں سے محفوظ رہنے كے ليے بستر پر ليٹنے وقت ان آيات كو پڑھے (قل ادعوا الله او ادعوا الرحمن ﴿ ) (سورت كَ آخرتك ) پڑھے (ا)

حضرات آئمۃ علیہم السلام سے مروی ہے کہ جس نے سوتے وقت ان دوآ بیوں کی تلاوت کی تو صبح ہونے تک خدا وند متعال ہرسرکش شیطان اور جبار دشمن سے اس شخص کی حفاظت فرمائے گا۔

(س) حضرات معصوبین علیهم السلام سے مروی ہے کہ جس چیز کو چھپا کے رکھنا ہواور خزانہ کرنا ہواس پر سورۃ القدر پر طومحفوظ رہے گی۔

(۵) شیاطین سے محفوظ رہنے کے لیے منقول ہے کہ سوتے وقت آیت السر وکی تلاوت کی جائے (ان ربک مدالذی خلق السملوات و الارض فی ستة ایام ثمر استوی علی العرش یغشی اللیل النهار یطلبه حثیثا و الشمس والقمر والمنتجوم مسخوات یاموه الاله النخلق والامو تبارك الله رب العالمین) ہے شک تمہارا پروردگاروہ ہے جس نے آسانوں اور زمین کو چے دنوں میں پیدا کیا اور اس کے بعد عرش پر اپنا اقتدار قائم کیا وہ رات کو دن پر ڈھائپ ویتا ہے اور رات تیزی سے اس کے پیچے دوڑا کرتی ہے اور آ قاب ومہتاب اور ستار سب اس کے حکم کے تابع بیں اس کے سے دوڑا کرتی ہے اور آ قاب ومہتاب اور ستار سب اس کے حکم کے تابع بیں اس کے حدم اس کے سی اس کے حدوث اس کے بیاد میں اس کے حدوث اس کے الحد بیں اس کے حکم کے تابع بیں اس کے حدوث اس کی حدوث اس کے حدوث اس کے حدوث اس کی حدوث اس کے حدوث اس کی حدوث اس کے حدوث اس کی حد

<sup>(</sup>۱) پیکل دوآ بیتی بین \_اورآ خرتک یون بین \_

رقل ادعو االله اوا دعو االرحمن اياما تدعو افله الاسماء الحسني ولا تجهر بصلاتك ولا تحافت بها وابتع بين ذلك سبيلاً وقل الحمد لله الذي لم يتخذو لداً ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولي من الذل وكتبر ه تكبيراً) مرة الامراء المالا

لي خلق بھي ہے اور امر بھي ، وہ نہايت ہي صاحب بركت الله ہے جو عالمين كا پالنے والا ہے۔

روایت میں ہے کہ ایک آوی نے حضرت امیر المونین علیہ السلام سے اس آیت کی تعلیم حاصل کی ، اتفاق سے اس کا ایک الیک الیک بستی سے گزر ہوا جو خراب اور تباہ ہو چکی تھی اس آیت کی تلاوت کے بغیر اس نے اس بستی میں رات بسر کی ، تو شیاطین اس پر غالب آگئے اور اس کی داڑھی کو پکڑے ہوئے تھے شیطان کو اس کے ساتھی نے کہا اس کی طرف و کھواتے میں وہ آدمی جاگ اٹھا اور اس نے انہیں آیات کی تلاوت کرنا شروع کی تو اب شیطان اپنے ساتھی کو کہتا ہے کہ خدا تیرا برا کر اس جو نے تعلیم اس کے بال واپس آکر اس واقعہ کی خبر دیتا کر اس کی حفاظت کر ، جب میخص حضرت علی علیہ السلام کے بال واپس آکر اس واقعہ کی خبر دیتا ہے تو آپ نے فرمایا تیری کلام میں شفاء اور بچ دکھائی دیتا ہے ، پھر وہ شخص سورج طلوع ہونے کے بعد چلا جاتا ہے تو آپ نے فرمایا تیری کلام میں شفاء اور بچ دکھائی دیتا ہے ، پھر وہ شخص سورج طلوع ہونے کے بعد چلا جاتا ہے تو آپ نے فرمایا تیری کلام میں پر پڑتی ہے جو اس آیت کے پڑھنے کی وجہ سے اس کے زمین پر گھیٹنے کے نتیجہ میں گرے تھے۔

- (۲) حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وآله وسلم سے مروی ہے کہ جس شخص نے سورہ بقرہ کی پہلی چار آیات اور آیت الکری اور اس کے بعد والی دو آیات اور سورۃ بقرۃ کی آخر والی تین آیات پڑھیں وہ اپنی زندگی میں کوئی مکروہ چیز نہیں دیکھے گا اور نہ بی شیطان اس کے قریب جائے گا اور وہ قرآن بھی نہیں بھولے گا۔
- (2) حضرت صادق آل محمد علیہ السلام سے منقول ہے کہ جو شخص ایسے بادشاہ کے ہاں جائے جس سے خوفز دہ ہوتو جو نہی اس کے سامنے پہنچ (کھیا تقبض) کو پڑھے اور اپنے دائیں ہاتھ کی ایک ایک ایک انگلی ہر حرف کے پڑھنے پر بند کرتا جائے پھر کے (طحمہ عَسَقَ) ای طرح ہر حف پڑھنے پر بائیں ہاتھ کی انگلی کو بند کرتا جائے پھر یوں پڑھے (و عنت الموجوہ للمحمی المقیوم و قد خاب من حمل ظلما) سرة ط آیت اللہ اللہ دن سارے چہرے فدائے تی وقیوم کے سامنے کھول دے ہوئے ہوں گے اور ٹھا کا م اور رسوا ہوگا اور پھر ان دونوں مظیوں کو اس ظالم شخص کے سامنے کھول دے تو اس کے شرعے محفوظ رہے گا۔
- (۸) حضرت امام ثامن الائمة على رضاعليه السلام سيمنقول بكر (اذا حفت اموا فاقراء مأة آية من القوآن من حيث شئت ثم قل اللهم ادفع عنى البلاء \_ ثلاث موات جب آپ كوكوئى مشكل در پيش بوتو قرآن مجيد ميس سے كوئى سي سوآيات كى تلاوت كرو پھراس كے بعد تين مرتبہ يوں دعا كرو" الى مجھ سے مصيبت كو ثال دے"۔
- (9) حضرت امام على رضا عليه السلام سے روايت نقل كى گئى ہے كه انہوں نے اپنے والد ماجد سے نقل كرتے ہوئے فرمايا الك دن ابوالمندر بشام بن السائب الكلى حضرت امام جعفر صادق عليه السلام كى خدمت ميں حاضر ہوا تو حضرت نے

اسے کہا کیا تو قرآن مجیدی تغیر کرتا ہے؟ وہ کہنے لگا جی ہاں، پھر حضرت نے اس سے کہا کہ اللہ تعالی کے اس قول جو اپنی فی کوئا طب ہو کر فربایا تھا (و افا قدرات المقرآن جعلنا بینك و بین اللہ بن لا یو منون بالآخرة حجابا مستورا) مورة امراء ایت ۲۵ ۔ اس کی تغییر کرواور بتاؤ وہ كون ساقرآن ہے جے نبی اگرم جب پڑھتے تو ان كے اور لوگوں كے مابین پردہ حائل ہو جاتا؟ اس شخص نے جواب بیس کہا بیس بہنیں جاتا ہوں حضرت نے فرمایا کہ پھر کیے مضرقرآن ہونے كا دعوی کیا ہوا ہے؟ رادی کہتا ہے کہ بیس نے مولاً کی خدمت میں عرض کی اے فرزندرسول اگر مناسب ہوتو بھے ان آیات کی تعلیم و بیا تا ہوا ہے؟ رادی کہتا ہے کہ بیس نے مولاً کی خدمت میں عرض کی اے فرزندرسول اگر مناسب ہوتو بھے ان آیات کی تعلیم و جبحا اور بیآ ہے کہ میں ان اللہ وہ میں ایک مورت جا تیہ کی ایت ہے (افر ایست من ا تحذ الله هو اہ و اصله الله علی علم و ختم علی سمعه و قلبه و جعل علی بصرہ غشاوۃ فمن یہدیه من بعد الله افلا تذکرون) آیے۔ ۲۳۔

اورایک سورت محل کی آیت ہے (اولئك الذین طبع الله علی قلوبهم و سمعهم و ابصارهم و اولئك هم الغافلون) آیت ۱۰۸۔

اورایک سورت کہف کی آیت ہے (و من اظلم ممن ذکر بایات ربہ فاعرض عنها و نسی ما قلمت یداہ انا جعلنا علی قلوبھ مر اکنة ان یفقہوہ و فی اذانھ مر وقرا و ان تدعه مر الی الهدی فلن یهتدوا اذا ابدا) ایت دہ اب راوی کہتا ہے کہ اہل ہمذان میں سے ایک دیلم خاندان کے شخص کو میں نے ان آیات کی تعلیم دی وہ شخص اس خاندان میں دس سال رہا اور ان آیات کو اپنا ورد بنایا وہ کہتا ہے کہ جب میں لوگوں کے سامنے سے گزرتا ، ان کی دکانوں کے سامنے سے گزرتا تو لوگ جھے نیس دیکھیے تھے میرے اور ان لوگوں کے درمیان تجاب ساحائل ہوتا یہاں تک کہ میں سلمانوں کی سرز مین میں آگیا، اس طرح راوی کہتا ہے کہ میں نے ان آیات کی ایک ایس قوم کو تعلیم دگی جو کوفہ سے بغداد کی طرف شتی کے ذریعے روانہ ہوئے اور ان کے ساتھ سات اور کشتیاں بھی تعلیم لیکن چھ کشتیوں کوراستہ میں لوٹ لیا بغداد کی طرف کشتی محفوظ رہی جس میں ان آیات کی تلاوت کی گئی تھی۔

فا كدة: بعض روايات مين بيجى ملتا م كدوة خض جس سان قرآنى آيات كى بار يدين امام عليه السلام في سوال كيا وه حضرت خضر عليه السلام تھے۔

(١٠) كَيْ مُحِوس جِيرُ وَآ زَاد كرنے كے ليے ورقے يريوں وعالكه كرائكايا جائے (بسم الله الوحمن الوحيم انافتحنا

بك فتحامبين اليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك و ما تاخر و يتم نعمته عليك و يهديك صراطا مستقيما ) سرروالله آيت ارا \_ پراس كي بعد سورة النمر للمي جائ اور پران آيات كولكما جائ (و من آياته ان خلق لكم من انفسكم ازواجا لتسكنوا اليها و جعل بينكم مودة و رحمة ان في ذلك لآيات لقوم يتفكرون) سررة روم آيت آا \_ ( ادخلوا عليهم الباب فاذا دخلتموه فانكم غالبون) لمائدة آيت ۲۳ ـ

(ففتحنا ابواب السماء بماء منهمر و فجرنا الارض عيونا فالتقى الماء على امر قد قدر) حرة القرال ١١٦ (و تركنا (قال رب اشرح لى صدرى و يسر لى امرى واحلل عقدة من لسانى يفقهوا قولى) حرة ط ١٥٥ - ١٨ - (و تركنا بعضهم يومئذ يموج فى بعض و نفخ فى الصور فجمعناهم جمعائة الكيف آيت ٩٩ -

پراس کے بعد جس کوجس سے آزاد کراٹا ہوان دونوں کا نام لکھاجائے ، پھر یہ آیت لکھی جائے (لقد جائکم رسول من انفسکم عزیز علیه ما عنتم حریص علیکم بالمومنین رئوف رحیم فان تولوا فقل حسبی ا لا الله الا ہو علیه تو کلت و هو رب العرش العظیم )ورة التربآیت ۱۲۸۔۱۲۹۔

القسم الثالث: اجابت دعا كے متعلق .....

پورے قرآن مجید کی بیشان ہے کہ اس کی تلاوت کرنے کے بعد جو بھی دعا مانگی جائے مستجاب ہوتی ہے جیسا کہ ہم نے آ داب دعا میں ذکر کیا ہے ، لیکن قرآن مجید کے بچھ مقامات کی زیادہ تا کید کی گئی ہے کہ ان کے بعد دعا جلد قبول ہوتی ہے ، ان میں سے ہم بعض کو یہاں ذکر کرتے ہیں۔

## يهبلا مقام::

حضرت امام صادق آل محملیم السلام اپنے آباؤ اجداد سے قل کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ حتی مرتبت نے فرمایا جب اللہ تارک و تعالی نے "سور ۔ قالم فات حد ، آید الکرسی اور شہد اللہ ..... اور قل الله حد مالك الملك ..... بغیر حساب " کونازل کرنا جاہا اس وقت ہے آیات عرش بریں پر تھیں خدا و ند ذوالجلال اور ان آیات کے درمیان کوئی چیز حاکل نہیں ہے ان آیات نے اللہ تعالی سے نازل ہوتے وقت کہا کہ الی تو ہمیں گناہوں کی وادی (ونیا) میں بھیج رہا ہے اور ہمیں اس جگہ بھیج رہائے جہاں تیری معصیت ہوتی ہے جالانکہ ہم تو طہارت اور قد است (عرش بریں) کے دامن میں رہنے کی عادی ہیں؟ اس وقت اللہ سجانہ و تعالی نے فرمایا مجھے اپنی عزت وجلالت کی تم جس بندے نے بھی ہر نماز کے بعد تہاری تلاوت کی اگر چے وہ جس حال میں بھی ہوگا میں اسے جنت الفروس کے اعلی مقام پر فائز کروں گا اور ہر روز ستر بعد تہاری تلاوت کی اگر چے وہ جس حال میں بھی ہوگا میں اسے جنت الفروس کے اعلی مقام پر فائز کروں گا اور ہر روز ستر

مرتبہ اس پر اپنی نظر کرم کروں گا اور ہر روز اس کی ستر حاجات کو پورا کروں گا جن میں سے سب سے کم اس کی مغفرت و بخشش ہے اور اسے ہر دیشمن سے پناہ دوں گا اور دشمنوں پر اس کی نفرت و مدد کروں گا اور سوائے موت کے اور کوئی چیز اسے جنت میں داخل ہونے سے نہیں روکے گی۔

#### دوسرامقام:

بعض روایات میں ماتا ہے کہ (ان الدعاء بعد قراة الجعد عشر مرات عند طلوع الشمس من يوم الجمعة مستجاب) جمعہ ك دن سورج طلوع ہوتے وقت وس مرتبہ سورة ، حجد پڑھنے كے بعد دعا جلد قبول ہوتی ہے۔

## تيسرامقام::

حضرت امام امیر المومنین علیه السلام سے مروی ہے (من قرا ماۃ آیۃ من ای آی من القرآن شاء ثعر قال یا الله۔ سبع مرات فلو دعا علی صخرۃ لفلقها الله تعالی ہو شخص قرآن مجید کی کہیں سے بھی سوآیات کی تلاوت کر کے پھرسات مرتبہ یا اللہ کہ کر جو دعا مانے گا پوری ہوگی اگر چہ وہ چٹان شگاف ہونے کی ہی کیوں نہ دعا ہو خدا اسے بھی شگافتہ کردےگا۔

فصل: خواص آیات اور سور.....

یہاں پر مختلف سورتوں اور آیات کے مختلف خواص بیان کرتے ہیں۔

- (۱) حضرت امام جعفرصادق عليه السلام سے مروى ہے كه رسول خدا في فرمايا ( من قوراً الهاكم التكاثر عند النوم و
  - قي فتنة القبر) جس في سوت وقت "سورة الهاكم التكاثر "كى تلاوت كى تووه آزمائش قبرت محفوظ موكار
- (٢) صادق آل محد عليه السلام سے منقول ب كر قرآن مجيد سمندر ميں كر كيا تمام آيات كے ملنے ك باوجود يرآيت باقى
  - راى (الا الى الله تصير الإمور) مورة شوري٥٣-
- (٣) حضرت المام جعفرصادق عليه السلام سي سوال كيا كيا كرقر آن اور فرقان دوالك چيزي بين يا ايك چيز كرونام بين ؟ توامام عليه السلام في فرمايا ( المقو آن جملة الكتاب و الفوقان المحكم الواجب العمل به) قرآن پورى كتاب كوكها جاتا ہے جبكه فرقان ال محكم آيات كانام ہے جو واجب العمل بين -
- (٣) سب سے پہلی جو آیات نازل ہو کیں وہ (بسم الله الرحمن الرحیم اقرأ باسم ربك ) ہیں اور آخریس نازل ہونے والی (اذا جاء نصر الله و الفتح) ہے۔

(۵) حضرت امير المونين عليه السلام نے فرمايا جو مخص سوتے وقت تين بارسورة قل هو الله كى تلاوت كرتا ہے خدا اسے پياس بزار فرشتوں كے سپر دكر ديتا ہے جو رات بھراس كى حفاظت كرتے ہيں۔

حضرت شیخ صدوق اپنی کتاب التوحید میں روایت کرتے ہیں کہ سورۃ التوحید پڑھنے سے پچاس سال کے گناہوں کا گفارہ ہوتا ہے۔

(۲) ابو برخطری حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے روایت کرتا ہے کہ (من کان یومن بالله و الیوم الآخو فلا یدع ان یقو أفسی دبسر کل فریضة قل هو الله احد فانه من قو أها جمع الله له خیر الدنیا و خیر الآخرة و غفو له و لوالدیه و ماولدا) جو شخص الله اور روز آخرت پر ایمان رکھتا ہے اسے بر فریضہ نماز کے بعد سورة قل صوالله احد پر حنا ترک نہیں کرنا چاہیے کیونکہ جو اس کی تلاوت کرتا ہے اللہ تعالی اسے دنیا و آخرت کی خیر وخوبی عطا کرتا ہے اور اسے اور اسے دوالدین اور اس کی اولا دکی مغفرت فرماتا ہے۔

(2) حطرت علی علیہ السلام سے روایت کی گئی ہے کہ رسول خدانے فر مایا کہ کیا جس جہیں ایسی دعا کی تعلیم نہ دے دول جس کی وجہ سے جہ بھی بھی جمی قرآن نہ بھولنے پاؤوہ دعا ہے ہے (السلھ مدار حمنی بتوك معاصیك ابدا ما ابقیتنی و ارحمنی من تكلف مسالا یعنینی وارزقنی حسن الطن فیما یرضیك و الزم قلبی حفظ كتابك كما عسلمتنی وارزقنی ان اتلوہ علی النحو الذی یرضیك عنی اللهم نور بكتابك بصری واشر ح به صدری و اطلق به لسانی واستعمل به بدنی و قونی به علی ذالك و اعنی علیه انه لا یعین علیه الا انت لا اله الا و اطلق به لسانی واستعمل به بدنی و قونی به علی ذالك و اعنی علیه انه لا یعین علیه الا انت لا اله الا است الله الله علی برحم فرما كه تیری نافر مانی نہ كروں ۔اور جھ پررم فرما كه لا یعین علیه الا اور بی شائحوں ۔اور اپنی رضا كی تو فیق عطافر ما ۔اور میرے دل کو اپنی کم تاب (قران جید) كافن اند را دے ۔اور جھے اسطرح اس كی تلاوت كرنے كی تو فیق عطافر ما جس طرح تو راضی ہو نور قرآن سے میرے دل کومنورفر ما ۔اور میرے سینے کوکشا دہ فرما ۔اور میری زبان کی گرہ کول دے ۔اور جھے احکام قرآن پر پا بند فرما ۔اور جھے اپنی اطاعت پر قوت و طافت عطافر ما چونکہ تیرے علاوہ اور کو گی مددگار نہیں ہے ۔اور تھے احکام قرآن پر پا بند فرما ۔اور جھے اپنی اطاعت پر قوت و طافت عطافر ما چونکہ تیرے علاوہ اور کو گی مددگار نہیں ہے۔ اور تو تاب معروضی تاب کی عادہ اور کے دیور تھی اسلام سے بھی منقول ہوئی ہے۔

ی مدد کا رئیل ہے۔ اور لو بی معبود سیل ہے۔ بی دعاحظرت امام بسفر صادف علیہ السلام سے بی منفول ہوئی ہے۔ (۸) حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے مروی ہے کہ جس نے پورے دن کی نمازوں میں سورة تو حید کی تلاوت نہ کی

ہوتو قیامت کے دن اسے کہا جائے گا کرتو نمازی نہیں ہے۔

(۹) چھے امام سے مروی ہے کہ جھے کوئی بیاری یا بختی لاحق ہواور اس نے اس مصیبت میں سورۃ تو حید کی تلاوت نہ کی ہوتو اگر وہ اسی مرض میں مرکبیا تو وہ جہنمی شار ہوگا۔

- (۱۰) حضرت امام جعفرصادق علیه السلام سے مروی ہے جس نے جمعہ والے دن سورۃ توحید کی تلاوت نہ کی اور پھروہ مرگیا تو وہ ابولہب کے دین پر مراہے۔
- (۱۱) حضرت امام جعفرصادق علیه السلام نے فرمایا کہ میرے والدمحتر م حضرت امام محمد باقر علیه السلام فرمایا کرتے تھے کہ جو بھی قرآن کے بعض کو دوسرے بعض سے فکرائے تو اس نے کفر کیا۔
- (۱۲) راوی چھے امام سے روایت کرتا ہے کہ انہوں نے فرمایا جس نے سورۃ کہف کی آخری آیات کی تلاوت کی تو وہ جب چاہے نیندسے بیدار ہوتو وہ اسی وقت پر بیدار ہوگا۔(۱)
- (۱۳) زہری سے روایت ہے کہ اس نے امام زین العابدین علیہ السلام سے پوچھا کہ کون ساعمل افضل ہے؟ تو امام علیہ السلام نے فرمایا ( الحال المو تحل) سب سے اچھا عمل ہے راوی کہتا ہے کہ میں نے عرض کی آقا اس سے کیا مراد ہے؟ تو امامٌ نے فرمایا اس سے مراد قرآن کو کھولنا اور پھر آخر تک اسے ختم کرنا لینی جب اس کی ابتداء کی جائے تو اسے آخر تک بڑھا جائے۔
- (۱۴) حضرت امام محمر باقر عليه السلام سے مروی ہے کہ (من قرأ بهنی اسوائیل فی کل لیلة جمعة لمریمت حتی یدرك القائم علیه السلام و یكون معه و من قرأ سورة الكهف كل لیلة جمعة لمریمت الاشهیدا و بعثه السله مع الشهداء) جس نے ہرشب جمدسورة بن اسرائیل كی تلاوت كی تو وہ اس وقت تك نہیں مرے گاجبتك امام زمانہ علیه السلام كى زیارت نہ كر لے اور وہ امام زمانہ علیه السلام كے ساتھوں میں سے ہوگا اور جس نے ہرشب جمدسورة كهف كی تلاوت كی تو وہ جب بھی مرے گا شہیدم ہے گا اور خدا اسے شہداء كے ساتھ محشور فرمائے گا۔
- (۱۵) امام محمد باقر علیہ السلام سے منقول ہے (من او تسر بسل معوذتین و قل هو الله احد قیل له یا عبد الله ابشر فقد قبل ذکر ک جونماز ور میں سورة الناس ، سورة الفلق اور سورة توحید کی تلاوت کرتا ہے تو اسے خدا کی طرف سے نماز ورکی قبولیت کی بثارت دی جاتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) اوروه آخری آیات بیری (قبل انما انا بشر مثلکم یو حی الی انما الهکم اله وا حد قمن کان یر جو القاء ر به فلیعمل عملا صالحاً ولایشر ك بعباده ربه احداً ) آیت نبر ۱۱۰

ترجمہ: آپ کہدد یجیے میں تھارے جیسا ہی ایک بشر ہوں مگر میری طرف وی آتی ہے کہ تھا را خدا ایک اور اکیلا ہے لہذا جو بھی اس کی ملا قات کا امید وارہے اسے چاہیے کیمل صالح کرے۔اور کسی کواینے پروردگا رکی عبادت میں شریک ندینائے۔)

(۱۲) راوی کہتا ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ جس نے اپنے گھرے نکلتے ہوئے دس بارسورۃ التوحید کی تو وہ گھر واپس آنے تک خداکی حفظ وامان میں رہتا ہے۔

(۱۵) وه كيرًا يوضلوں اور كيتوں كو تقصان دے اس سے بچاؤ كے ليے كافلا كے واركروں يا بر يوں وغيره پرايك دعا لكھ كر كھيت كے چاروں كو وں بيل ركاديا جائے تو مراد پورى ہوگى وه دعا يوں ہے (ايها الدود ايها الدواب و الهوام و الحيوانات اخرجوا من هذه الارض و الزرع الى الخواب كما خوج ابن متى من بطن الحوت و ان لم تخرجوا ارسلت عليكم "شواظ من نار و نحاس فلا تنتصران") ورة رتمان ٢٥ ــالم تو الى الذين خوجوا من ديارهم و هم الوف حذر الموت فقال لهم الله موتوا برة برة ٣٣٣ ــ (اخرج منها فانك رجيم) الا برة براسيد ديارهم و هم الوف حذر الموت فقال لهم الله موتوا برة برة ٣٣٣ ــ (اخرج منها فانك رجيم) الرة براسيد (فخوج منها خاتفا يترقب) ورة شما ١٠ ـ (سبحان الذي اسوى بعبده ليلا من المسجد الحوام الى المسجد الاقصى) المرة الرام الله ميون المراء الله ميونها لم يلبثوا الا عشية او ضحها برة الزارات المات المراء الدوراء الله فاكهين )ورة دخان فاخوج خناهم من جنات و عيون )الشراء ١٥ ــ (و زروع و مقام كريم و نعمة كانوا فيها فاكهين )ورة دخان ان تتكبر فيها فاخوج انك من الصاغوين) الدخوج بهم منها اذلة و هم صاغرون في المدورا) ورة الوارات منها اذلة و هم صاغرون الله المدورا) ورة الوارات ١٠ ــ (فلناتينهم بجنود لا قبل لهم بها و لنخوج بهم منها اذلة و هم صاغرون الله المدورا) ورة الوارات ١٨ ــ (فلناتينهم بجنود لا قبل لهم بها و لنخوج بهم منها اذلة و هم صاغرون الله الله عشية الله و مدورا) ورة الوارث و المنات الله و الله الله و المنات و المنات و الله و المنات و ال

(۱۸) سمره بن جندب سے مردی ہے کہ حضرت رسول اگرم نے فرمایا جس فض نے وضوکر کے مجد کی جانب چلتے ہوئے یہ پڑھا (بسم اللہ اللہ اللہ اللہ خلقنی فہو بھدین) او اللہ تعالی اس کی ہدایت فرما تا ہے اور اگر ایوں کے (واللہ ی سط عصنی و یستقین) او اللہ تعالی جنت کے کھائوں میں سے کھاٹا اور شراب جنت عطافرمائے گا اور اگر کے (واللہ موضت فھو یشفین) او فدا اس کے گناہوں کا کفارہ قرار دیتا ہے اور اگر کے (واللہ ی یمیننی شعریت فیرائے مشہداء کی موت عطاکرتا ہے اور سعیدلوگوں کی زندگی سے نوازتا ہے اور اگر کے (واللہ ی اطبع ان یعفولی خطیئتی یوم اللہ ین) او فدا اس کے تمام گناہوں کو معاف کر دیتا ہے چاہے وہ سمندرکی جھاگ سے زیادہ بی کیوں نہ ہوں اور اگر کے (رب ھب لسی حکما والحقنی بالصالحین) فدا اسعام و حکمت عطافرما تا ہے اور گزشتہ واکندہ آنے والے تمام صالحین کے رب ھب لسی حکما والحقنی بالصالحین) فدا اسعام و حکمت عطافرما تا ہے اور گزشتہ واکندہ آنے والے تمام صالحین کے ساتھ کی کو ربتا ہے اور اگر کے (واجعل لی لسان صلی فی الآخوین) تو اللہ تعالی اسے بیج ہونے کی سند عطاکرتا ہے اور اگر کے (واجعلنی من ور ثہ جنة النعیم اللہ تعالی اسے جنت میں منازل عطافرما تا ہے اور اگر کے (واخفر لابی انه کان من الضالین) خداوند ذوالح بال کے والدین کو بخش دیتا ہے۔

(۱۹) حفرت نی اکرم سے منقول ہے کہ جس مخص نے سوتے وقت اس آیت کو پڑھا (قسل انسا انسا بشر ..... ولا یشرک بعبادة ربه احدا) سورة کہنے آیت اار تو اس سے ایک الیا تور چکٹا ہے جو مجد الحرام تک پیل جاتا ہے اور وہ تور طائکہ سے پر ہوتا ہے جو مج ہونے تک اس کے لیے مغفرت کی دعا کرتے رہتے ہیں ۔

اختیام اور نصیحت: ندکورہ بالا بیان سے ذکر اور دعا کی فضیلت واضح ہوگی ہے اور بیجی معلوم ہو گیا ہے کہ ان دو میں سے جو مخفی ہوگا اس کی زیادہ فضیلت اور عظت ہے اور تنہائی میں کیا جانے والاعمل لوگوں کے سامنے بجا لائے ہوئے عمل سے سترگنا زیادہ ثواب رکھتا ہے۔

حضرات اماین صادقین علیماالسلام یس سے ایک امام سے زرارہ نقل کرتا ہے کہ انسان جب اپنے نفس میں ذکر خدا کرتا ہے بیاس قدر عظیم ہوتا ہے کہ اللہ کے سواء اور کوئی اس کے ثواب کا حساب نہیں کرسکتا ،اس کلام حق ترجمان سے خدا کرتا ہے بیری فتم کے ذکر کی طرف اشارہ ملتا ہے جو سابقہ فہ کورہ دونوں اقسام ذکر (علی اور مخفی) سے بھی زیادہ باعث ثواب اور بلند ہے اور وہ تیسری فتم انسان کا اپنے نفس میں ذکر کرتا ہے جے سوائے اللہ تعالی کے اور کوئی نہیں جان سکتا ۔ اور بدیمی معلوم ہونا جا ہے کہ ان تین اقسام کے علاوہ ذکر کی ایک چوشی فتم بھی ہے جو کہ گزشتہ تینوں اقسام ذکر سے افضل ہے اور وہ خدا کے اوام اور نوابی پرخدا کا ذکر کرنا ہے اس کے نتیج میں عظمت خدا کے خوف سے اس کے اوام کو بجالانا اور جن امور سے خدا و ند ذوالح لال نے منع فرمایا ان کور کرنا ہے۔

ابوعبیدہ مذاحضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کرتا ہے کہ امام علیہ السلام نے جھے فرمایا کیا میں آپ کو خدا کے شدید ترین امری خبر فدد ے دوں؟ راوی کہتا ہے پھرامام نے فرمایا خدا کی طرف سے فرض شدہ شدید ترین تکم یہ ہے کہ لوگوں کو اپنے نفس سے انساف دو اور اپنے مال میں اپنے مسلمان بھائیوں سے ہمدردی کرواور بہت زیادہ ذکر خدا کیا کرواور ذکر خدا کیا کرواور ذکر خدا سے میری مراد "سبحان الله و الحد مد لله و لا الله الا الله و الله اکبر "نہیں ہے اگر چال کے ذکر ہوئے میں کوئی شک وشہنیں ہے لیکن میری مراد یہ ہے کہ خدا کے طلل و حرام پر اس کا ذکر کیا جائے این اگر کوئی تکم خدا و ندی ہوئو اسے بجالایا جائے اور مقام معصیت سے اجتناب کیا جائے (۱)

<sup>(</sup>۱) حضرت امام صادق آل محمد کے کلام حق تر جمان سے بیات روز روشن کی طرح عیاں ہوجاتی ہے کہ کشرت سے تشیج وغیرہ کرنا فقط ذکر نہیں ہے۔ اگر اس کے ساتھ دیگر امورکوسر انجام نددیا جائے ۔خدا کی طرف سے بندہ مومن پر معین شدہ فرائفن میں سے شدیدترین فرض بیہے کہ انسان اپنے نفس سے لوگوں کو انساف مہیا کرے۔ اور یہی حق

اوراسی سے ملتا جاتا رسول خدا کا قول مبارک ہے کہ جس نے اللہ تعالی کی اطاعت کی اس نے خدا کا بکش ت ذکر کیا اگر چہ اس کی نماز و روزہ اور تلاوت قرآن کم ہی کیوں نہ ہو، آتخضرت کے اس کلام حق ترجمان میں اطاعت خدا و ندی کو ذکر کثیر کے ساتھ تعبیر کیا گیا ہے اگر چہ نماز وروزہ وغیرہ کم ہی کیوں نہ ہو، اوراس کی مثل آتخضرت سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا بیقول ہے کہ اللہ ارشاو فرما تا ہے میں کہنے والے کی کلام کونہیں و کھتا ہوں بلکہ میں اس کے نفس اور اس کے ہم وغم کو دکھتا ہوں اگر بیمیری محبت اور رضا کے کسب کرنے میں ہوں تو میں اس کی خاموثی کوبھی اپنی حمہ وشیح شار کرتا ہوں۔ یہ ایک غور طلب امر ہے کہ اللہ تبارک و تعالی نے انسان کے نفس میں ذکر کو اور رضا الہی کے ہدف کو ثواب و

عدالت ہے۔اورلوگوں کے درمیان تو انصاف کے فیصلے کرنا ایک آسان امر ہے لیکن اگر ایک طرف اپنانفس فریق ہوتو کمال اس وقت ہے جب اپنے نفس سے انصاف مہیا کرے۔اور اگر اس پرکوئی عقوبت اور دوسروں کے کوئی حقوق عائد ہوتے ہوں تو ان کی آ دائیگی میں انصاف سے کام لیتے ہوئے جاعت کا مظاہرہ کرے۔

اور حقیقت میں ایک مشکل ترین مرحلہ ہے۔ انسان اپ قربی احباب واقرباء کے بارے میں دامن عدالت وانسان کو خبیں تھا م سکتا چہ جا تیکہ اپنی ذات اور نفس کا مرحلہ ہوتو عدالت کا مظاہرہ کرے اور یہی وجہ ہے کہ جب اپنی ذات اور نفس کا مرحلہ ہوتو عدالت کا مظاہرہ کرے اور یہی وجہ ہے کہ جب اپنی ذات اور نفس کا مرحلہ آتا ہے تو ایمان متزاز ل نظر آتا ہے۔ ستون عدالت وانساف منہدم ہوجاتے ہیں۔ اور تا ویلات کا ایک لا متنا ہی جھوٹا باب کھول و یا جا تا ہے اور اپ تین جھوٹے اعتبارات پیدا کرنے شروع کردیئے جاتے ہیں۔ تا کہ کسی نہ کسی طرح آپ نفس کو ہری کیا جائے۔ اور لوگوں کو اس سے انساف نہ دیا جائے۔ اور اس مقام پر تیسرے فلیفہ کو جسی اقرباء کہ ورتی اور نفس پر ستی میں مار دے دیتے ہیں لیکن حضرت علی کی عدالت کو پس پشت ڈال دیتے ہیں۔ جو اتنا عادل تھا درشی اسلام کو اس غصہ وغضب کے ساتھ بھی مارنا گوا رانہیں کر رہا جس میں اپنے ذاتی غصہ کی ملا وٹ کا شبہ ہو عمر و بن عبد ودکو بچھا ڑنے نے بعدائ کے عدائ کے ساتھ بھی تھی ہو گرا کہ یا عدول کیا ہے اور اس سے کہیں ذیا دہ تھی ہوائی عقبل کو مال غنیمت کی ذیا دق کی طلب پر گرم لو ہا تھا کر بیدورس دے ویا کہ جہم کی آگ اس سے کہیں ذیا دہ سخت ہے۔ اور حضرت علی کے پاس ولا یت بھی تھی۔ تا ویلات کا باب کھول سکتا تھا لیکن عام نہم لوگوں کیا عدالت کی وی گو ای دیتے ہوئے نظر آتے ہیں کہ شدت اس سے کہیں ذیا دہ سخت ہے۔ اور حضرت علی کے پاس ولا یت بھی تھی۔ یہ کی عدالت کی وی گو ای دیتے ہوئے نظر آتے ہیں کہ شدت کیلئے بین کی عدالت کی وی گو ای دیتے ہوئے نظر آتے ہیں کہ شدت کیا کہ مدالت کی وی سوالت کی وی سوالت کی وی سوالت کیا ہے۔

اے جعفرصاً دق کی محبت کا دم بھرنے والو! ہمیں اس بات پر بھی غور کرنا چاہیے کہ آیا ہم ان کی تعلیمات پر بھی عمل پیرا ہیں یا نہیں؟ آیا ہم نے گوئی علیحدہ دین تو اختر اع نہیں کر رکھا؟ ہم ہر وقت اپنے حقوق کی بات تو کرتے ہیں بھی اپنے او پر عائد ہو نیوالے دوسروں کے حقوق کی ادائیگی کی بھی بات کی ہے؟) عقاب کا دارہ مدار قرار دیا ہے اور یہ اس بات پر واضح دلالت کرتا ہے کہ خدا وند ذوالجلال ہر کلام کو قبول نہیں کرتا بلکہ اسے شرف قبولیت عطا کرتا ہے جوخدا کی طرف حقق طور پر مائل بھی ہو، اور اس کے اوامر کو بجالاتا ہواور جن چیزوں سے خدا نے منع کیا ہے ان سے اجتناب کرتا ہو، اور جب مومن انسان ان صفات حمیدہ کا حال ہوتا ہے تو اس وقت اس کی خاموثی بھی عبادت اور تبیع شار ہوتی ہے، اور یکی وہ مراد ہے رسول خدا کے اس قول سے ''اگر چہ اس کی نمازیں کم بی کیوں نہ ہوں''(۱) اور اس سے ایک ملتا جل آ اس خضرت کا ایک اور فرمان ہے (یکفی من الدعاء مع البر ما یکفی الطعام من الملح) نیکی واطاعت (اخلاص) کے ساتھ وعاکی اس قدر مقدار کافی ہے جتنا نمک کھانے میں کافی ہوتا ہے۔ المملح) نیکی واطاعت (اخلاص) کے ساتھ وعاکی اس قدر مقدار کافی ہے جتنا نمک کھانے میں کافی ہوتا ہے۔

اچھی سیرت اور اچھے اعمال کے ساتھ معمولی مقدار میں کی ہوئی دعا کافی ووافی ہوتی ہے بنسبت اس دعا اور ذکر خدا کے جس کے ساتھ انسان اچھے اعمال بجانتہ لائے اور محرمات شرعیہ سے اجتناب نہ کرے۔

جیما کہ ختمی مرتبت کا فرمان ہے ( مثل الذی یدعو بغیر عمل کمثل الذی یومی بغیر و تو ) جو بغیر نیک اعمال کید دعا ما نگتا ہے بیاس شخص کی طرح ہے جو بغیر کمان کے تیر چھوڑ ہے۔

ای طرح ایک اور مقام پر رسول خدا کا کلام وی تر جمان ہے کہ (الله عداء مع اکسل المحرام کالبناء علی المحاء) حرام غذا ہے اجتناب کے بغیر دعا کرتا پانی پر عمارت بنانے کے مراوف ہے، جیسا کہ وی البی ش ملتا ہے کہ حرام غذا کے ساتھ عمل خیر بجالانا ایسانی ہے جیسے چھانی کے ساتھ پانی کو نشق کرنا ہے، اور آنخضرت نے فرمایا کہ اگرتم اس طرح نمازیں پڑھوکہ تمہاری کمریں جھک جائیں اور اتنی کثرت سے روزے رکھوکہ کمان کی طرح کمرور ہوجاؤ جب تک تقوی نہ ہوان کا کوئی فائدہ نہیں ہے اس طرح ایک اور مقام پر آنخضرت سے مروی ہے کہ تقوی و پر ہیزگاری دین کی جڑ اور اساس ہوان کا کوئی فائدہ نہیں ہے اس طرح ایک اور مقام پر آنخضرت سے مروی ہے کہ تقوی و پر ہیزگاری دین کی جڑ اور اساس فوقیت دی گئی ہے کیونکہ تقوی والے اعمال پر خود فوقیت دی گئی ہے کیونکہ تقوی کے ساتھ اعمال کو بمیشہ بغیر تقوی والے اعمال پر فوقیت دی گئی ہے کیونکہ تقوی کے ساتھ اعمال کو بمیشہ بغیر تقوی کے ساتھ اعمال کو بمیشہ بغیر تقوی کے ساتھ اعمال کو بمیشہ بغیر تقوی کے ساتھ کی جو لیت کی سند خود خدا عطافر مائے کیونکہ خدا وند ذوالجلال فرما تا ہے (انسما یہ قبل کے ایک کا دارو مدار تھر ال

# تقوى كى تفسير:

حضرت امام جعفرصادق عليه السلام سے تقوى كى تغيير بوچى گئ تو حضرت نے فرمايا كه ( ان لا يدف قدك الله حيث المسوك ولا يسواك حيث الله عيث نهاك) الله تعالى تجهے واجبات ميں پيچھے نه ديكھے اور محرمات ميں مرتكب ہوتے ہوئے نه و كيھے۔

حضرت الم جعفرصادق طیہ السلام کا بیقول مقبول آپ کے اس کلام سے ملتا جاتا ہے جواس باب کے شروع میں ذکر کیا گیا ہے کہ اللہ کے حلال وحرام پر ذکر خدا وندی کرنا ۔ اگر مقام اطاعت ہوتو اسے انجام دینا اور مقام محصیت سے اجتناب کرنا اور یکی تقوی کی تعریف اور اس کا مفہوم ہے اور جنت الفردوس کی اعلی منا زل تک پیٹینے کے لیے دنیا کے سفر کو طے کرنے کے لیے تقوی بہترین زادراہ ہے بلکہ بید دنیوی واخروی مصائب اور مشکلات سے بیخ کے لیے ایک ڈھال ہے اور ہر ذک شعور انسان کی زبان پر تقوی کی مدح ہے اور ہر انسان کے لیے بیشرف اور وقار ہے اور قرآن مجید تقوی کی مدح ہے اور ہر انسان کے لیے بیشرف اور وقار ہے اور قرآن مجید تقوی کی مدح ہے اور ہر انسان کے لیے بیشرف اور وقار ہے اور قرآن مجید تقوی کی مدح و دنیاء میں چھلکتا ہوا نظر آتا ہے اور اس کے لیے خالق کا کتات کا بیمی فرمان کافی ہے (ولقہ وصیف اللہ یور اللہ) ورة الناء آیت اسا۔ ہم نے تم سے پہلے اہل کتاب کو اور اب تہمیں بیوصیت کی ہے کہ اللہ سے ڈرو۔ اگر کا کتات میں تقوی سے بردھ کر کوئی اور الی خصلت ہوتی جس میں بندہ کے لیے زیادہ فاکدہ اور نُغ ہوتا اور وہ قدر و منزلت میں بلند ہوتی اور آرزوں کے پورا ہونے میں زیادہ سود مند ہوتی اور خوف خدا کے پیدا کرنے اور نُغ ہوتا اور وہ قدر ومنزلت میں بلند ہوتی اور آرزوں کے پورا ہونے میں زیادہ سود مند ہوتی اور خوف خدا کے پیدا کرنے

میں ممد و معاون ہوتی تو اللہ تعالی یقیناً اس خصلت کی وصیت کی ہوتی چونکہ وہ تھیم اور رحیم ہے لیکن جب خالق کا نئات نے تمام اولین و آخرین کو ای خصلت( تفوی) کی وصیت فرمائی اور اس پر اکتفاء کیا تو بیہ بات روز روش کی طرح واضح و لاگے ہوگئی کہ حقیقت میں ہدف بشریت یہی ہے جس سے تجاوز نہیں کیا جا سکتا اور اس کے علاوہ کسی چیز پر بھی اکتفاء نہیں کیا جا سکتا۔

## مدحت تقوی قرآنی آیات میں .....

آیات قرآنیه تقوی کی مدح و شاء میں بھری ہوئی ہیں ہم یہاں پر تقوی وصاحبان تقوی کی مدح میں چند صفات و خصال کو آیات قرآنیہ کی روشنی میں ذکر کرتے ہیں۔

(۱) (و ان تسصبروا و تنقوا فان ذالك من عزم الامور) آل عمان ۱۸۱ - اكرتم صبر كرو كے اورتقوى اختيار كرو كے تو يہي امور ميں استحكام كا موجب ہے -

(۲) تقوی کے ذریعے دشمنان سے حفظ وامان حاصل ہوتی ہے جیسا کہ اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے (و ان تسطیب روا و تسقیق ا تسقوا لا یسطسر کے مرکسیدهم شنیسال عران آیت ۱۰۔ اور اگرتم صبر کرواور تقوی اختیار کروتو تہیں ان کے مکرسے کوئی نقصان نہ ہوگا۔

(٣) خدا کی طرف سے صاحبان تقوی کی تائید اور نفرت حاصل ہوتی ہے جیسا کہ ارشاد خدا وندی ہے ( ان السلسہ مع المتقین) سورۃ بقرہ آیت ۱۹۴ نے خدا تقوی والوں کے ساتھ ہے۔

(٣) صاحبان تقوی کے اعمال کی خدااصلاح کرتا ہے جیما کرارشاد ہوتا ہے (یا ایھا اللدین امنوا اتقوا الله و قولوا قولا سدیدا یصلح لکم اعمالکم ہورة الزاب آت ۱۷۱۱ ایمان والواللہ سے ڈرواورسیدھی بات کروتا کہ وہ تہارے انمال کی اصلاح کردے۔

(۵) تقوی کی بروات گناہوں کی مغفرت ہوتی ہے (و یعفول کھ ذنوب کھ ہورة الراب آیت الا ۔ اور تمہارے گناہوں کو پخش دے۔

(۲) تقوی سے مبت خدا عاصل ہوتی ہے ارشاد خدا وندی ہوتا ہے کہ (ان الله یحب المعتقین) سررة توبا آیت مندا تقوی اختیار کرنے والوں کودوست رکھتا ہے۔

(2) اعمال کی تجولیت کی سند تقوی ہی سے حاصل ہوتی ہے جیسا کدار شاد الی ہے کہ (انسمایت قبل الله من المتقین) مورة المائدة آیت ۱۷۔ خدا صرف صاحبان تقوی کے اعمال کو قبول کرتا ہے۔

- (۸) تقوی سے خداوند ذوالجلال کے ہال کرامت اور شرف ملت ہے (ان اکو مکفر عند الله اتقاکم)ورہ جرات آیت ۱۳۔ بشک تم میں سے خدا کے نزویک زیادہ محرم وہی ہے جوزیادہ پر ہیزگار ہے۔
- (۹) صاحبان تقوى كوموت كوفت بثارت ملتى ب جبيا كدار ثاذ موتاب (السليس المنو او كانوا يتقون لهم البشرى في الحياة الدنياو في الاحوة) سورة ينس آيت ١٣٠٦ بيوه لوگ بين جوايمان لائه اور خدا سه دُرت رب ال كي ليزندگاني و نيا و آخرت مين بثارت نيا \_
  - (۱۰) تقوی سے جہنم کی آگ سے چھنکارہ ملتا ہے ( قسم نسجی الذین اتقوا) ورة بریم ۲۷۔ پھر ہم صاحبان تقوی کونجات وے دیں گے۔
  - (۱۱) صاحبان تقوی ہی جنت میں ہمیشہ رہیں گے ارشاد خدا وندی ہے (اعدت للمتقین) آل عران آیت ۱۳۳ جنت صاحبان تقوی کے لیے مہیا کی گئ ہے۔
  - (۱۲) بروز قیامت صاحبان تقوی کے حساب و کتاب میں آسانی ہوگی (وصاعبلی البذین یتقون من حسابھ مدن شئی) سورة انعام آیت ۲۹۔ اور صاحبان تقوی پران کے حساب کی کوئی ذمہ داری نہیں ہے۔
  - (۱۳) تقوی ہی کے ذریعہ مشکلات سے نجات اور رزق حلال ملتا ہے جیہا کہ ارشاد خدا و ندی ہے (و من یتق الله یجعل الله له مخرجا و یوزقه من حیث لا یحتسب و من یتو کل علی الله فهو حسبه ان الله بالغ امره قد جعل الله لكه مخرجا و یوزقه من حیث لا یحتسب و من یتو کل علی الله فهو حسبه ان الله بالغ امره قد جعل الله لك مشئی قلوا) سورة طلاق آیت ۳،۲ ۔ جو بھی تقوی اختیار کرتا ہے الله اس کے لیے نجات کی راہ پیدا کر دیتا ہے اور اسے ایک جگہ سے رزق دیتا ہے جس کا خیال بھی نہیں ہوتا ہے اور جو خدا پر بھروسہ کرتا ہے خدا اس کے لیے کافی ہے بے شک خدا این عمر کا پہنچانے والا ہے اس نے ہرشکی کے لیے ایک مقدار معین کر دی ہے۔

#### وضاحت .....

ایک مومن انسان کوغور وفکر کرنا چا ہیے کہ تقوی جیسی شریف خصلت اپنے اندر کس قدر سعادات اور بہترین صفات کو جمع کے ہوئی ہے لہذا آپ کو بھی ان صفات طیبہ سے اپنا حصہ لینا چا ہے اور پھر تقوی کی مدح بین ذکر کی جانی والی آخری آیت کا بغور ملاحظہ کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ بیدا یک آیت چندا یک مہم امور پر دلالت کرتی ہے اور وہ درج ذیل ہیں۔

(1) تقوی ایک محفوظ قلعہ اور موجب امن وامان ہے کیونکہ خالق کا نات ارشاد فرما تا ہے کہ ( یجعل له محر جا)اس کے لیے نجات کی راہ پیدا کردیتا ہے۔

(۲) اور تقوی ایک ایبا خزانہ ہے جو انبان کو ہرفتم کے خزانوں سے بے نیاز کر دیتا ہے کیونکہ اسی آیت نہ کورہ میں خالق ارشاد فرما تا ہے (و یسوذقه من حیث لا یحتسب) اسے وہاں سے رزق دیتا ہے جہال سے اس کے خیال میں جی خیس

(٣) ندکورہ آیت خدا پر توکل کرنے کی فضیلت بیان کرتی ہے اور اس امر پر آیت قرآنی دلالت کرتی ہے کہ خدا توکل کرنے والوں کا ضامن ہے کیونکہ اس آیت میں ارشاو خدا وندی ہوتا ہے (فہو حسبه) جب خدا متوکل علی اللہ کی گفایت کا ضامن بن رہا ہے تو پھر انسان کوفکر کس بات کی ہے جبہ خدا اپنے قول میں سب سے سی ہے جبسیا کہ قرآن میں ارشاد خدا وندی ہے (و من اصدق من الله قیلا) سورة الناء آیت ۱۲۲ ۔ اس امرکی تائیدرسول خداصلی الله علیہ وآلہ وسلم کے قول میں مرک ہوتی ہے ( لو ان الناس کلهم احذوا بهذه الآیه لکفتهم اگرسب لوگ اس آیت کو لے لیت (عمل کرتے) توان کے لیے بیکافی ہوتی۔

(م) خدا وند ذوالجلال اس آید فدکوره میں اپٹے بندول کو اپنا اس طرح تعارف کرا رہا ہے کہ وہ (خدا) جو جا ہتا ہے اس پ قادر ہے وہ کسی شکی کے سامنے عاجز نہیں ہے اور اس کا ہرارادہ ومطلوب پورا ہوتا ہے کیونکہ ارشاد ہوتا ہے ( ان السله بالغ امسرہ) تا کہ خدانے لوگوں کو تقوی اختیار کرنے اور اس کے کافی ہونے اور خدا پر تو کل کرنے پر جس حفاظت اور ان کی رعایت کا وعدہ کیا ہے اس پرلوگوں کا اعتماد اور بھروسہ رہے۔

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے مفہوم توکل کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا (ان لا یخاف مع المله شنیا) خدا کے علاوہ کسی اورشی سے ندورے ۔ اوراس میں شک وشبد کی تنجائش نہیں کہ اس آیت میں ہوایت طلب کرنے والوں کے لیے درس ہوایت ہے اور مقصود تک پہنچنے والوں کے لیے کفایت ہے۔

احمد بن حسین میٹی اپنے سلسلہ سند سے روایت کرتا ہے کہ امام جعفر صادق علیہ السلام نے اپنے کسی صحافی کی طرف ایک جو ابی خط بھیجا جس میں امام نے فرمایا '' بعد از حمد و ثناء الی میں آپ کوخوف خدا اور تقوی کی وصیت کرتا ہوں کیونکہ خدا نے صاحبان تقوی کو صائت و رے رکھی ہے کہ انہیں اچھے حالات میں رکھے گا اور وہاں سے رزق دے گا جہاں سے ان کے وہم و گمان میں بھی نہ ہو۔ خدا و ند ذو الجلال کو اس کی جنت پر دھو کہ نہیں دیا جا سکتا خدا کے پاس جو کچھ ہے سوائے اس کی اطاعت کے حاصل نہیں کیا جا سکتا (انشاء اللہ)۔

حضرت امام محمد باقر علیه السلام رسول خداصلی الله علیه وآله وسلم سے نقل فرماتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا کہ خالق کا نتات فرماتا ہے کہ مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم ، مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم ، مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم ، مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم ، مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم ، مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت وجلالت کی قتم ، مجھے اپنی عظمت و بزرگ کی قتم ، مجھے اپنی عزت و بناز کی مقام و اپنی مقام و اپنی کی قتم ، مجھے اپنی عزت و برائی کی قتم ، مجھے اپنی عزت و برائی کی قتم ، مجھے اپنی عزت و برائی کی مجھے اپنی عزت و برائی کی تحقیق کے دورائی کی تحقیق کی مجھے اپنی عزت و برائی کی تحقیق کی تح

مزات کی شم کوئی بھی شخص اپنی خواہشات کو میری رضا پر ترجی نہیں ویتا گرید کہ بیں اس کے امور کو پراگندہ کر دیتا ہوں اور ویتا گر دیتا ہوں اور جتنا میں نے اس کے لیے دنیا کا رزق مقدر دنیا کو اس پر مشتبہ کر دیتا ہوں اور جھے اپنی عزت و جلالت کی شم ، اپنی عظمت و بزرگی اور رفعت مقام کی شم جس بندہ نے میں ہے اسے دے دیتا ہوں اور جھے اپنی عزت و جلالت کی شم ، اپنی عظمت و بزرگی اور رفعت مقام کی شم جس بندہ نے میری رضا کو اپنی خواہشات پر ترجیح دی ملائکہ اس کے لیے حفاظت طلب کرتے ہیں اور آسان و زمین اس کے رزق کی کفالت اٹھاتے ہیں اور میں اس کی خاطر ہرتا جرکی شجارت کی گرانی کرتا ہوں اور چار دنیا اس پر ٹوٹ پڑتی ہے۔

ابوسعید خدری روایت کرتا ہے کہ میں نے حضرت رسول اگرم سے بیسنا جب آپ احد سے واپس تشریف لا رہے ہے اور لوگوں نے آپکو گیرے ہوئے تھا تو آپ وہاں بول کے درخت کا سہارا لے کرفرمانے گے" اے لوگو جس کام کے لیے آپ کو خدا کی طرف سے احکام صاور ہوئے اس کی طرف بوصواور وہ اپنی آخرت کی اصلاح ہے اور جس کی خود خدا نے تمہاری حیانت کی ہے اس کی پرواہ نہ کرواور وہ دنیا اور تمہارا رزق ہے اور بھی بھی اپنے ان اعضاء و جوارح کو معصیت خدا میں استعال نہ کروتا کہ خدا غضب تاک ہواور یا در کھو یہ اعضاء نعمات خدا وندی سے پروان چڑھے ہیں اور خدا سے اپنی مغفرت کی طلب میں مشغول رہواور اطاعت خدا وندی سے اپنی مشکلات اور دکھوں اور تموں کو دور کرواور جس نے ونیا ہے اپنی مشکلات اور دکھوں اور تموں کو دور کرواور جس نے ونیا ہے اپنا حصہ اور نصیب لینے کی سعی کی تو اس کی آخرت کا حصہ بھی یہی ہوگا جبکہ دنیا سے بھی اسے اپنا مطلوب نہیں طے گا اور جس نے آخرت کے نصیب اور حصہ کی سعی کی اسے ونیا سے بھی اپنا مقدر اور نصیب مل جائے گا اور آخرت میں جو جائے گا یا کا"۔

عبداللہ بن سنان حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے نقل کرتا ہے کہ انہوں نے فرمایا جس موکن نے اطاعت خدا وندی جو کہ مجبوب خداہے میں پہل کی خدا وند ذوالجلال سب سے پہلے اس کی مرادوں کو پورا کرتا ہے اور جس شخص نے تقوی الی سے اپنے آپ کو گناہوں سے بچایا تو اللہ تعالی بھی اسے محفوظ رکھتا ہے اور جس کی بگیبانی خدا فرمائے اور وہ خود نظر کرم فرمائے تو پھر اسے کسی چیز کی بھی پرواہ نہیں کرنی چاہیے چاہے آسمان بھی ٹوٹ کر زمین پر ند آپڑے اور چاہے تمام الل زمین پر خدا کی طرف سے مصیبت کیوں نہ ٹوٹ پڑے لیکن صاحب تقوی خدا کی حفظ و امان میں ہوگا ، کیا خدا وند ذوالجلال کا بدار شاد گرامی نہیں ہے (ان المستقین فی مقام امین) سرة دخان آیت اللہ سے شک صاحبان تقوی محفوظ مقام یہ بورہ دخان آیت اللہ سے کی ساحبان تقوی محفوظ مقام اللہ کی ہوگا ہوں گئی سے کہ اس میں کو اس کے۔

قصل : تقوی اور شدا ندسے بیاؤ .....

حضرت امام صادق آل جمع عليه السلام سے منقول ہے کہ بی اسرائیل میں ایک بادشاہ تھا اور اس کی سلطنت میں ایک قاضی تھا اور قاضی کا ایک بہت سے بھائی تھا اور اس کی ایک بیوی تھی جو کہ انبیاء کی اولا دہیں سے تھی ایک دن بادشاہ نے قاضی کو کہا کہ جھے کسی کام کے لیے ایک باوٹوق شخص کی ضرورت ہے قاضی نے کہا کہ ہیں اپنے بھائی سے بڑھ کر کسی اور کو باوٹوق نہیں جانتا ہوں پس قاضی نے اپنے بھائی کو بلایا بادشاہ کی طرف روانہ کرنے کے لیے لیکن اس کے بھائی نے جانا پند نہ کیا اور کہنے لگا کہ میں اس بات کو نا پند کرتا ہوں کہ میں اپنی بیوی کو شائع کردوں لیکن قاضی نے اس کے جانے پر اصرار کیا تو اس مجبورا جانا پڑا اور اپنے بھائی سے کہا کہ میں اپنے بعد کوئی ایسی چیوڑ رہا ہوں جو میری بیوی سے بڑھ کر امیست کی حامل ہولہذا یہ آپ کی گردن پر صانت ہے قاضی نے کہا ٹھیک ہے اس کی بیوی اس کے جانے پر راضی نہ تھی گروہ چلا گیا۔

قاضی این بھائی کے گھر کی تمام ضروریات کو پورا کرتا اس اثناء وہ عورت اسے پند آگئی قاضی نے اسے اپن طرف آنے کی دعوت دی لیکن اس نے صاف اٹکار کر دیا قاضی نے اسے دھمکیاں دینی شروع کر دیں کداگر تم نے دعوت پر آمادگی کا اظہار نہ کیا تو بیس بادشاہ کو تیری فیاشی کی خبر دوں گا اس عورت نے کہا جو کچھ کرنا ہے کرو میں بھی بھی ایسانہیں کروں گی قاضی بادشاہ کے پاس آیا اور شکایت کی کہ میرے بھائی کی بیوی نے فیاشی کی ہے اور یہ فیاشی میرے نزدیک طابت مو پچی ہے بادشاہ کی طرف سے تھے سنگسار عورت کو آکر کہا کہ بادشاہ کی طرف سے تھے سنگسار کرنا ہے؟

اس عورت نے کہا جو کرنا ہے کرلو گر میں تیری تمنا کبھی بھی پوری نہیں کروں گی قاضی نے اسے گھر سے نکالا اور
اس کے لیے ایک گڑھا کھدوایا اورلوگوں کو اپنے ساتھ لیا اور اسے سنگسار کر دیا جب اسے یقین ہوگیا کہ بیر سرگئی ہے تو اسے
چھوڑ کر واپس آگیا استے میں رات چھا گئی اور اس میں زندگی کی آخری رئی باتی تھی تو حرکت میں آئی اور اس گڑھے سے
نکلی اور چل پڑی یہاں تک کہ اس شہر سے باہر چلی گئی اور ایک عبادت گاہ میں پینچی جس میں ایک عابدتھا اور وہ عورت اس
عبادت گاہ کے دروازے پرسوگئی جب شیح ہوئی عابد نے دروازہ کھولا تو عورت کو دروازہ پر دیکھ کر اس سے اس کا ماجرا پوچھا
عورت نے اسے اپنا حال بتایا تو اسے اس پر رخم آگیا اور عورت کو دیکھ کرخوش ہوگیا اور اس نے عورت کا علاج محالجہ
لیے اس کے پاس کوئی دیکھ بھال کرنے والا نہ تھا لہذا یہ عابد عورت کو دیکھ کرخوش ہوگیا اور اس نے عورت کا علاج محالجہ

کروایا یہاں تک کہ وہ صحت یاب ہوگئ اور اس کے تمام زخم مندال ہو گئے پھر اپنا بیٹا دیکھ بھال کے لیے اس کے حوالے کیا ہے حورت اس کی تربیت کرتی تھی اس عابد کا ایک و کیل تھا جو اس کے بیرونی کا م انجام دیتا تھا بیہ ورت اس و کیل کو پند آگئ اس نے اسے اپنی طرف بلایا لیکن عورت نے صاف اٹکار کر دیا اس و کیل نے ہر ممکن کوشش کی گر سوائے اٹکار کے اور پھے نہ ملا اب اس نے قبل کی دھم کی دے دی عورت نے کہا جو کرنا ہے کر و جھے کی قتم کا کوئی خون نہیں ہے و کیل نے آگے بوھ کر اس عابد کے بیٹے کو بھی کی قتم کا کوئی خون نہیں ہے و کیل نے آگے بوھ کر اس عابد کے بیٹے کو بھی قبل کی دون دبا کر مار دیا اور پھر عابد کو آ کر کہتا ہے کہ اس عورت نے برائی کا اعتراف کیا ہے اور آپ کے بیٹے کو بھی قبل کر دیا ہے جب عابد نے اپنے بیٹے کو مقتول دیکھا تو عورت سے کہنے لگا کہ یہ کیا ہوا ہے؟ کیا تو جانتی ہے کہ میں نے تیرے ساتھ کیا حسن سلوک کیا ہے؟ عورت نے اسے پورے قصہ کی خبر دی ، تو اس نے کہا کہ اب میں گوارہ نہیں گرتا ہوں کہ تو میرے یاس رہے لہذا یہاں سے چلی جاؤ۔

رات کے وقت عابد نے عورت کو وہاں سے نکال دیا اور اسے زادراہ کے لیے بیس درهم دیکر خدا حافظ کر دیا ، عورت رات کونکل پڑی صبح کو ایک بستی میں جا پینی تو ایک آدمی کوسولی پر لٹکے ہوئے دیکھا اور وہ ابھی تک زندہ ہے عورت نے اس کے بارے میں لوگوں سے بوچھا تو انہوں نے کہا کہ بیبیں درهم کا مقروض ہے اور ہمارے ہاں صاحب قرض کو حق حاصل ہے کہ قرض کی عدم ادائیگی پر قرضدار کوسولی پہلٹکا دے ،عورت نے فورا بیس درهم تکالے اور قرضخو او سے حوالے كرديد، اب وہ مخص سولى سے بنچے اتار ديا گيا وہ اس عورت سے مخاطب ہوكر كہتا ہے كه آب سے بوھ كر مجھ يركسي نے احسان نہیں کیا ہے تو نے مجھے موت سے نجات دلوائی ہے لہذا اب میں تیرے ساتھ ہی رہوں گا یہ کہ کراس کے ساتھ چل یڑا، یہاں تک کہ ساحل سمندر پر جا پہنچے اچا تک اس کی نظرلوگوں اور کشتیوں پر پڑی تو عورت سے کہنے لگا کہتم یہاں بیٹھو میں ان کے بان جاتا ہوں تا کدان کی کوئی مزدوری کر کے اپنے لیے کھانے کا کوئی انتظام کریں ، وہ محض ان کے ہاں آ کر یو جھتا ہے کہ تمہاری اس کشتی میں کیا ہے؟ انہوں نے کہا یہ مال تجارت ہے۔ اور دوسری کشتی میں ہم سوار ہیں ان سے پوچھا یہ مال کتنی قیمت کا ہے انہوں نے کہا کہ اس کا کوئی حساب نہیں ہے۔ اب اس شخص نے کہا کہ میرے ساتھ ایک ایسی قیمی اور عالی شان چیز ہے جو تمہاری اس کشتی کے تمام مال سے بہتر ہے انہوں نے پوچھا کہ وہ کیا چیز ہے؟ اس نے کہا کہ میرے ساتھ ایک کنیز ہے جس کی کوئی مثال نہیں ہے لوگوں نے کہا کہ اس کو ہم پر فروخت کرواس نے کہا کہ میں آمادہ ہوں لکین اس شرط پر کہتم میں سے کوئی آیک جا کراہے دیکھے الیکن اسے اس امر کی خبر نددے اور اس کی قیمت میرے حوالے کرنا میرے چلے جانے کے بعداسے آگاہ کرنا وہ لوگ اس بات پرمتفق ہو گئے اوراب ان میں سے ایک شخص اس عورت کو ویکھنے گیا اس نے واپس آ کر کہا کہ میں نے بھی الی حسین وجمیل عورت نہیں دیکھی لہذا ان لوگوں نے اس عورت کو دس ہزار درهم میں خرید لیا اور بید درهم اس آدمی کے حوالہ کر دیا جب وہ غائب ہوا تو وہ اس عورت کے پاس آئے اور اسے اپ پاس کشتی میں بیٹھنے کو کہا تو عورت نے کہا کیوں میں آپ کے ساتھ بیٹھوں ، انہوں نے کہا کہ ہم نے بیٹھے تیرے آتا سے خرید لیا ہے عورت نے کہا کہ وہ میرا آتا نہیں ہے وہ لوگ اس پرمصر تھے اور کہنے لگے کہ ہمیں اس سے کوئی واسط نہیں ہے لہذا آپ ہمارے ساتھ سوار ہوں ورنہ ہم خود اٹھا کر سوار کریں گے۔

عورت ہے بات من کر ان کے ساتھ چل پڑی جب ساحل پر پہنچ تو ان میں سے کوئی بھی ایک دوسرے پراس عورت کے بارے میں مطمن نہ تھا اس وجہ سے اسے مال تجارت کی کشی میں سوار کر دیا اور خود دوسری کشی میں سوار ہو گئے خدا وند متعال نے ایک تیز ہوا بھیجی جس سے وہ تمام غرق ہو گئے گر جس کشی میں عورت تھی وہ محفوظ رہی اب یہ شتی چلتے سمندر کے جزیروں میں سے ایک جزیرہ پر جا تھہرتی ہے عورت نے اس کشتی کو وہاں کنارے لگا کرخود جزیرہ میں چکر لگانے لگی اچا تک اسے پھل دار درخت اور پانی نظر آیا اس کے دل میں خیال آیا یہاں پر تھہر جاتی ہوں اور عبادت خدا کرتی رہوں گی اور ان پھلدار درختوں کو اپنی غذا بناؤں گی اللہ تعالی نے بنی اسرائیل کے انبیاء میں سے ایک نبی کی طرف وی نازل فرمائی کہ وہ اس باوشاہ کے پاس جائے اور کہے کہ سمندر کے فلاں جزیرہ میں میری ایک مخلوق رہتی ہے لہذا اپنی معاف کر دو اگر اس نے ساتھ اس کے ساتھ کی ساتھ کے ساتھ اس کے ساتھ کی ساتھ کے ساتھ کی ساتھ کے ساتھ کے

اسے سنگار کر دیا جبکہ بیر سراسر میری طرف سے تہت اور جھوٹ تھالہذا آپ میرے لیے خدا سے طلب مغفرت کریں عورت نے کہا کہ خدا تھے معاف کرے بیٹے جاؤ۔

پھر میے ورت اپنے شوہر کی طرف رخ کر کے کہتی ہے کہ من لو ماجرا کیا ہے۔اب عابد آ کے بڑھتا ہے اور اپنا قصہ

بیان کرتا ہے کہ میں نے رات کو ایک عورت کو نکال دیا تھا اب جھے ڈر ہے کہ کہیں اسے کوئی درندہ نہ کھا گیا ہولہذا میر سے

لیے بھی بخش کی دعا کیجئے عورت نے کہا خدا آپ کو معاف کر سے پھر اسی طرح عابد کا وکیل اپنا قصہ بیان کرتے ہوئے

عورت سے طلب مغفرت کی تو اس وقت عورت نے عابد کو کہا کہ وکیل کی بات کو ذراغور سے من لو پھر اس کے بعد تختہ دار پر

لاکایا جانے والا خض آیا جسے اس عورت نے سولی سے نجات دلوائی تھی اپنا قصہ بیان کرتا ہے تو عورت نے کہا خدا تھے بھی

بھی معاف نہ کر سے پھر عورت اپنے شوہر کی طرف متوجہ ہو کر کہتی ہے کہ میں تیری وہی بیوی ہوں جسے تو چھوڑ کر چلا گیا تھا

اور جو پھی تو نے بیسنا ہے بیسب میر سے ساتھ ہی ہوا ہے اور اب جھے مردوں کی کوئی عاجت نہیں ہے میں چاہتی ہوں کہ

آپ بیسفینہ اور جو پھھ اس میں مال وزر ہے لے جاؤ اور جھے اپنے حال پہ چھوڑ دو اور میں اس جزیرہ میں خدا کی عبادت

گرتی رموں گی مردوں نے جو پھھ میر سے ساتھ کیا ہے سب تو نے دیکھ لیا ہے۔

اس کے شوہر نے ایبا ہی کیا اور وہ کشتی وغیرہ کو لیتا گیا اور بادشاہ اور دیگر تمام لوگ واپس لوٹ گئے۔

تیمرة: موکن انبان کوال درد تاک واقعہ پرغور کرنی چاہیے اور اس عورت کے تقوی و زہر سے درس لینا چاہیے ، انبان کو طاحظہ کرتا چاہیے کہ خدانے کیے اسے تین بہت ہوے مشکل مراحل سے نجات وی ہے سب سے پہلے اسے سنگار ہوئے سے بچایا گر عابد کے وکیل کی تہمت سے محفوظ رکھا اور اس کے بعد آخر بیں تا جروں کی غلامی سے محفوظ رکھا ، انبان کوال بات پر نور کرنی چاہیے کہ اللہ کے ہاں کس منزلت ورجہ پر بی تورت فائز تھی کہ خدانے اپنی رضا و منظرت کوال عورت کی اس عورت کی ماتھ کر و فریب کیا خدانے اسے رضا و منظرت پر موقوف کرویا اور مقام تا مل ہے ہیات کہ جس نے بھی اس عورت کے ساتھ کر و فریب کیا خدانے اسے اس کے سامنے جھا دیا اور اس سے منظرت اور زخا کا طلب گار بنا دیا اور کیا بلند شان ہے اس عورت کی کہ اللہ تعالی نے اس کے ذکر کوال طرح کر و تی کہ اللہ نے اپنے نبی کووی کرتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ بادشاہ، قاضی اور عابر جنہوں نے اس و قوکہ دیا تھا سب اس کے سامنے حاض ہو کر رضائے خدا کے لیے وسیلہ قرار دیں ، بہی معنی ایک حدیث قدی سے بھی مستقاد ہوتا ہے ( یبابین ادم انبا خدی لا افتقر اطعنی فیما امر تک اجعلک غنیا لا تفتقر یابن ادم انا حی لا اصوت اطعنی فیما امر تک اجعلک غنیا لا تفتقر یابن ادم انا حی لا اصوت اطعنی فیما امر تک اجعلک حیا لا قموت ، یابن ادم انا اقول للشنی کن فیکون اطعنی فیما امر تک اجعلک تقول للشنی کن فیکون اطعنی فیما امر تک اجعلک تقول للشنی کن فیکون اطعنی فیما امر تک اجعلک تقول للشنی کن فیکون اطعنی فیما امر تک اجعلک تقول للشنی کن فیکون اطعنی فیما امر تک اجعلک تقول للشنی کن فیکون اطعنی فیما

کی اطاعت کر میں تجھے ایساغنی اور بے نیاز بنا دوں گا کہ تو کسی کا مختاج نہیں ہوگا ، اے ابن آ دم میں زندہ ہوں میرے لیے موت نہیں ہے آگر تو نے میرے اوامر کی اطاعت کی تو تھے بھی ایسی حیات بخشوں گا بھی موت نہیں آئے گی تیرا ذکر ہمیشہ زندہ رہے گا ، اے ابن ادم میں کسی چیز کے ہونے کا ارادہ کرتا ہوں تو وہ ہو جاتی ہے آگر تو نے میرے احکام و اوامر کی اطاعت کی تو تو بھی مظہر صفات خداوندی ہوگا کہ جس کے ہونے کا ارادہ

كزے گاوہ ہوجائے گی۔

حضرت ابوحزہ ثمالی سے مروی ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت داؤد علیہ السلام کو وی کی '' کہ اے داؤد میرے بندوں میں سے جو بھی میری اطاعت کرے گا میں اسے سوال کرنے سے پہلے عطا کروں گا اور دعا ما نگنے سے پہلے اس کی دعا کو متحاب کروں گا۔

حضرت امام محمہ باقر علیہ السلام سے منقول ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت واؤد کو وی میں ارشاد فرمایا کہ اپنی قوم کو میرا یہ پیغام پہنچا دو کہ جس نے بھی میری اطاعت کی اس کا مجھ پرخق ہے کہ میں بھی اس کی حاجات کو پورا کروں ، اوراپئی اطاعت پر اس کی مدد کروں سوال کرنے پر اسے عطا کروں اسکو حفظ و امان میں رکھوں اور اس کی کفالت کروں اور لوگوں کے دھو کہ وفریب سے اسے نجات دوں ۔

زرعہ بن محمہ سے روایت ہے کہ مدینہ میں ایک آدی تھا جس کے پاس ایک قیمی کنیز تھی وہ ایک شخص کو پیند آگی تو اس نے امام جعفر صادق علیہ السلام سے اس امر کو ذکر کیا تو امام نے اسے فرمایا کہ جب بھی کنیز کو دیکھوتو ہوں کہو ( اسٹ لو السلہ من فضلہ) میں خدا کے فضل و کرم کا طلبگار ہوں اس شخص نے ایسا ہی کیا تو تھوڑا ہی عرصہ گزرا کہ اس کنیز کے ولی کو کہیں سفر پر جانا پڑاوہ اس شخص کے پاس آتا ہے اور اسے کہتا ہے کہ تو میر اجمایہ ہے اور ایک بااعتاد شخص ہے لبندا میں اپنی کنیز کو آپ کے حوالہ کر کے سفر پہ جاتا ہوں اس شخص نے کہا کہ میری ہوی نہیں ہے اور میں گھر پہ اکیلا ہوتا ہوں لبندا میں اپنی میرے گھر میں کسے رہ سکتی ہے اس کے مالک نے کہا کہ پھر میں شخصے بیچتا ہوں لیکن اس شرط پر کہ تو اس قیمت کا اسکنی ہوگا واپسی پرتو مجھے تھے و بیٹا اور اس عرصہ میں ہی تھر پر حالل ہوگی اب اس شخص نے ایسا ہی کیا اور بہت زیادہ قیمت پر کئیزوں کو خریدنا تھا ان میں سے اس کنیز کا نام بھی تھا مدینہ کے والی نے اس آدمی کی طرف پیغام بھیا کہ اس کنیز کو پھوا سے شخص نے کہا کہ اس کے بیٹر کیا کہ اس کی طرف پیغام بھی کہا کہ اس کا مالک فلاں ہے جو کہ اب سفر پر ہے لیکن والی مدینہ نے اسے بیچنے پر مجبور کر دیا اور اسے بہت زیادہ شخص نے کہا کہ اس کا مالک فلاں ہے جو کہ اب سفر پر ہے لیکن والی مدینہ نے اسے بیچنے پر مجبور کر دیا اور اسے بہت زیادہ قیمت دی جب کنیز کولیکر مدینہ سے باہر چلے تو ادھراس کا آتا بھی پہنچ گیا سب سے پہلے اس نے کنیز کے بارے میں پوچھا تھت دی جب کنیز کولیکر مدینہ سے باہر چلے تو ادھراس کا آتا تھی پہنچ گیا سب سے پہلے اس نے کنیز کے بارے میں پوچھا

کہوہ کیسی ہے؟ اس آدمی نے اس کا سارا قصد بیان کیا اور پورا مال اس کے حوالے کر دیا اب آقانے مال لینے سے انکار کر دیا آور کہا کہ میں اتنا مال بی لول گا جتنے پر میں نے بچھے بچی تھی اور جو اس کے علاوہ ہے وہ تیرا تھیب ہے اس تخص کی سن نیت کی بدولت اللہ تعالی نے اس کا سبب مہیا کر دیا کہ اس کا اصلی مالک جب سفر پر گیا تو یہ کنیز اسے مل گئ ،معلوم ہونا چاہیے کہ تقوی کے دوجھے ہیں ایک حصہ سے کمائی ہوتی ہے اور دوسرے حصہ کا نام اجتناب ہے پہلا حصہ اطاعت کرنے

اور دوسرا حصہ محرمات کوترک کرنے کا نام ہے تقوی کا دوسرا حصدانسان کے لیے زیادہ صالح اور مفید ہے اور پہلے حصہ سے زیادہ اہمیت کا حامل ہے کیونکہ اجتناب والے حصہ کے ساتھ اگر کمائی والے حصہ کی قلیل مقدار بھی حاصل ہوجائے تو وہ سودمند ہوتی ہے اور یہ نبی اکرم کے اس قول مبارک سے واضح ہوتا ہے جے ہم نے پہلے ذکر کیا ہے کہ آنخضرت فرماتے ہیں (یکفی من الدعاء مع البو ما یکفی الطعام من الملح) نیکی اور خیر کے ساتھ دعا کی اتن مقدار کافی ہوتی ہے جتنی کھانے میں نمک کی مقدار کافی ہوتی ہے۔

اس قتم کے اور بھی فرامین ملتے ہیں جنہیں خوف طوالت سے ترک کرتے ہیں لیکن تقوی کا پہلا حصہ اس وقت تک فاکدہ مند نہیں ہوتا جب تک تقوی کا دوسرا حصہ جو کہ گناہوں اور محرمات سے اجتناب ہے وہ ساتھ نہ ہواور بیامر بھی ہماری کتاب کی گزشتہ مباحث سے واضح ہو چکا ہے اور معاذ والی روایت اس امرکی وضاحت کے لیے کافی ہے اور قرشی راوی کتاب کی گزشتہ مباحث سے واضح ہو چکا ہے اور معاذ والی روایت اس امرکی وضاحت کے لیے کافی ہے اور قرشی راوی کے اس قول سے بھی واضح ہے کہ جس نے کہا کہ ''بے شک پھر تو جنت میں ہمارے بہت زیادہ باغیچ ہوں گے تو رسول خدانے جواب میں فرمایا (نعم و لکن ایا کھ ان توسلوا علیها نیر انا فتحر قو ہلال ایا ہی ہے گراس بات سے ڈروکہ کہیں (اعمال بد کے ارتکاب کی وجہ سے ) آگ بھیج کرانیس جلاندو۔

آپ سے مروی ہے کہ (الحسد یاکل الحسنات کما تاکل النار الحطب) صدنیکیوں کواس طرح کھا جاتا ہے جیسے آگ لکڑی کو کھاتی ہے۔

حضرات مصوین علیم السلام سے مروی ہے کہ (جدوا و اجتھدوا و ان لیر تعملوا فلا تعصوا فان من یبنی ولا یہدم یوشك ان لا یو تفع بنائه وان كان یسیرا و ان من یبنی و یهدم یوشك ان لا یو تفع له بناء) محت اوركوشش كرواگر (كثرت سے) اعمال خیر نه كروتو كم از كم محسیت خدا نه كروكيونكه جو صرف بنا تا ہے گرا تا نہیں ہے تو اس كی عمارت بلند ہوتی رہتی ہے چاہے تھوڑا تھوڑا ہی كول نه ہوليكن جو بنا تا ہے اور ساتھ ہی گرا تا رہتا ہے تو ہوسكتا ہے كہ اس كی عمارت بالكل كھڑى ہی نہ ہوسكتا ہے كہ اس كی عمارت بالكل كھڑى ہی نہ ہوسكے۔

پی ایک مومن انسان کوتقوی کے دونوں ستونوں کو حاصل کرنے کی جدو جہد کرنی چاہیے تا کہ تقوی کی حقیقت کو کال طور پر پالے اور شیطانی شکنجوں سے میچے وسالم رہ سکے لیکن اگر تقوی کے صرف ایک حصہ کے حصول کی قدرت رکھتا ہو تو پھر محر مات سے اجتناب والے حصہ کو حاصل کرے یعنی اگر انسان فوائد حاصل نہ کر سکے تو کم از کم عذاب وعقاب سے اپنے آپ کو بچائے ورنداس کے علاوہ دونوں جھے ہاتھ سے جاتے رہیں گے لہذا اے بندہ خدا تجھے رات بھرکی عبادت اور مشقت کوئی فائدہ نہ دے گی جبتک محر مات کا ارتکاب کرتا رہے گا ، مثلا لوگوں کی عز توں پر حملہ کرتا یا اس تم کی دیگر برائیوں کا ارتکاب کرتا۔

حضرت نبی اکرم نے فرمایا کہ ضرورت سے زیادہ کھانے سے اجتناب کرنا چاہیے کیونکہ کشرت طعام قساوت قلبی کا موجب ہونا ہے اور اعضاء و جوارح کو اطاعت خداوندی میں ست کر دیتا ہے اور وعظ وقیعت سننے سے قوت ساعت کو بہرہ کر دیتا ہے اور انسان کوخواہ مخواہ ادھر ادھر نگاہیں دوڑانے سے اجتناب کرنا چاہیے کیونکہ یہ ہواو ہوں کا نتیج ہوتا ہے اور غفلت کوجنم دیتا ہے اور دلوں پر دنیا کی کوجنم دیتا ہے اور دلوں پر دنیا کی مہریں لگ جاتی ہیں اور لالح بنی ہر معصیت کی چابی ہے اور ہر خطا کاری کی بنیاد ہے اور لالح بنی ہر نیک کو ضائع کر دیتی ہے۔

آنخضرت سلی الله علیہ وآلہ وسلم کا بی قول مبارک آپ کے فدکورہ قول باصواب کی مثل ہے کہ (و ایسا کے سر ان ترسلوا علیھا نیر انا فنحر قوھا) ڈرواس بات سے کہ کہیں (برے اعمال کی بدولت) آگ بھیج کرنیک اعمال کوجلا نہ دو۔ حضرت شخ کلینی سے روایت ہے کہ حضرت ابو حزہ ممالی حضرت امام زین العابدین علیہ السلام کی خدمت میں تشریف فرما تھے کہ استے میں حضرت کی خدمت میں ایک آدی آکر عض کرتا ہے اے ابو مجد میں عورتوں سے مبتلاء ہول ایک دن زنا کرتا ہوں اور دوسرے دن روزہ رکھتا ہوں کیا یہ کفارہ تھرے گا تو امام نے فرمایا کہ الله تعالی کوسب سے پند بات ہوں کا اس کی اظاعت اس کی نافر مانی کے بغیر کی جائے ایس تو نہ زنا کراور نہ روزہ رکھ۔

حضرت امام محمد باقر علیه السلام نے ال مخص کواپنے ہاتھ سے پکڑا اور فرمانے لگے کہ'' تو جہنیوں والے کام کرتا ہے اور جنت کی امیدرکھتا ہے''۔

حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وآله وسلم سے مروی ہے کہ قیامت کے دن ایسی قویس آئیں گی جن کی نیکیاں تہامہ کے پہاڑوں کی ماند ڈھر گئی ہوئی ہوں گی مگر اس کے باوجود انہیں جہنم میں ڈالنے کا تھم دیا جائے گا ، سوال کرنے والے نے عرض کیا کہ اللہ کے نبی کیا وہ نمازی ہوں گے؟ آپ نے فرمایا نماز پڑھتے ہوں گے روزے بھی رکھتے ہوں

کے رات بجرعبادت خدا میں مشغول رہتے ہوں کے لیکن جب بھی دنیا کی کوئی چیز دیکھتے تو اس پر اندھے ہو کرٹوٹ پڑتے نے ۔ لہذا معلوم ہونا چاہیے کہ ایک موکن انسان اس وقت تک ایمان کی منازل عالیہ پرنہیں پہنے سکتا جب تک اپنے نفس امارہ سے جہاد نہ کرے کیونکہ بیٹمام دشمنول سے زیادہ مفر ہے اور بہت سی مصیبتوں کا سبب ہے اور بیانسان کو ہلاک کر دیتا ہے اور نفس امارہ ہی مرکز شہوات ہے خدا وند ذوالجلال ارشاد فرما تا ہے کہ (فیامیا مسن طبعی و اٹسو المحیاۃ المدنیا فان المجمعی میں الماوی و اسامن خاف مقام ربه و نهی النفس عن المهوی فان المجنة هی الماوی ) مورۃ النازمات سے اسرکشی کی اور زندگانی دنیا کو اختیار کیا جہنم اس کا ٹھکانہ ہوگا اور جس نے سرکشی کی اور زندگانی دنیا کو اختیار کیا جہنم اس کا ٹھکانہ ہوگا اور جس نے رب کی بارگاہ میں حاضری کا خوف کیا اور ایے نفس کوخواہشات سے روکا تو جنت اس کا ٹھکانہ ہوگا۔

حضرت نی اکرم صلی الله علیه وآله وسلم سے منقول ہے کہ (اعدی عدوك نفسك التي بين جنبيك) تيراسب سے بوا و ثمن اپنانفس ہے جو كہ تيرے پہلو ميں ہے۔

پس مومن انسان کواپنے اس بدترین وٹمن سے بھی بھی غافل نہیں رہنا چاہیے اور اسے تقوی کی زنجیروں میں جکڑتا چاہیے اور تین چیزوں سے اس کے غرور کوتو ژنا چاہیے۔

(۱) شہوات نفس کوروک کراس کے غرور کوتو ڑا جائے کیونکہ تیز چلنے والی سواری کا اگر چارہ کم کردیا جائے تو وہ زم پڑجاتی ہے۔
(۲) نفس پرعبادات خدا وندی کا بوجھ ڈالا جائے کیونکہ جب سواری کا بوجھ بڑھ جائے اور چارہ کم ہوجائے تو مطبع ہوجاتی ہے۔
(۳) خدا سے معاونت طلب کی جائے اور اس کے سامنے خضوع وخشوع کیا جائے تا کہ خدا انسان کونفس پر کنڑول کرنے کے لیے معاونت کرے اور آپ کو حضرت بوسف علیہ السلام کے اس قول مبارک کی طرف توجہ کرنی چاہیے ( ان السفس کے لیے معاونت کرے اور آپ کو حضرت بوسف علیہ السلام کے اس قول مبارک کی طرف توجہ کرنی چاہیے ( ان السفس کے اللہ مار حدر دہی) سورة بوسف آیت ۵۔ نفس برائیوں کا تھم ویٹے والا ہے مگریہ کہ پرودگار رحم فرمائے۔

اگر مذکورہ بالا تین امور سرانجام دے دیے تو خدا کے نصل و کرم سے نفس مطبع ہو جائے گا اور یہ انسان کی ملکت میں آ جائے گا اور انسان اسے آسانی سے لگام دے سکے گا، کیا آپ کو یہ معلوم نہیں ہے کہ یہ نفس شہوت کے وقت چو پایہ ہوتا ہے اور کئی نفس غضب کے وقت درئدہ ہوتا ہے اور مصیبت کے وقت بچے ہوتا ہے اور یہ نفس نعت کے وقت فرعون بن جاتا ہے اور سیر ہونے پر اکر جاتا ہے اور اگر بھوکا رکھا جائے تو چیخ و پکار کرتا ہے اس کی حالت اس بدخصلت گدھے والی ہے جے چارہ سے سیر کیا جائے تو تا گئیس مارتا ہے اگر بھوکا رکھا جائے تو آوازیں ڈکالی ہے کی عالم نے کیا خوب فرمایا ہے کہ جہ وہ کسی معصیت کا ادادہ کرے یا شہوت اسے ابھارے تو اس وقت کردہ نفس کی جہالت اور گھٹیا پن میں سے ہے کہ جب وہ کسی معصیت کا ادادہ کرے یا شہوت اسے ابھارے تو اس وقت اگر اسے تمام انبیاء و طلائکہ اور آسمانی کیا بول کا بھی واسطہ دیا جائے تو بات مانے کے لیے تیار نہیں ہوتا اور موت ، جہنم اور

عذاب قبر بھی یاد ولانے پراسے کوئی اثر نہیں ہوتا اور شہوت سے بازنہیں آتا اور اگر اسے روئی کا کلوائل جائے تو اسے سکون آجاتا ہے یہ ہے نفس کا گھٹیا پن اور اس کی جہالت ''لہذا بھی بھی انسان کو اس سے غافل نہیں رہنا چاہیے کیونکہ اس کے خالق نے فرمایا ہے (ان النفس لامارة بالسوء الاما رحم رہی)۔

ایک عقل مندانسان کے لیے تعبیہ کے طور پراتی مقدار کافی ووافی ہے لہذا انسان کو قرآن مجید کی اس آیت مجیدہ سے درس عبرت لینا جائے اور امریکی رسی سے اسے کھینچا جائے اور خوف کی چھٹری سے اسے کھینچا جائے اور تقوی کے زور سے اس کی مندزوری کو توڑا جائے اور جہال تک خوف کا تعلق ہے تو بیدو چیزوں کے لیے ضروری ہے۔
لیے ضروری ہے۔

- (۱) خوف کے ذریعہ معصیت خدا سے رک جاتا ہے کیونکہ بیٹس برائی اور شرکی طرف رغبت دیتا ہے اور بیسوائے بختی کے ساتھ ڈرانے اور دھمکانے سے باز نہیں آتا۔
- (۲) اور دوسرا اس لیے کہ نفس اطاعت اور عبادت پر اترائے نہیں کیونکہ خود پہندی ہلاکت کا موجب ہے لہذا ہمیشہ نفس کی ندمت کرتے رہنا چاہیے اور اسے غلطیوں کے ارتکاب پراحیاس دلواتے ہوئے خوف میں رکھا جائے تا کہ بیسرکش ہمیشہ ذلیل اور مطبع بن کر رہے۔اور جہاں تک امید کا تعلق ہے تو یہ بھی دو چیزوں کے لیے مفید ثابت ہوتی ہے۔
- (۱) امید کے ذریعہ اطاعت وعبادت خدا وندی کے لیےنفس امادہ ہوتا ہے کیونکہ نیکی کرنا اسے ایک بارمحسوں ہوتا ہے اور ادھر شیطان بھی اسے روکنے کی مسلسل کوششیں کرتا رہتا ہے اور بذات خودنفس سستی اور کا ہلی کی طرف مائل ہوتا ہے لہذا امید کی رسی سے عبادت کی طرف مائل کیا جا سکتا ہے
- (۲) امید کی وجہ سے انسان تختیوں اور مشقتوں کو با آسانی جھیل سکتا ہے کیونکہ انسان کو جب کسی چیز کی امید اور مطلوب کے حصول کی جبتی ہوتو اس کی خاطر سب بچھ برداشت کرتا ہے۔

جیبا کہ آپ نے مشاہدہ کیا ہوگا کہ شہدا تارنے والا جب شہدی مضاس کا تصور کرتا ہے تو پھر شہدی کھیوں کے فی پرواہ نہیں کرتا ، اور ای طرح مزدور مزدوری حاصل کرنے کی لذت کی خاطر پورا ون انہائی محنت و مشقت سے کام میں لگار ہتا ہے اور کسان اپنی زیادہ کمائی کے لیے اپنے کھیتوں میں سارا سال گری وسردی کی پرواہ کیے بغیر مشقت کرتا ہے لہذا عقلند انسان کو اس دور دراز سفر کے لیے جدو جہد سے کام لینا چا ہے اور مصیبت میں صبر کا دامن ہاتھ سے نہیں چھوڑ تا چا ہے کی شاعر نے کیا خوب کہا ہے ۔

ما ضرمن كانت الفردوس مسكنه ماذ المخل من يؤس واقمار

جس کا ٹھکا نا جنت ہواہے تنگی اور فقر نقصان نہیں دیتا جواس نے برداشت کیا ہے۔ تراہ پیشی کھیا خائفا وجلا الی المساجد پیشی بین اطمار

تواسے شکسته دل ،خوف زوه اور سها ہوا مساجد کی طرف بھٹے پرانے لباس میں چلتا ہوا یائے گا۔

پھر جب عبودیت کی علامت یہی ہے کہ انسان اطاعت خدا وندی کرے اور معصیت سے اجتناب کرے اور یہ سب پچھٹس امارہ کے ساتھ اس وقت ہوسکتا ہے جب اسے ہیم ورجاء کے مابین رکھا جائے ، یعنی ایک طرف اسے خوف دلایا جائے اور دوسری طرف جنت کی امید کی کرن بھی ہو کیونکہ نفس امارہ ایک اڑیل سواری کی طرح ہے جے آگے سے کھینچا جاتا ہے اور چیچے سے ہانگنے کی ضرورت ہوتی ہے اور اسی طرح شعور کامل نہ رکھنے والا بچے صرف اس لیے سکول جاتا ہے کہ اسے والدین اور استاذ سے امید اور خوف دونوں ہوتے ہیں یہ نفس بھی بالکل اسی طرح ہے خوف اس کے لیے چیڑی کی مانند ہے جو اسے آگے کی طرف کھینچتی ہے ہیں اس کی مانند ہے جو اسے آگے کی طرف کھینچتی ہے ہیں اس طرح نفس امارہ جنت کی لائچ اور جہنم کے عذاب کے خوف سے دنیا کے دلدل سے محفوظ رہ سکتا ہے لہذا نفس کو جنت کے طرح نفس امارہ جنت کی لائچ اور جہنم کے عذاب کے خوف سے دنیا کے دلدل سے محفوظ رہ سکتا ہے لہذا نفس کو جنت کے گواب کو یاد کروانا اسے خوف دلانا ہے۔ (1)

اسماء الله الحسنى : فصل: میں نے مناسب سمجھا ہے کہ اپنی اس کتاب کو خدا وند ذوالجلال کے اساء حسنی کے ذکر اور بیان پر اختیاً م کروں ۔ کیونکہ ان پر کتاب کوختم کرنیکی دووجہیں ہیں ۔

ا: اس كتاب كى تاليف كرنيكى غرض وغايت بى يبى تقى كه قارئين كوان امور كى تنبيه كرول جن كى وجهسة وعامستجاب موتى هم حبيها كه خالق كائنات اپنى مقدس كتاب قرآن مجيد ميل ارشا وفر ما تا ہے كه (ولله الائسماء الحسنى فا دعو ه بها) سورة الاعراف ١٨٠

اوراى طرح الشيخ صدوق "اپ سلسله وسند كے ساتھ روايت كرتے ہيں كه حضرت امام ظامن الآ محمة اپ آباؤ اجداد عليهم السلام سے بيان فرماتے ہيں كه رقال رسول الله "ان لله تسعة و تسعون استماء من دعا الله بها استما بسيم السلام سے بيان فرماتے ہيں كه رقال رسول الله "ان لله تسعة و تسعون استماء من دعا الله بها استما بين جوان كے صدقه خدات وعاكرتا ہے خدا الله بها كرتا ہے خدا الله بها كرتا ہے حدا الله بها كرتا ہے دعا كرتا ہے وہ جنت ميں واغل ہوگا۔

۲: اور د وسری وجہ یہاں پر اساء حنی کے ذکر کرنے کی بیہ ہے کہ کتاب منتظاب ان اساء حنی کے ذکر سے مشرف ہو جائے اور اس کا خاتمہ ایک عظیم الثان امر پر ہو۔

اور پھراس کے بعد کوشش کروں گا کہ یہاں پر نہ فقط اساء حنی کے ذکر پر اکتفاء کروں بلکہ مخضری ان اساء حنی کی تغییر و تشریح بھی کردوں اور بیشرح جامع و مانع ہوگی اور یہاں پرطوالت ممل اور اختصار خل سے پر ہیز کیا گیا ہے۔

یباں پران اساء حنی کی مخترش ح ذکر کرنے سے اس کتاب کے قاری اور ان اساء حنی کی معرفت رکھنے والوں کے عقیدہ تو حید کو جلاء پنچے گی۔

شاید حضرت الشیخ صدوق "نے گزشته حدیث کی شرح میں ای اسر کی طرف یوں اشارہ فر مایا ہے کہ 'اساء حسیٰ کا احصاء و شار کرنے سے مرادان کے معنی و مفاجیم پر آگاہی حاصل کرنا ہے۔اوران کی صحیح معرفت رکھنا ہے۔نہ یہ کہ فقط انھیں شار کرنا اور گننا ہے۔''

رقال رسول الله صلى الله عليه واله وسلم ان لله تبارك وتعالى تسعة و تسعين اسماء ما نة الا وا حداً من احصاها دخل الجنة وهي : الله ،الو احد، الا حد ، الصمد ، الا و ل ، الآخر ، السميع، البصير القدير (القاهر) العلى اله على الباقى البديع البارى، الا كرم الظاهر الباطن البحى التحكيم العليم العليم الحليم الحفيظ الحق الحسيب الحميد الحفى الرب الرحم الرحم الله عمر الدي الحيار الريء الرق الرق الرق الرق المهيمة العرف و في الرائم التسلام المسوع من المهيمة العزيز الجبار المحتكبر السيد السبوح الشهيد الصادق الصانع الطاهر العدل العفو العفو الغفور الغنى الغياث الفياط والفاط والفرد الفتاح الفالق القديم الملك القدوس القوى القريب القيوم القابض البالسط قاضى العامور الكريم الكبير سط قاضى العاجات المجيد المولى المنان المحيط المبين المقيت المودود الهادى الوفى الوكير الكبير الكافى كالمنان المحيط المبين المقيت الودود الهادى الوفى الوكريم الله عالم المنان المحيط المبين المقيت المالود ود الهادى الوفى الوالم كيل المالوال المناب المالوال المناب المالوال المناب المالوال المناب المالوال المناب المناب

مها الهيدة الدين فبر C1\_A

## اساء حنٹی کی شرح

اب ہم ذیل میں ایک ایک اہم مبارک کی مخضر شرح کرتے ہیں۔

ا:الله: يرتمام اساءا لهيه سے معروف ومشهوراسم الهي ہے۔اور ذكر ودعاميں بہت اہميت كا حامل اسم ہے۔بلكه باقی تمام اساء كى پہچان اى اسم جلاله سے ہوتی ہے۔

۳-۲: الواحد، الأحد: بيد دونوں اساء ذات بارى تعالى سے اجزاء اور بعضيت كى نفى كرتے ہيں۔ اور اس كے يكنا ہو نے اور اس كے مركب ند ہونے پر دلالت كرتے ہيں۔اور ان دواساء كے آئيس ميں درج ذيل فروق ہيں۔

(۱) : وواحد أذات مين تنها اوريكا مون پر دلالت كرتا ہے\_

جبكه "احد" صفات میں يكتا ہونے پر دلالت كرتا ہے۔

(٢) "و واحد" عاقل اورغير عاقل دونوں كى صفت واقع ہوسكتا ہے۔جبكه "احد" فقط عاقل كيليے صفت بن سكتا ہے۔

(m): ''واحد' تعدا داور ثار کے سلسلہ میں داخل ہوتا ہے۔جبکہ ''احد' گنتی وشار میں داخل نہیں ہوتا ۔

٧: الصمد: اس سيد وسر دار كو كهتي بين جسكي طرف تما م مصيبتوں ميں رجوع كيا جاتا ہو۔

لغوى طورير" صر" كے معنى" قصد كرنے كؤ" كہا جاتا ہے۔

جیما کہ کہا جاتا ہے (صدت صدالا مر) یعنی (قصد ت قصدہ) یں نے اس کا ادا دہ وقصد کیا ہے۔اورای طرح ایک قول کے مطابق جوجم وجسمانیات سے منز ہ ہواسے صد کہتے ہیں۔

3: اللول:جوتمام اشیاء سے سابق اور پہلے ہواسے اول کہتے ہیں۔اور ' خدا' ، تمام مخلوق سے پہلے تھا۔اور کوئی چیز اس سے قبل نہیں ہے۔

۲: الآخر: پوری مخلوق کے فناء ہونے کے بعد باقی رہ جانے والے کو'' آخر'' کہتے ہیں۔اور یہاں پراس کے بیہ معنی نہیں ہیں کہ جوآخر میں ہواور جس کی انتہاء ہو۔اوراس طرح''اوّل'' کے بھی بیہ معنی یہاں پڑمراد نہیں ہیں کہ جس کی اہتداء ہوئی م

ے: اسمیع : اس سننے وا<u>لے کو کہتے ہیں</u> جو ہر مخفی اور پوشیدہ با توں کوسنتا ہو۔اور اس کے ہاں آشکا رومخفی چیزیں برابر ہوں حتی کہ دل کے خیالات جو کہ ابھی الفاظ تی صورت میں نہیں آئے انھیں بھی سنتا ہے۔

اور دسمیع" د عا کے قبول کرنے والے پر بھی بولاجاتا ہے۔اور توبہ قبول کرنے والے کو بھی سمیع کہاجاتا ہے۔

۸: البعير: جو مخفى چيزوں كو جانے والا ہو۔اس كى ايك تفيرية هي كى گئ ہے كہ جومبصرات (يعنى دكھا كى ديے والى چيزوں) كا عالم ہواسے بصير كہتے ہيں۔

9: القديمي: اسے كہتے ہيں جو ہر چيز پر قد رت ركھتا ہو۔اوركو كى چيز بھى اس كے ارا دہ و مراد كے سامنے ركا وٹ كى صلاحیت شركھتی ہو۔اوراس كے ارا دہ وافتیارے خارج شہو۔

۱۰: القا هر: جو بوے بوے بوے ظالم وجابر پر غالب ہو۔اورموت سے ان پرغلبہ حاصل ہو۔اورکسی امرے نا فذکر نے میں کوئی چیز مانع نہ ہو۔ بلکہ اس کی برتری اور غلبہ ہو۔

اا: العلى: جو مخلوقین کی صفات سے پاک و پاکیزہ ہو۔اور مخلوق کے نقائص سے بری ومنزہ ہو۔اور یہ اسم بھی فوقیت اور برتری کے معنی میں بھی آتا ہے۔ یعنی مخلوق پر قدرت رکھنے کی وجہ سے ان سے بلند و بالا ہے۔اور ان پر فوقیت رکھتا ہے۔ اور اسی طرح اس کے بیمعنی بھی کیے جاسکتے ہیں کہ جو ان شرکیوں اور ہم سرسے بلند و بالا ہے جو جا ہل لوگوں کے وسواس میں ہیں بینی وہ اس سے بلند و برتر اور پاک ومنزہ ہے جو ظالم ومشرک لوگ اس کے بارے میں گراہ فکر رکھتے ہوئے

اں کا ہم سراور شریک تھپراتے ہیں۔

۱۲: الاعلى: اس كے معنی غالب كے بیں ہجيسا كہ تول خداوندی ہے كہ (لاتخف انك انت الاعلیٰ) سورة طـ ۲۸۔

ترجمہ: ڈرین نہیں آپ غالب ہیں۔

اور بی بھی بھی امثال وشر کاء سے پاک ومنزہ کے معنی میں آتا ہے۔

النالباقی: اسے کہتے ہیں جے زوال نہ ہو۔ اور اس کی بقاء کی کوئی مدت معین نہ ہو۔ اور محدود نہ ہو۔ اور بہاں پر بقاء کی صفت جنت وجہنم کا باقی رہنا اور دائم رہنا کے معنی میں نہیں ہے۔ کیونکہ خدا کیلئے" بقاء" از ل سے ہے اور ہمیشہ رہے گی جبکہ جنت وجہنم میں بقاء اس طرح نہیں ہے بلکہ وہ ابدی تو ہے لیکن از کی اور ابتداء سے نہیں ہے۔ (از لی) اسے کہتے ہیں جو ابتداء سے جبکہ جنت وجہنم مخلوق ہیں۔ نہ یہ کہ ابتداء سے ہیں بلکہ دونوں نہتیں پھرخلق ہو کیں۔ یہی ان دو" بقاء "کے درمیان فرق ہے۔

۱۱: البدلیع: اس ذات کو کہتے ہیں جس نے کئی مثال کو دیکھے بغیر مخلوق کو پیدا کیا ہے اور بیصفت مشبہ کا صیغہ ہے اور فا عل کے معنی میں ہے۔ جیسے ''الیم''مو' کم کے معنی میں ہوتا ہے۔اور (بدع) اسے کہتے ہیں جو ہرشی ء سے پہلے ہو۔ایک نئی چیز ہو۔

جيارشادخداوندي موتاب كرقل ماكنت بدعاً من الرسل مورة الاهاف

(اے رسول) کہدد یجیے کہ میں کوئی انبیاء میں سے نیانہیں ہوں لیتنی (اے نبی) آپ کوئی پہلے نبی نہیں ہیں۔

10: الباريء: ال عمراو "خالق" كے بيں بيے كهاجاتا ہے كه براء الله الخلق ليني "خلقهم "يا يول كهاجاتا ہے كه

(باری و البو ایا )اس سمرادیه به که خالق

الخلائق \_ يعنى بورى محلوق كوخلق كرنے والا \_

۱۱: اللكرم: بيكريم كم منى مين آتا ب راور صيغه (افعل) صفت مشه (فعيل) كم معنى مين آتار بهنا ب رجيها كه قول خداوندى ب كه روه هو اهو ن عليه) سورة الروم ۲۷ لين (هين عليه) رايك اور مقام پر بھى قرآن مجيد مين استعال بوا بي جيسا كه ارشاد خداوندى ب رولا يصليلها الا الأشقى) بورة الله ١٥٠ -

(وسیسج نبها الا تقی) سورة الیل ۱ او ایس پر (اشقی اور اتقی) (شقی اور تقی کے معنی میں ہیں۔ اور ای طرح کلام عرب میں بھی اشعار میں اس طرح کے استعالات یائے جاتے ہیں۔ مثلا

ان الذي مك السمآء بني لنا بيتا قو ائمه اعز وأطول

تويهان پر (اعز وأطول ) دونول (طويل أورغزيز) كمعنى من استعال موت بين -

2): الظا هر: اس سے مرادیہ ہے کہ وہ براهین قاطعہ اور روش وواضح دلیلوں سے واضح و آشکار ہے۔اور دنیا میں ہر شم کے آثار اور وجو داس کی ربوبیت اور واحد انیت پرشا ہد صدق ہیں۔اور ہر اختر اع وصنعت اسکی واحد انیت وتو حید کو بیا نگد ال ثابت کر رہی ہے۔جیسا کہ ایک شعر بھی ہے۔

و في كل شيء له آية تدل على انه واحد

ترجمہ: ہر چیز اس کے وجود اور واحد انیت پر دلالت کرتی ہے۔

اور ظا هر بھی بھار غالب وقا در کے معنی میں بھی آتا ہے۔جیسا کہ ارشاد خدا وندی ہے کہ "فاعصبحو اظا هو ين "سورة القف التفاعال

۱۸: الباطن: وہ جو ظاهری آنکھوں سے پوشیدہ ہے۔اور انسانی افکار و خیالات اس کی عظمت و حقیقت کو درک نہیں کر سکتے ۔تو وہ ظاهر ہونے کے باوجود مخفی و مستور ہے ۔ یعنی وہ آثار و وجود ات سے ظاهر ہے لیکن ادھام و خیالات اس کی تہدو حقیقت تک نہیں پہنچ سکتیں ۔ تو وہ ذات کے اعتبار سے مخفی ہے لیکن اپنی عطاء و عنایات اور آثار کے اعتبار سے عمیاں ہے ۔ اور ''باطن'' بھی بھار ''بطون لیمی ''خر'' کے معنی میں بھی استعال ہوتا ہے ۔ جبیبا کہ کہا جاتا ہے ''بطانة الرجل'' ہیم بھی استعال ہوتا ہے ۔ جبیبا کہ کہا جاتا ہے ''بطانة الرجل'' ہیم بھی راز وار اور صاحب اسرار شخص کو کہا جاتا ہے ۔ اسی طرح خالق دو جہال بھی اپنی مخلوق کے اسرار اور خفایا کا عالم ہے ۔ اور ان کے دلوں کے جدید وں سے بھی واقف وآشنا ہے اور جود وسروں پر مخفی اور غیب بیں وہ اس پرعیاں بیں۔ ۔ ۔ اور ان کے دلوں کے جدید وں سے بھی واقف وآشنا ہے اور جود وسروں پر مخفی اور غیب بیں وہ اس پرعیاں بیں۔

۱۹: الحی: جوصاحب ادراک ہو۔اور بذات خو د زندہ ہے زندگی کی عطا کر دہ نہ ہو۔اور کبھی بھی اس پر فناءاور موت کاری: ہو

۲۰: الحکیم: اس ذات کو کہتے ہیں جواشیاء کے خلق کرنے میں محکم ہواور مخلوق کی تدبیر میں مضبوط ہو۔اور احسن طریقہ سے ان کے امور کو چلائے۔ایک قول میر بھی ہے کہ

"حکیم" سے مراد" عالم" ہے۔جیسا کہ (الحکیم) کا لغوی معنی" العلم" کیا جاتا ہے۔اورای معنی میں قول خداوندی بھی ہے " "بیو" نسی البحد کممة من بیشاء" مورة البقرة ٢١٩٦ وہ جسے جا ہے علم وحکمت عطا کرتا ہے۔اوراسی طرح" حکیم" اسے بھی کہتے ہیں جوفتیج کوسرانجام نددے۔اورامورکومنا سب جگہ پر رکھے۔اوراسکی تدبیر وتقدیر میں کوئی اعتراض ندہو سکے۔ الا: العليم بخفی ومستور چیزوں کے عالم کو کہتے ہیں ۔ان امور سے باخبر ہوجن سے مخلوق بے خبر ہو۔جیسا کہ ارشا و

فداوندی ہے کہ (و هو عليم بذات الصدور عراة الحديدا

ترجمہ وہ دلول کے بھیدوں کوجا نتا ہے۔

(لا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الارض) مرة ساء٣-

زمین وآسان کی ذرہ برابر کوئی چیز اس ہے خفی نہیں ہے۔

اور علیم اسے کہتے ہیں جومعلو مات کو تفصیل سے جانے اور معلو مات کے پیدا ہونے سے پہلے اور بعد بھی تفاصیل سے حانے۔

۲۲: الحکیم: اس ذات کو کہتے ہیں جو کسی غضب میں آ کر تبدیل نہیں ہوتا۔اور کسی گنا ہگا راور خطا کا رکی خطاء پر غضب ناک ہوکر متغیر نہ ہو۔اور جا ہلوں کی جا ہلا نہ حرکت اس پر اثر انداز نہ ہو۔

كويا معاف كردينا ، درگز ركرنے والے اور برد باركود حليم" كہتے ہيں۔

۲۳: الحفیظ: کا نئات کی حفاظت کرنے والے کو کہتے ہیں۔اور بندہ کو ہرفتم کی ہلا کت وخطرات سے محفوظ رکھنے والے کو (حفیظ) کہتے ہیں۔

۲۲: الحق: جس كا وجو دمتحقق ہواور سيح ہواہے" حق" كہا جاتا ہے۔جبيبا كہ جنت وجہنم كے وجو د كو بھي حق كہا جاتا ہے۔

٢٥: الحييب: جوشيء كافي ووافي مواسع حبيب كہتے ہيں مثلاً كها جاتا ہے حبك ورهم يعنى كفاك رورهم آپ كے

لتے كافى ہے۔اورارشا وخداونرى يحى ہے كہ (حسبك الله ومن اتبعك من المو منين) بورة الانفال ٢٠٠٠

لیعنی (اے رسول)اللہ اور مخلص مومنین جو تیری اتباع کرنے والے ہیں وہ مجھے کافی ہیں ۔اوراس طرح "حسیہ" "حساب کر نیوالے" کیلئے بھی استعال ہوتا ہے۔

جیما کدارشا دخدا وندی ہے کہ (کفی بنفسك اليو م عليك حسيباً) سورة الاسراء

لعِني آج تم خودا پنے حساب و کتاب کیلئے کافی ہو۔

ای طرح (عالم) کوبھی (حبیب) کہتے ہیں۔

٢٦: الحميد: اسے كہتے ہیں جواپنے افعال پرلائق حمد وثناء ہو۔اور مصیبت وشدت خوشی وغمی ،تنگدستی و كشا دگی ، ہر جالت

میں حمد و ثناء کامستحق ہے۔

۱۲۲: الحقی: اس کے معنی عالم کے بیں جبیبا کہ ارشاد خداوندی ہے (یسائلونك عن السباعة كائك حفى عنها) سورة الاعراف ١٨٧ـ

لعنی قیا مت کے وقت کا عالم ہے۔اور مجھی یہ الطیف "کے معنی میں بھی آتا ہے۔

۱۲۸: الرب: بیر مالک کے معنیٰ میں آتا ہے۔ جو کسی چیز کا مالک ہووہ اس کا رب ہوتا ہے۔ قول خدا وندی بھی اس معنیٰ میں استعال ہوا ہے۔

(ار جع الى ربك) سورة يوسف ٥٠ يرجمه: اين ما لك كى طرف بالو

یہاں پررب بمعنیٰ ما لیک اور سیدوسر دار کے استعال ہوا ہے۔اور جیسا کہ ' حنین' کے دن کسی نے بیکہا کہ ''میر نے زدیک قوم قریش میں سے کوئی شخص میرا رب ہوتو یہ بہتر ہے اس شخص سے جوھوا زن کی قوم میں سے میرا رب ہو۔ کیونکہ رب حقیقت میں جھے اپنا مملوک بنایگا۔اور میں یہ پہند نہیں کرتا ہوں کہ جو جھے مملوک بنائے وہ ھوازن کی قوم میں ہو۔'' لفظ (رب) جب اللہ تعالی کی ذات پر استعال ہوتو ''الف ولام' کیسا تھ استعال ہوتا ہے جبکہ غیراللہ پر استعال ہوت و ''الف ولام' کیسا تھ استعال ہوتا ہے جبکہ غیراللہ پر استعال ہوت و تعنیرالف ولام استعال ہوتا ہے۔ کیونکہ (الف ولام) معنی عام پر دلالت کرتا ہے۔اور یہ فقط خالق کا نئات کے حق میں صبح ہے کیونکہ وہی ہر چیز کا ما لک ہے۔ جبکہ غیراللہ میں یہ معنی عام سی نہیں ہے۔لہذا وہاں ہمیشہ مضاف ہوکر استعال ہوتا ہے۔ (ربانیون) کو'' رب'' کیظر ف نبیت اس لئے دی جا ہوتا ہے اور اس مضاف الیہ کی نیت سے وہ ما لک ورب ہوتا ہے۔ (ربانیون) کو'' رب'' کیظر ف نبیت اس لئے دی جا تی ہو تے ہیں اور فناء فی اللہ کی منزل پر فائز ہوئی وجہ سے آئیس (ربانیون) کہا جا تا ہے۔

۲۹: الرحمن: اسے کہتے ہیں جسکی رحمت تما م محلوق کوشا مل ہو۔ اور سب کیلئے رزق اور دیگر اسباب معاش فراہم کرے ۔ ۔ اور اسکی رحمت مومن و کا فرنیکو کا راور بدکا رسب کو گھیر ہے ہوئے ہوتی ہے۔

۳۰: الرجیم: اس ذات کو کہتے ہیں جس کی رحمت فظ مومنین کیلئے خاص ہو۔جیبا کدار شادخداوندی ہے کہ (و کسان بسا لمو منین رحیماً) مورة الاحزاب٣٣۔

"رَحْن" و"رجيم" دونوں اسم مبالقه بين عاور رحت سے ماخوذ بين اور اس سے مراد نعت بے الله تعالى ارشاد فرما تا ہے کہ (وما ار سلناك الا رحمة للعالمين) سورة الانياء ارتر جمہ: (اے حبیب) ہم نے مجھے تمام جہانوں كيلے رحمت

بنا کر بھیجا ہے۔ یہاں پر"رحت" سے مرادلینی آپ ان پر نعمت ہیں۔

مجھی غیراللہ کو بھی ''رحیم''کے نام سے پکارا جاتا ہے۔لیکن اسم''رحمٰن'' ذات کر دگار کیلئے خاص ہے۔ چونکہ حقیقت میں رحمٰن اسے کہتے ہیں جو مشکلات کے حل کرنے پر اور بلاؤں کو دور کرنے پر قدرت رکھتا ہو۔اوریہ قدرت خدا وند ذوالجلال کے علاوہ کسی میں بھی نہیں ہے۔ جبکہ مخلوق میں سے کسی کو''رحیم'' کہا جاتا ہے لیکن وہ مشکلات کے حل کرنے پ قدرت نہیں رکھتا ہوتا۔

قر آن اور بارش کوبھی''رحمت'' یعنی نعمت کہا جاتا ہے۔اور اس طرح کمز ور ونرم دل والے شخص کوبھی''رحیم'' کہا جاتا ہے ۔ کیونکہ نرم دلی کی وجہ سے اس سے ہمیشہ رحمت صا در ہوتی ہے اور لوگوں کے حق میں دعا کرتا ہے۔

لکین خالق دو جہاں کے حق میں 'رحیم'' بمعنی'' رفت قلبی' استعال کرناصیح نہیں ہے۔

لہذا یہاں پر''رخیم'' کے معنی بیرہوں گے کہ خدا وند ذوالجلا ل نعمت کولو گوں کیلیے خلق کرتا ہے ۔اور ان کی مشکلات کوحل کرتا ہے۔

ا النالذ ارمی: بیفلق کے معنی میں آتا ہے۔ لہذا جب کہا جائے کہ''ذراء اُلحکق''تو اس سے مرا دیہ ہے کہ''خلق اُلحکق''یعنی وہ مخلوق کا خالق ہے۔اور بیزیا دہ تر آخر کے ہمز ہ کے حذف کیساتھ استعال ہوتا ہے۔مثلا''الذاری''

۳۲: الرزاق: رزق وینے والے اور اس کے فیل کو کہتے ہیں۔اور اسے کہتے ہیں جو رزق کے عطا میں مومن سے خاص نہ ہو بلکہ گفار ومشرکین اور بدکر دارکو بھی رزق عطا کرتا ہو۔

۳۳: الرقیب: اسے کہتے ہیں جس سے کوئی چیز پوشیدہ اور غائب نہ ہو۔ اور ای معنی میں قول خدا وندی بھی ہے کہ رمسا یلفظ من قول الالدید رقیب عتید) سورة ق ۱۸۔ ترجمہ: وہ کوئی بات منہ سے با ہر نہیں نکا تا ہے مگر میر کہ ایک نگہبان اس کے پاس موجود رہتا ہے۔

rr: الرو ف: اس ذات كو كتبة بين جوايخ بندون پرمهر بان ولطف وكرم كرے \_

ایک قول ہے کہ 'رو وف' شدت رحمت کے معنی میں استعال ہوتا ہے گویا رحمت کا مبالغہ ہے۔اور ایک قول یہ بھی ہے کہ ''رحمت' 'اعم ہے اور (راُفۃ ) اس سے اخص ہے۔

الله الى الله على على من أتا ب كونكة آن كريم من جلي دويت كود علم "كمعنى من استعال كيا كيا ب

جیا کرقول خداوندی ہے کہ (الم تر کیف فعل ربك بعاد) سورة الفرا-

اس آیت میں "الم ر" سے مراد (المد تعلم ہے۔ لین کیاتم نہیں جانے؟۔

۱۳۲:السلام: برنقص وعیب سے پاک ومنزہ کے معنی میں یہاں پر استعال ہوتا ہے۔اور دمسلمان "مجھی اسی سے ہے۔ کیو نکہ مسلمان سے ہی سلامتی حاصل ہوتی ہے۔

قرآن مجيد كي اس آيت (لهمر دار السلام)ورة الانعام ١٧١ـ

سے مراد ذات کردگار ہوسکتی ہے۔اور (دارالسلام) سے مراد جنت الفردوں بھی ہوسکتی ہے۔ چونکہ وہاں پر بھی انسان ہر فتم کی آفات و بلیات سے سلامتی میں رہتا ہے۔لہذااس منا سبت سے جنت کو بھی دارالسلام کے نام سے پکارا جاتا ہے۔ اسلام کی نام سے پکارا جاتا ہے۔ اسلام کی نام سے پکارا جاتا ہے۔ اور لغت میں ایمان سے مراد تقدیق کے ہیں تو مومن سے مراد جو اپنے وعدہ کی تقدیق کرے۔اوراپنے مومن بندوں کی مرادوں اور تمناؤں کوردنہیں کرتا۔

اور (امان) کے معنی میں بھی استعال ہوتا ہے تو اس صورت میں خالق کے حق میں مومن سے مراد ریہ ہوگا کہ وہ لوگوں کوظلم وجور سے امان میں رکھتا ہے۔

كيوتك حضرت امام جعفرصا وق من على الله فيجير الله امانه) وجل مو منا لائه يو من عذابه من اطاعه و سمى العبد مو منا لا نه يو من على الله فيجير الله امانه)

خدا کومومن کے نام سے اس لیے یا دکیا جاتا ہے چو لکہ وہ اس کی اطاعت کرنے والوں کوعڈ اب سے امان میں رکھتا ہے۔ اور بندوں کومومن اس لیے کہا جاتا ہے کیونکہ وہ خدا پر ایمان لائے اور اس کی تقدیق کی اور اللہ انھیں امان دے گا میں بہتر کہا جاتا ہے کیونکہ وہ خدا پر ایمان لائے اور اس کی تقدیق کی اور اللہ انھیں امان دے گا استراکہ میں ہے جیسا کہ ارشا و خدا وندی ہے کہ (مصد قا گلما بین ید یه من الکتاب و مهیمنا گاہد) سرة المائدة ۸۲٪

ترجمہ: (قرآن مجید) اپنے سے پہلے کی کتب کی تقدیق کرتا ہے اور ان پر گواہ ہے۔ لہذا جب کہا جاتا ہے کہ 'اللہ المحیمن' تو اس کے معنی میہ ہوتے ہیں کہ اللہ تعالی اپنی مخلوق کے ہر قول وفعل پر گواہ ہے۔ کیونکہ اس سے کوئی چیز ذرہ برا بر بھی غیب اور مخفی نہیں ہے۔ ایک قول میہ بھی ہے کہ 'محیمن' سے مراد امین کے ہیں۔ اور بھش کے نزویک میری فظ کے معنی میں ہے۔

٣٩: العزيز: ال كت بيت بين جس بركوئي چيز غالب نه بوسك اوراى طرح بينام بمثال ، بنظيراورجس كاكوئي بم

ترجمہ: لینی وہ مجھ پر کلام کے اصول میں غالب آگیا۔

اور بھی عزیز با دشاہ کیلئے بھی استعال کیا جاتا ہے۔جیبا کہ براد ران یوسٹ نے حضرت یوسف سے نخاطب ہو کر کہا کہ (یا ایھا العزیز) ورۃ یوسف ۸۷۔

یعنی اے با دشاہ وجا کم۔

۴۰: الجبار: وہ ذات جولوگوں کوزندگی کے اسباب فراہم کرے۔ اوران کی غربت وافلاس کو دور کرے۔

اور''جبار''ہراس بلند چیز کو کہا جاتا ہے جہاں تک رسائی نہ ہو سکے ای لیے بلند و بالا تھجور کے در خت کوعر بی میں ''جبارة''کے تام سے یا دکیا جاتا ہے۔اور جرکے معنی یہ ہیں کہ کسی کوکسی کام پر مجبور اور مقہور کرنا۔

اوراس معنی میں امام جعفر صادق علاقول مبارک ہے۔

(و لا جبر ولا تفويض ولكن امر بين الا مرين)

اس سے مراویہ ہے کہ اللہ تبارک و تعالی نے لوگوں کو گنا ہوں پر مجبور نہیں کیا ہے۔اور نہ بی انہیں تما م اموران کے سپر و کر کے خو د دستبر دار (معاذ اللہ) ہوگیا ہے۔اب لوگ اس طرح خو دمختار ہیں کہ جو چاہیں اپنی مرضی سے دین بناتے پھریں اورانجام دیتے

ر ہیں ۔جبکہ خالق دو جہاں نے اپنے بندوں کیلئے قوانین ونظام شریعت کونا ز ل فر مایا ہے۔اور احکام وفرائض ان پر لاگو فر مائے ہیں ۔لہذ ااسلام کی ان حدود بندی کے ساتھ نظریہ تفویض کی کوئی گنجائش نہیں رہتی ۔

ام: المتكبر: اسے كہتے ہیں جو مخلوق كى تعريف سے بلند و بالا ہو۔ يہ كبرياء سے ماخوذ ہے۔

۲۲: السید: بیسردار کے معنی میں ہے اس لیے قوم کے برے کواور بزرگ کو دسید "کے

نام سے پکارا جاتا ہے۔جیسا کہ قیس بن عاصم کو کہا گیا کہ کیسے قوم کے سید وسر دار بنے ہو؟ تو اس نے جو اب دیا کہ سخاوت کرنے اور اور کی اور ان کی نصرت و مدد کرنے سے میں اس مقام پر پہنچا ہوں۔حضرت ختی مرتبت نے فرمایا کہ (علی سید العرب)علی عربوں کے سید وسر دار ہیں۔

حضرت عا کشرنے کہا کہ اے رسول خدا کیا آپ عربوں کے سیدوسر دارنہیں ہیں؟ تو آنخضرت کے فرمایا کہ میں پوری

بی آ دم کا سردار ہوں اور علیٰ عربوں کے سردار ہیں۔ \*\* کی رہے کہ است کا ملا میں میں کا سے است کا میں ہے۔

تو پھر عائشہ كہتى ہے يارسول الله "" سيد" كے كہتے ہيں؟

حضرت رسول خدا نے فرمایا کہ (هو من افتر صن طاعته کما افتر ضت طاعتی) سیداے کہتے ہیں جس کی اطاعت واجب ہو جیسے میری اطاعت (ان پر)واجب ہے۔ لہذااس روایت سے یہ معلوم ہو گیا کہ واجب الطاعة کوسید کہتے ہیں۔
کہتے ہیں۔

٣٣: السبوح: اسے كہتے ہيں جواوصاف تبيحہ سے متصف نہ ہو۔

لغت عربی میں ہی ' فعول'' کے وزن پر آتا ہے۔اور'' قد وی 'اس کے ہم وزن ہے۔

ان دو کے علاوہ اور کو تی اس وزن برعر بی زبان میں نہیں ہے۔اور ان دونو ں (سبوح،قد وس) کامعنی بھی ایک ہے۔

مهم: الشهميد: اسے كہتے ہيں جس سے كوئى چيز عائب وفقى ند ہو۔اور دھميد "كبھى كھار دعليم" كے متى ميں بھى آتا ہے

جيما كرقول خداوندى ب (شهد الله انه لا اله الاهو و الملائكة) مورة آل عرآن ١٨ ـ

الله اوراس کے ملا مکہ گواہ ہیں کہاس کے علاوہ اور کوئی معبور نہیں ہے۔

یہاں پرعکم کے معنی میں استعال ہوا ہے۔

۴۵: الصاوق: اس کامعنی ہے کہ اپنے وعدہ میں سچا ہونا۔اور اپنے وعدہ وعہد کو پورا کرنے والے کے اجروثو اب کو کم نہ کرنا۔

۲۷: الصالع: برچیز کے بنانے والے کو صالع مطلق کہتے ہیں۔ اور خدا برمخلوق کا خالق اور اس نے برانو کھی چیز کو شے اثداز سے خلق فر مایا ہے۔خدا کی صفت میں کوئی اس جیسانہیں ہے۔ اور لفظ ''اس معنی پر دلالت کرتا ہے۔ اور ہر موجود اس کی کاری گری اور صنعت کا ری کا بولتا ہوا ثبوت ہے۔ اور بیسب اس کی واحدا نیت کا اعلان کررہے ہیں۔ اور اس کے شریک نہ ہونے پر دلالت کررہے ہیں۔

۷۷: الطا همر: جو ہرتتم کی شبا هت ،ہم سری ،مثال ،ضداور دیگر تمام نمکنه صفات سے پاک ومنز ہ ہو۔ جیسے حدوث وزوال ّ اور حرکت وسکون ،ایک جگہ سے دوسری جگہ انتقال کرنا وغیر ہ۔

غرضيك مخلوقات كى صفات اوران كے معانى سے بلندوبالا ہو۔اورعقل بشرى اس كى صفات كا ادراك حقيقى اور احاطه نه كرسكے

۴۸: العدل: اس ذات كو كہتے ہیں جو ہوا و ہوس پرست نہ ہو۔اور فیصلوں میں ظلم و جبر نہ كرتا ہو۔ انسان تب عا دل ہوسكتا ہے جب اس كے قول بقعل اور اس كے فیصلوں میں ظلم نہ ہو۔

79: العفو: اسے کہتے ہیں جوانسان کو ہلاک کر دینے والے گنا ہوں کو مٹاد سے۔اور دو گنا نیکیوں میں تبدیل کر دے۔ کلمة ''عنو''لغت عربی میں اثر مٹانے کے معنی میں آتا ہے۔جیبا کہ کہا جاتا ہے (عفت الریح الاثر یعنی محتہ ) ہوانے اثر کو زائل کر دیا ہے۔

۵۰: الغفور: اسے کہتے ہیں جواخر وی عقاب اور عذاب سے درگز رکر دے۔

" غفور" عربی میں "غفر" سے ما خوذ ہے اور اس کے معنی چھپانے کے ہیں۔ای لیے سر چھپانے والی چیز کو بھی عربی میں "مغفر" کے نام سے یا دکیا جاتا ہے۔ مثلاً (ہلمٹ وغیرہ) لیکن" عفو" اور "خفور" میں فرق یہ ہے کہ "عفو" میں درگزر کا مبالغہ ہے۔ جبکہ "غفور" کے معنی میں اسطرح وسعت نہیں ہے۔ کیونکہ "عفو" اسے کہتے ہیں جو گنا ہوں کے آٹا رکو بھی مثارے دے جبکہ "غفور" کے معنی اس طرح نہیں ہیں بلکہ ہوسکتا ہے اثر گناہ رہے مگراسے درگذر رکرتے ہوئے چھپا دے۔

ا۵: الغنی: وہ ذات جو مخلوق سے بذاتہ بے نیا زاور مستغنی ہو۔اورائے مخلوق کی طرف کوئی حاجت در پیش نہ آئے۔اور وہ ہرتم کے آلات وغیرہ سے بھی بے نیاز ہو۔جبکہ اس کے سواہر چیز مختاج ہے۔اگر چہوہ اپنے وجود میں ہی مختاج کیوں نہ ہو۔لیکن ذات کردگار غنی مطلق ہے۔

۵۲: الغیاث: پریشان اور مصیبت زده لوگوں کی فریا دری کرنے والے کو کہتے ہیں۔ اور بیر مبالغہ کے معنی میں ہے۔ لیعنی بہت زیادہ فریا دکو پورا کرنا۔

۵۳: الفاطر; وه ذات جس في مخلوق كوخلق كياراوراس كي سائة كوئى اور مثال بهى نبيس تقى باكداس و كير كرخلق فرماتا ـ

لهذا بغيرنمونه ومثال كے خلق كرنے والے كود فاطر" كہتے ہيں۔

۵۴: القرو: وہ ذات جوانی خدائی میں مکتا ہو۔اور وہ جس کے ساتھ اور کوئی نہ ہو۔ بلکہ وہ لا شر میک ہو۔اور اپنے احکام کے صادر کرنے میں بھی تنہا ہو کسی کامختاج نہ ہو۔

۵۵: الفتاح: وہ جواپنے بندوں کے مابین فیلے کرے ۔جیسا کہ عربی میں کہاجا تا ہے '' فتح الحا کم بین الحصمین ''لینی حاکم

نے دوگر وہوں کے مابین فیصلہ کیا ہے۔

اورای معنی میں پرقرآن مجید میں بھی بیلفظ استعال ہوا ہے ۔ جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے (ربنا افتح بیننا و بین قو منا بالحق وانت خیر الفاتحین) سورة الاعراف ۸۹۔

یعنی جارے درمیان تھم لگا اور فیصلہ کر۔

اورای طرح '' فاح''بندوں کے رزق کوکشا دہ کرنے اور ان پر رحمت نا زل کرنے کے معنی میں بھی آتا ہے۔

۵۲: الفالق: اسے کہتے ہیں جورحم ما در سے بچہ کو اور در خت کو دانہ سے اور زمین کو پھاڑ کر اس کے خز انوں کو باہر لائے۔ جبیبا کہ ارشاد خدا وندی بھی ہے کہ (والا رض فرات الصدع) سورة الطارق،۱۱۔

ظلمت سنورض كوطلوع كيا، آسان سے پائى كوبرسايا۔ اور دريا كوموئ كراسته بنانے كيلے شكافت كيا۔ جيسا كر آن مجيد ميں م مجيد ميں ہے (فانقلق فكان كل فوق كالطود العظيم ) مورة الشراء ١٣٠ ـ ترجمہ: چنانچه دريا شكافته ہو كيا اور برحصه ايك پها رُجيسا نظر آنے لگا۔

ے 2: القدیم جو المام جزوں پر ہر جہت سے متقدم ہو۔نہ یہ کہ اس کا وجود سب سے پہلے ہے اور عدم اس سے سابق نہیں ہے۔ بلکہ وہ ہر جہات سے ہرشی وسے متقدم ہے۔

۵۸: الملک: وہ ذات جو ہر چیز کی ما لک ہو۔اور ہر چیز اس کے کنٹرول میں ہواور اس کے دائر ہ ملکیت سے باہر نہ ہو۔
عالم ''ملکوت'' بھی اسی کے ملک میں ہے ۔تو بیجی ملک سے ہے آخر میں (تاء) کا اضافہ کر دیا گیا ہے ۔جیسا کہ
''رھبوت'' اور''رحموت' کے آخر میں (تاء) کا اضافہ کیا گیا ہے۔جیسا کہ عرب کہتے ہیں (رصبوت خیرمن رحموت) خوف
وڈر ترحم سے بہتر ہے۔

29: القدوس: ير قدس سے ہاور (فعول) كوزن پر ہے۔ اور اس كے معنى طہارت و پاكيزگى كے ہيں يعنى جو برقتم كے عيوب نقائص سے منز و ہو جيسا كه الا تكه كا قول خدا وعد ذوالجلال نے قرآن يس نقل فرما يا ہے كه (و نسخت نسج بحمد ك و نقد س لك) مورة القرق ٢٠٠٠

ہم تیری شیع و نقد لیس کرتے ہیں۔

لعني ہم تھے پاک و پا کیزہ سجھتے ہیں۔

اس لیے حظیرہ القدس اس پاک و پا کیزہ مکان کو کہتے ہیں جہاں پر دینوی مصائب وشدا کداور نا فرمانیوں کی غلاظت و

غيره نهږو\_

بعض روایات میں ہے کہ قدیمی آسانی کتب میں اللہ تعالی کو مقد وس "کے نام سے یا دکیا جاتا تھا۔

۱۹۰: القوى: يركبي دون المحتى مين آتا ہے \_ يعنى جوكى چيز پر قوت رکھ وہ اس پر قد رت بھى ركھتا ہوتا ہے \_ لہذا اس كے معنى يہاں پريد بين كدوہ جو بھى بھى عاجز نہ ہو \_ اور ضعف اس پر طارى نہ ہو سكے \_ اور وہ كى كى مدد كامحتاج نہ ہو \_
 ۱۲: القريب: جو پكار نے والوں كو جو اب و \_ \_ جيسا كہ ارشا د خدا وندى ہے كہ (اجيب دعو ـ قالمداع) مورة ابتر القريب: چو پكار نے والوں كو جو اب و \_ \_ جيسا كہ ارشا د خدا وندى ہے كہ (اجيب دعو ـ قالمداع) مورة ابتر \_ ١٨٦٤ ـ پكار نے والے كى آواز كوسنتا ہوں \_ \*

اور بیر بھی اس معنی میں بھی آتا ہے کہ وہ ہرفتم کے خیالات اور قلبی وسوسوں کا عالم ہے۔اس سے کوئی چیر چھپی ہوئی نہیں ہے۔خدا اور مخلوق کے خیالات کے درمیان کوئی چیز حاکل اور کوئی مسافت و فاصلہ نہیں ہے۔جیسا کہ تول خدا وندی ہے کہ رو نحن اقر ب الیه من حبل الو دید) سورة ق٢١۔

اور ہم اس کی شدرگ سے بھی زیادہ قریب ہیں۔

وہ اس طرح قریب نہیں ہے جیسے ایک انسان کسی چیز کے قریب ہوتا ہے کہ اسے حواس ظا ھرید وغیرہ سے مس کیا جاسکا ہے۔ بلکہ وہ عین قریب ہو نے کے عین بعید بھی ہے۔ لہذا وہ ممکنات کی طرح دور وقریب نہیں ہے۔ بلکہ وہ اطاعت و عبادات سے قریب ہونے کے عین بعید بھی ہے الہذا وہ ممکنات کی طرح دور وقریب نہیں ہے۔ بلکہ وہ اطاعت و عبادات سے قریب ہے۔ جو زیا دہ مطبع ہے وہ زیا دہ قریب خدا وندی ہے۔ لہذا خالق دو جہاں کے حق میں فوقیت و تحسیب بھی سے بہل و بعد اور قرب و بعد کے وہ معنی و مقامیم متھور نہیں ہو سکتے جو ممکنات کیلئے جائز ہیں۔ چو تکہ وہ ان تمام سے پہلے تھا۔ نہ بل قانہ بعد تھا نہ طوتھا اور نہ شل تھا۔ (تعالی الله عما یقولون الظالمون)۔

٦٢: القيوم: وه جوبغيرزوال كے قائم و دائم ہو۔اوراسے كہتے ہيں جو ہر چيز پرتوجداوراس كى رعايت كرے۔

۲۳: القالِض: اس کے معنی میہ بیں کہ وہ اپنی حکمت کے تحت لوگوں کے رزق کو کم کر دے۔ تا کہ انھیں صبرے آز مائے ۔اور آخرت میں ان کیلئے قیمتی اور عظیم اجر محفوظ کرے۔

اورروح كوقبض كرنے والے كوبھى قابض كہتے ہيں۔

ملکت کے معنی میں بھی آتا ہے۔ جیسا کہ کہا جاتا ہے (قبض فلان) بینی فلاں کے قبضہ و ملکت میں ہے۔ اور ای معنی میں قول خدا وندی بھی ہے کہ (والارض جمیعاً قبضته یوم القیامة) درة الزمر ۲۷۔

بوری زمین ای کے قبضہ اور ملکیت میں ہے۔

جيبا كرايك اورمقام برارشا وخداوندى بيكر (و له الملك يوم ينفخ في الصور) سورة الانعام ٢٠-

جس دن صور چھو نکا جائے گا اس دن سارااختیارای کے ہاتھوں میں ہوگا۔

(و الا مريو مئذ لله) سورة الانفطار ١٩ـ

اس دن ( قیامت کو )سارااختیا رالله کا ہوگا۔

۲۴: الباسط: وہ ذات جواپنے نضل وکرم سے رزق میں کشا دگی کردے۔ تا کہ لوگ فقر و فاقہ میں نہر ہیں۔

٨٥: القاضى: جو بندوں پر آوا مرونو ائل كے ذريعة حكمرانی كرے آوران پر حاكم ہو۔

یہ لفظ در حقیقت عربی زبان میں (قضاء) سے ماخو ذہبے اور اللہ تعالی کے حق میں قضاء کے نتین معانی متصور ہو سکتے ہیں۔ انکسی چیز کا حکم کرنا ،اسے لا زم کرنا۔

جيبا كذار شاوخداوندى ہے كـ (و قضى ربك الا تعبد و الا ايا ه) مودة الا مراء٢٣٠

آپ کے پرور دگار کا فیصلہ ہے کہتم سب اس کےعلاوہ کسی کی عبادت نہ کرنا۔

جینا کر بی میں کہاجا تا ہے کہ (قطعی القاضی علیہ) لینی قاضی وجا کم نے اس پر حکم لگایا ہے اور اس پر فلا ں چیز لا زم قرار دی ہے۔

۲: خبر دینا اور اعلان کرنے کے معنی میں آتا ہے۔ جبیرا کہ ارشا دخدا وندی ہے کہ (و قبطید الله بندی اسو ائیل فی الکتاب ) سورة الا ترانی

اور ہم نے بنی اسرائیل کو کتاب میں بداطلاع بھی دے دی تھی۔

۳: تمام و کامل کرنے کے معنی میں آتا ہے۔ جیسا کر قول خدا وندی ہے کہ (فقصہ ن سبع سما وات فی یو مین) ورة نصلت ۱۲۔

پھران آ سانو ں کو دو دنوں کے اندرسات آ سانوں میں تکمل کر دیا۔اورائی معنی میں عربی میں کہا جاتا ہے کہ (قسضسی فلاں حاجته ) بینی اس نے اپنی حاجت کو تکمل اور تمام کر دیا ہے۔

۲۲: المجید: جو بہت زیادہ کریم ہو۔جیسا کہ خی شخص کو کہا جاتا ہے کہ (فلان ماجد) لیعنی بہت زیادہ عطا کرنے والا ہے۔ کریم وعزیز کے معنی میں بھی استعال ہوتا ہے۔جیسا کہ قول خداوندی ہے کہ

(قرآن مجید) سورة البروج۲۱-یعنی به بزرگ و برتر قرآن بے۔اورلغت میں بیصاحب شرف وعزت کو کہتے ہیں۔

٢٤: المولى: اس كے معنی مومنین كی مد دكرنے والے كے بیں ليعنی جومومنین كوثو اب اور ان كے اكرام واحر اس كا ذمه دار ہو۔

جیما کہ قرآن مجید میں ہے کہ (الله ولی الذین آ منو ایخو جھم من الظلمات الی النور ورة البرة ٢٥٥٥۔ الله صاحبان ایمان کا ولی ہے وہ انھیں تاریکیوں سے نکال کرروشنی میں لے آتا ہے۔

اور بھی (مولی) کے معنی (اولی) بھی کیے جاتے ہیں جیسا کہ رسول خدا نے خطبہ غدیر ہیں حضرت علی کے اعلان ولایت کے وقت اپنے خطبہ میں (مولی) کوائی معنی میں استعال کیا تھا۔ جیسا کہ ارشاد ہے کہ (السست اولیہ مسلک مدید افضا کہ معنی میں استعال کیا تھا۔ جیسا کہ ارشاد ہے کہ (السست اولیہ مسلک مدید افضا کہ معنی مسلک مدید افضا کہ اولیہ کا دولیہ کی دولیہ کا دولیہ کا دولیہ کی دولیہ کی دولیہ کی دولیہ کے دولیہ کی دولیہ کی دولیہ کا دولیہ کی دول

قال: من كنت مَوْ لاه ،فعلى مو لاه\_

کیا میں آپ کے نفوس کی نسبت آپ پر زیا دہ حق تصرف اور میں اولی نہیں ہوں؟ تو سب نے جواب دیا جی ہاں رسول خدا کی جرآپ نے فرمایا! (لہذا) جس کا میں مولا (لیعنی اولی) ہوں اس کاعلی مولا ہے۔ یعنی علی کواس کے نفس پر اولویت ہے۔ اور بیمولا سر پرست کے معنی میں بھی استعال ہوتا ہے۔ اس لیے بچوں کے سر براہ کوعر بی میں (ولی) کہا جاتا ہے لہذا ہر وہ جو کسی کے امور کی نگر انی اور اصلاح کر سے اسے اس کا ولی کہا جاتا ہے۔ اور خدا وند ذو الجلال کو بھی ''ولی''اس معنی میں استعال کرتے ہیں چونکہ وہ مونین کے دینی و دینوی امور کا ذیب دار اور ان کی اصلاح کرنے والا ہے۔

۲۸: آلمناً ن بنتو ل وعطا كرنے والے كو كہتے ہيں ۔جيباكدار شادخداوندى بى كدرف منن اوا مسك بغير حساب

اب چاہے لوگوں کوعطا کرویا اپنے پاس رکھوتم سے حساب نہ ہوگا۔

79: المحیط: جو ہرتیء پرحاوی اور اس پر کنٹرول کیئے ہو۔اورکوئی چیز اس کے علم اور قدرت سے باہر نہ ہو۔جیسا کہ قرآن مجید علی ہے کہ (فلا یعز ب عنه مثقال ذرة فی السموات ولا فی الا رض ولا اصغر من ذلك ولا اكبر الا فی كتاب مبین) سرة بائد۔

اس کے علم سے آسان وزمین کا کوئی ذرہ دور مہیں ہے اور نہ اس سے چھوٹا اور نہ بردا بلکہ سب کھواس کی روش کیا ب میں محفوظ ہے۔

(قل لو كان البحر مداداً لكلمات ربى لنفد قبل ان تنفد كلمات ربى و لو جننا بمثله مدداً)

الكهفه ١٠ (اے حبیب ) آپ كهه ديجيكه اگرميرے پر ور دگار كے كلمات كيلئے سمندر بھى روشنى بن جائيں تو كلمات رب کے ختم ہونے سے پہلے ہی سارے سمندرختم ہوجا کیں گے جا ہے ان کی مدد کیلئے ہم ان جیسے اور سمندر ہی کیوں نہ لے

(ولو ان ما في الارض من شجرة اقلام والبحر يمده من بعده سبعة ابحرما نفدت كلمات الله) مرة لقمان ١٤٠ اگر روئے زمین کے تمام ور خت قلم بن جا کیل اور سمندر کوسہا را و بینے کے لئے سات سمندر اور آ جا کیل تو بھی کلمات الهی تمام ہونے والے نہیں ہیں۔ لہذا کوئی بھی اس کی قدرت سے دور اور با ہر نہیں ہے۔ جا ہے وہ چیونی ہویا کو ئی بردی مخلوق ہوسب اس کے سامنے عاجز اور اس کی قدرت کے تحت ہیں ۔اور اس گرفت میں مقہور ہیں ۔ جا ہے عرش عظیم ہو یا فرش خاک ہوعظیم مخلوق ہو یا چھوٹی وحقیر مخلوق ہوسب پراسی کی بالا دستی اوراس کا کنٹرول ہے۔(و هدو علی كل شيء قد يو) سورة المائدة ١٢٠٠

(ما خلقكم ولا بعثكم الاكنفس وأحدة ورة لقان ١٨٠

تم سب کی خلقت اورسب کا دوبارہ زندہ کرنا ایک نفس کی طرح ہے۔

(وانما امر ه اذا اراد شياء ان يقول له كن فيكون) سرة يم٨٠

اس کا امر صرف بیہ ہے کہ کسی شیء کے بارے میں (کن) کا ارادہ کرے تو وہ ہوجاتی ہے۔

مك: الممين : وه جوايخ الارخلقت اور آيات قدرت سے ظاهر وبين مو

ا٤: المقيت: صاحب اقتدار كوكت بير-

جیبا کہ زبیر ان عبدالمطلب کا شعر بھی ای معنی میں ہے کہ

وذى ضغن كففت النفس عنه وكنت على مساءنة مقيتاً

میں نے صد کرنے والے سے ایے نفس کو محفوظ رکھا جبکہ میں اس سے انتقام لینے پر قدرت رکھتا تھا۔

لغت قوم قریش میں بیلفظ (انقام) کے معنی میں استعال ہوتا ہے۔جبکہ ان کے علاوہ کے ہاں بیلفظ (مقیت) (حفظ) كے معنى ميں آتا ہے۔

اورروزی عطا کرنے کے معنی میں بھی استعال ہوتا ہے۔

24: المصور: وہ ذات جس نے مخلوق کومختلف اشکال اور صور تو ں میں خلق فرمایا ہے تا کہ ایک دوسرے کے ساتھ مل جل

نه جائيں \_اور تعارف اور پيچان ميں آسانی ہو \_

جینا کدار شاوخدا وندی ہے کہ (و صور کھ فاع حسن صور کھ اور المون ٢٢٠

٧٤: الكريم: سخاوت كرنے والا رجيبا كه كهاجا تاب (رجل كريم) يعني جواد\_

اور بیعزیز کے معنی میں بھی آتا ہے جیسا کہ عربی میں کہا جاتا ہے کہ (فسلان اکر م عملی من فسلان) لیعنی فلال شخص میرے نزویک فلال کی نسبت زیادہ عزیز ہے۔ اور اس سے قول خدا وندی بھی ہے کہ (انسه لقر آن کو یم) سورۃ الوا قدے۔ یہ بوامحرم ومعزز قرآن ہے۔

س2: الكبير: بزرگ وسر داركو كہتے ہيں ۔جيسا كەقوم كے بڑے كوكہا جاتا ہے كەفلا ك سيد وسر دار ہے۔

22: الكافى: وه جس پر بھر وسه وتو كل كيا جائے ۔ اور وه اس كى تمام حاجات كيلئے بورا بھى ہو كى دوسر ے كامحتاج نہيں كرتا \_جيباكدارشا وخداوندى ہے (ومن يتوكل على الله فهو حسبه)ورة الطلاق ٣٠

جوخدا پر بھروسہ کرے خدااس کیلئے کافی ہوتا ہے۔

24: كا شف الضر: وه جومصيبتوں كودوركرنے والا مو جيسا كرقر آن ميں ہے كه (امن يجيب المصطر اذا دعا ه و يكشف السوع) ورة الله الله عليه

جومفطر کی فریا دکوسنتا ہے جب وہ اس کوآ واز دیتا ہے۔اوراس کی مصیبت کو دور کرتا ہے۔

22: الورز: جوالك مو- مروه چيز جومفرد مواسع كى مين "ور"ك نام سے يادكيا جاتا ہے-

۷۸: اکنور: وہ جس کے نو رکی ضیاء سے لوگوں کو ہدایت اور بصارت عطاء ہو۔

''نور''روشنی وضیاء کے معنی میں ہے۔خدامنیر ہے۔لیکن چونکہ آبل آسان وزیمن کواسی ذات سے ہدایت حاصل ہوئی ہے اس لئے اسے''نور'' کہا جاتا ہے۔لہذا اس پرمصدر''نور'' کا اطلاق کیا جاتا ہے۔

یا پھراس وجہ سے اسے ''نور'' کہا جا تا ہے چونکہ وہ نورکا خالق ہے اور نورکو بھی نورا نیت اسی ذات کر دگار نے عطا کی ہے۔

24: الوهاب: جوبهت زياده عطاكر \_\_\_

٠٨: ألنا صر: جو مدوكار ہو۔ اور نصير بھي اسي معني ميں ہے۔

۱۸: الواسع: وہ ذات جس کے غنی ہونے سے بندوں کا فقر دور ہو،اور جو پوری مخلوق کے رزق کو وسیع کرے۔

کہا گیا ہے کہ یہ بہت زیا دہ غنی و بے نیاز کے معنی میں بھی آتا ہے۔

اوریہ" حسب قدرت" کے معنی میں بھی آتا ہے۔

جیما کہ کہاجا تا ہے (انفق علی قدر و سعك) حسب قدرت خرچ كرو\_

۸۲: الو دو د: بيد و و نسيه ما خو ذ ب اوراس كمعنى بين كداين بندول سي محبث كرنا يعنى ان سي راضى ربها اوران كامال كوقبول كرنا اور بيم بين بين بين كداين بندول سي محبق الله مدالو كامال كوقبول كرنا اور بيم بين بنان كمعنى من بين بين الله مدالو حمن و د اً بورة مريم ۹۲

عنقریب رحمٰن لوگوں کے دلوں میں انکی محبت پیدا کر دے گا۔

۸۳: المحا دی: جولوگوں پراپنی ہدایت کی نعت کرے۔اس نے لوگوں کو فطرت تو حید واسلام پر پیدا کر کے عزت بخش ہے۔اور انھیں عقل والہام کی قوت عطاء فر مائی ہے۔جس سے وہ ہدایت کے ساور لوگوں کوراہ ہدایت کی را ہنمائی فر مائی ہے۔اور انھیں عقل والہام کی قوت عطاء فر مائی ہے۔جس سے وہ ہدایت کمل فر ما دیا۔
لے سکتے ہیں ۔اور پھرانبیاء کرام اور اوصیاء اور اولیاء عظام کے ذریعہ نظام ہدایت کمل فر ما دیا۔

جيها كمارشا دخداوندي م كم (ليهلك من هلك عن بينةو يحي من حي عن بينة) مورة الانفال١٣٢ـ

تا کہ جو ہلاک ہووہ دلیل کے ساتھ ہواور جوزندہ رہے وہ بھی دلیل کے ساتھ زندہ رہے۔اور تمام لوگوں کی ہدایت کے انتظام کرنے کے بارے میں ارشاد خداوندی ہے کہ (و اصافہ مو د فہدینا ھھ فاستحبو العمی علی الهدی ہورہ فسات اور قوم خمود کو بھی ہم نے ہدایت دی لیکن ان لوگوں نے گراہی کو ہدایت پرزیادہ پسند کیا۔

اورلوگوں کو فطرت تو حید و اسلام پر پیدا کر کے نور ہدایت سے معزز کرنے کے بارے میں ارشا و خدا وندی ہے کہ رفطرت الله التی فطر النا س علیها) سرة الروم ٣٠٠۔

دین وہ فطرت الہی ہے جس پراس نے انسانوں کو پیدا کیا ہے۔

اوراس طرح اس امر پرقول رسول اسلام مجھی ولائت کرتا ہے کہ (کیل مولو دیو لد علی الفطرة و انها ابواہ ا یہو دانیه و یسطر الله و یمجسانه) ہرنومولود فطرت (دین اللی) پر پیدا ہوتا ہے۔ پھراس کے ماں باپ اسے یہو دی، نفرانی اور مجوسی بنا دیتے ہیں۔

انبیاء کرامؓ کے ذریعہ دین کونا فذفر مایا اور دین و ہدایت کے انوار کوائیس کے ذریعہ ہر جگہ پھیلایا۔اورلوگوں کو دین کی

طرف ترغیب دلائی اور خالفت کرنے پر سز اکو سنا کر ڈرایا۔ تا کہ لوگ راہ ہدایت پر چلیں ۔اور لوگوں کو تو فیقات بھی عطاء کیں ۔اسی طرح خالق دو جہاں نے حیوانات کو بھی ہدایت قرمائی کہ کیسے اپنے لیئے رزق تلاش کرنا ہے ۔اور کس طرح نقصان دہ چیزوں سے اپنا بچا ؤکرنا ہے ۔اور بیسب پچھالطاف الہیدییں سے ہے۔

۸۴: الوفی: اسے کہتے ہیں جوعہدو پیان کی وفا داری کرے۔

۸۵: الو کمیل: وهٔ جولو گون کا متولی هور اورانگی حفاظت کا ذیمه دار هو به

اور بیمتن مال پر وکیل کے حق میں بھی استعال ہوتا ہے۔

ود کیل '' کبھی معتمداور پناہ گاہ کے معنی میں بھی آتا ہے۔ اور ویل '' کبھی معتمداور پناہ گاہ کے معنی میں بھی آتا ہے۔

اور بندوں کے رزق کے نفیل ہونے کے معنی میں بھی استعال ہوتا ہے۔جیسا کہ ارشاد خدا وندی ہے کہ (حسبنا الله و نعمد اللو کیل ہورة آل عران ۱۷۲۔

الله جمیں کافی ہے اور وہ بہترین کفالت کرنے والا ہے۔

۸۲: الوارث: وہ جس کی طرف موت کے بعدسب املاک لوٹتی ہیں۔اور وہی مالک و وارث ہے۔خالق کا کنات بوری مخلوق کے فناء ہو جانے کے بعد بھی باتی رہے والا ہے تمام لوگوں کی وراثت ان کی موت کے بعد اس ذات کردگار کی طرف پلٹتی ہے۔

۸۷: البرزوه جوابیخ نیک بندوں پرمبربان ہو۔اس کے احسانات ساری مخلوق پر اور (بر) بھی کھار صادق کے معنی میں بھی آتا ہے۔ معنی میں بھی آتا ہے۔ جیسا کہ کہاجاتا ہے (ہوت ہمین فلان ) لینی فلان کی تتم کچی تتی ۔

۸۸: الباعث: وہ جو مخلوق کوموت کے بعد دو ہارہ زندہ فر مائے گا۔اور ان کا حساب و کتاب لے گا۔اور پھر وہ ہمیشہ کیلئے ہاتی رہیں گے۔

۸۹: التواب: وه ذات جوتوبه كوتبول كرے \_اور خطا وَل سے در كز رفر مائے \_

90۔ الجلیل: وہ جوصاحب قدرت وجلال ہو۔ جوشان وعظمت والا ہے۔ اور اس کے سامنے بڑی بڑی شان والے حقیر ہیں۔ 91: الجواد: وہ جو بہت زیادہ انعامات واحسانات کرے۔ (کریم) اور (جواد) کے درمیان فرق یہ ہے کہ (کریم) سوال کرنے پرعطاء کرتا ہے جبکہ (جواد) بغیر سوال کے بھی عطاء کرتا ہے۔ اور بعض کے نز دیک اس کے برعکس ہے۔ غداوند ذوالجلال کوتنی نہیں کہا جا سکتا کیونکہ''سٹاوت' اسکی صفت ہوسکتی جونرم ہو ۔مثلاً جیسے کہا جاتا ہے کہ (اد ص سبحا ویقی زمین نرم ہے ۔لہذا غدا کی ذات''نرم''وغیرہ کی صفات سے منزہ ہے جو کہ ممکن کی صفات ہیں۔

97: الخبير: وہ ذات جو ہر چیز سے آگا ہ ہو۔اور کوئی چھوٹی سے چھوٹی چیز بھی اس سے خفی ومستور نہ ہو۔جیسا کہ کہا جاتا ہے (فلان عالم خبیر) یعنی وہ جو اشیاء کی حقیقت اور کنہ سے آگا ہ ہے۔

۹۳: الخالق: وہ زات جس نے بغیر نمونہ ومثال کے کا تُنات کوخلق فر مایا۔ جیسا کہ ارشا دخدا وندی ہے کہ (هل من خالق غیر الله) سورة فاطر سے جسیا کہ اس آیت میں ہے کہ (انبی اخلق لکھ من الطین کھیئة الطیر) ورة آل عران ۲۹ میں تمھارے لئے مٹی سے پرندہ کی شکل بنا وَں گا۔

اس آیت سے مراد بیر ہے کہ حضرت عیسیؓ نے پرندہ کی شکل میں مٹی سے مورتی کو مقدر کیا ۔جبکہ حقیقت میں اس کا خالق اور وجو دعطاء کرنے والا اللہ تبارک وتعالی ہے

مه: خير الناصرين: جوبهت زياده مددكرنے والا بو جيبا كه بهت زياده رحت كرنے والے كو "خيسو السو الحمين" كتے ہيں۔

90: الدیان وہ جو بندوں کوان کے اعمال پر جزاء وسزاء دے۔ جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ (کماندین قد ان) جیسا کرو گے وہیا آپ کے ساتھ ہوگا۔

جبیا کہ و بی میں شعر بھی ہے کہ

كمايدين الفتي يومأيدان به من يزرع الثوم لا يقلعه ريحاناً

تر جمہ: جوکسی کے ساتھ جیسا کر ہے گا ایک دن ضروراس کی جزا رہائے گااییانہیں ہے کہ جولہن کا شت کرے وہ نیا زیو کاٹے گا۔

۹۲: الشکور: وہ جو بہت مخصر شکر کرنے پر بہت زیا دہ تواب واجر عطاء فر مائے ۔اور مخصر شکر پر راضی ہو جاتا ہے۔جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے کہ (ان ربنا لغفو رشکور) ہورة فاطر ۳۳۔

لغت میں نیکی واحسان کے اعتراف کرنے کوشکر کہتے ہیں۔

الله تبارک و تعالی اپنے بندوں پر محن اور انعام کرنے والا ہے۔ چونکہ وہ اپنی اطاعت کرنے والے کو جزاء وثو اب عطاء

کرتا ہے تو مجاز کے طور پر خداوند ذوالجلال کے حق میں بھی بندوں کیلئے''شکر'' کواستعال اوراس کا اطلاق کیا جاتا ہے۔ 92: العظیم: صاحب جلالت وعظمت کو کہتے ہیں۔

98: اللطیف: بندوں پر لطف و کرم کرنا۔ بندہ کوخبر تک نہیں ہوتی خدا اس پر لطف کرتا ہے۔اور یہ بہترین تدبیر اور کا م کرنے کے معنی میں بھی آتا ہے۔جبیبا کہ حدیث میں ہے کہ' لطیف' کے معنی سے ہیں کہ خدانے بہترین وغریب مخلوق کو پیدا فر مایا ہے۔جبیبا کہ اے' دعظیم''کہا جاتا ہے کیونکہ اس نے عظیم مخلوق کوخلق فر مایا ہے۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہ خدا کولطیف اس لیے کہتے ہیں کہ چونکہ وہ''لطف'' کا فاعل ہے۔ اور''لطف'' اسے کہتے ہیں کہ ان امور کا دستیاب کرنا جن سے اطاعت خداوندی ہواور گنا ہوں سے بیخے کیلئے مواقع فراہم کرنا۔

99: الشافی: وہ ذات جوبغیر کسی واسطہ کے شفاء و عافیت عطافر مائے ۔اور مختصری دعا سے مصیبتوں کوٹال دے ۔جبیبا کہ خالق کا نئات نے قرآن میں حضرت ابراہیم سے حکایت کرتے ہوئے قول نقل فر مایا کہ (واذا مسر صست فہو یشفین) مورۃ الشراء ۸۰۔ اور جب میں مریض ہوتا ہوں وہی ذات مجھے شفاء دیتی ہے۔ یہ مجموعہ اساء حملی ہیں۔

تنمبیہ: ان اساء کوخصوصا ذکر کرنے کے بیمن نہیں ہیں کہ ان کے علاوہ ذات کردگار کے اور کوئی اساء نہیں ہیں۔ کوئکہ آئمہ حدیٰ علیہم السلام کی ادعیہ میں خداوند ذوالجلال کے لئے بہت زیادہ اساء ذکر کیے گئے ہیں۔
لیکن خصوصا ان اساء کو ذکر کرنا اس لیے ہے کہ شاید انہیں بقیہ اساء پر فضیلت اور اشر فیت حاصل ہے۔
اور بیر بھی معلوم ہونا چا ہے کہ بیدا ساء متعددہ جو کہ متعدد معانی پر دلالت کرتے ہیں اس سے ذات باری تعالی کی ذات مقدس میں کی فتم کا تعدد اور کثرت شابین ہوتی ۔ کیونکہ بیرصفات اس کی عین ذات ہیں ۔ اور ذات باری تعالی ہر جہت اور اعتبارات سے واحد و یکتا ہے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) حتی کہ اسکے حق میں ہر جہت واعتبارات کا کہنا بھی حقیقت میں صحیح نہیں ہے۔ بلکہ یہ بھی تیا مج ہے۔ کیونکہ وہ واحد ہے ، الاصحد ود ہے، بسیط ہے ، حق ہے ، اس کے بارے میں جہات کا تصور کرنا اے محدود کرنے کے متر ادف ہے ۔ لیکن چونکہ اُلفا ظاقا صر ہیں اصل مراد کے بیان کرنے کیلئے تولہذا انہی قاصر اور تنگ الفاظ کا سہارالینا پڑتا ہے ۔ اور کیلئے تولہذا انہی قاصر اور تنگ الفاظ کا سہارالینا پڑتا ہے ۔ اللہ میں الجھتے نہیں دانا نواص کوموتی کی ضرورت نہ صدف کی

صفات کے بارے میں تحقیق انیق صفات باری تعالی دواقسام پر ہیں۔

ا:صفات هيقيه \_

۴: صفات اضا فیهر

صفات هنیقیه : وه صفات میں جو بلحاظ ذات میں بتو انہیں ذاتیہ بھی کہا جاتا ہے۔ جیسے می مقدیم ،از لی ، باتی ،موجود ،سر مدی صفات هیقیه میں ۔

صفات اضا فیہ: بیالی صفات ہیں جو بلحاظ غیر ہیں مثلاً وہ صفات جواس کے افعال کے لحاظ ہے اس پر بولی جاتی ہیں۔ جیسے قادر، رحیم ، خالق، بیالی صفات ہیں کہ

مقد ورکے اعتبار ولحاظ سے اسے قا در کہا جاتا ہے۔ای طرح اسے مخلوق کے لحاظ سے خالق اور جس پررحم کرے اس لحاظ سے اسے سے اسے رحیم کہا جاتا ہے۔تو بیصفات صفات فعلیہ سے یا د کی جاتی ہیں۔

لیکن بیرصفات بھی اپنے کثر ت معنی و مفاجیم کے با و جو د ذات کر دگار میں کسی قتم کا تعدد اور کثر ت پر دلالت نہیں
کر تیں۔ تعدد و تکثر فقط ان کی طرف نسبت میں ہے۔ وگر شد ذات ایک ہی ہے۔ اور اس میں کسی قتم کی جہات واعتبارات
کا بھی تعدد نہیں ہے۔ جس وقت وہ قا در ہے بعیند اس وقت وہ خالق بھی ، رحیم بھی ہے۔ اور اسی طرح دیگر صفات سے بھی
موصوف ہے لیکن بیر تعدد فقط اور فقط ان امور خار جیہ جو کہ کھو ظات ہیں مثلاً مخلوق ، مرحوم ، مقدور وغیرہ میں ہے۔ وگر نسہ
اس کی ذات وحدہ لا شریک لہ میں کوئی تعدد نہیں ہے۔ تعالی عن ذلک علواً کبیراً۔

فصل: حفرت انام جعفرصادق عصمنقول ہے کہ (من عبد الله بالو هم فقد کفر و من عبد الا سماء عليه بصفاته السمعنی فقد کفر ،ومن عبد الا سمو و المعنی فقد اشرك و من عبد المعنی بایقاع الا سماء علیه بصفاته التی و صف بها نفسه فعقد علیه قلبه و نطق به لسانه فی سر ائر ه و علانیته فاؤلئك اصحاب آمیر المو منین علیه السلام) ایک اور حدیث میں یوں ہے کہ (فاؤلئك المومنون حقاً) جس نے وادی گمان میں ره کرفدا کی عبادت کی وہ بھی کا فر ہوا۔ اور اسم ومعنی دونوں کی عبادت کی وہ بھی کا فر ہوا۔ اور اسم ومعنی دونوں کی عبادت کی وہ بھی کا فر ہوا۔ اور اسم ومعنی دونوں کی عبادت کی دہ بھا اسامان کے والا مشرک ہے لیکن جس نے خدا وند ذو الجلالی کی ان معنی پر اس اعتبار سے عبادت کی کہ میراسا عالی معانی پر دلالت کرتے ہیں۔ جو ایبا اعتقاد کرتے ہوئے عبادت خدا کرتا ہے وہ فقی مومن ہے۔ اور وہ ائیر المومنین علی ایس ایس ایس ایس میں سے شار ہوگا۔

فصل: حفرت نبی اکرم سے منقول ہے کہ ایک دن حفرت جبرائیل حضرت رسول خدا کی خدمت میں ایک دعالیکر فرصل: حفرت رسول خدا کی خدمت میں ایک دعالیک فرحت وخوشی سے نازل ہوتا ہے۔ اور آنخضرت پرسلام کرنے کے بعد عرض کرتا ہے کہ یا رسول اللہ خدا وند ذوالجلال نے آپی طرف ایک ہدید جیجا ہے۔ آنخضرت کے فرمایا کہ وہ گون سامدید ہے؟ جبرائیل نے عرض کی ایک خالق دو جہاں نے آپ کوعرش الہی کے کلمات سے نواز کر مکرم کیا ہے۔

آ تخضرت کے فرمایا کہ وہ کون سے کلمات ہیں؟ جوعرش البی سے نا زل ہوئے ہیں۔ جبرائیل نے کہا کہ وہ کلمات یہ ہیں کہ

(يا من اظهر الجميل و ستر القبيح يا من لم يو اخذ بالجرير قو لم يهتك الستريا عظيم العفويا حسن التجاوزيا و اسع المغفر ة يا باسط اليدين بالرحمة يا صاحب كل نجوى و يامنتهى كل شكوى يا كريم الصفح يا عظيم المن يا مبتدئا أبالنعم قبل استحقاقها يا ربنا و يا سيدنا و يا مو لانا و يا غاية رغبتاه اسا لك يا الله ان لاتشو ه خلقى بالنا ر)

اے وہ ذات جواچھائی کوظا ہر کرتی ہے اور برائی وقتی افعال کو چھیاتی ہے۔انے وہ جو جرم پر گرفت نہیں کرتا۔انے وہ جس نے پر وہ فاش نہیں کیا ،انے بہت معاف کرنے والے ،انے بہترین درگز رکرنے والے انے وہ جسکی مغفرت وسیع ہوئے ہیں ۔انے ہر سرگوشی کے مالک ،انے شکایت سننے والے ،انے ور کرری میں وسیع ،انے بہت بڑے احسان کرنے والے ،انے وہ جواپنے فضل وکرم سے استحقاق سے پہلے نعمتوں کو عطا کرری میں وسیع ،انے بہت بڑے احسان کرنے والے ،انے وہ جواپنے فضل وکرم سے استحقاق سے پہلے نعمتوں کو عطا کرنے والے ،انے ہمارے مولا ،انے ہما را مقصود ومطلوب ،یا الی میں تھے سے التجاء کرتا ہوں کہ جہنم کی آگ سے محفوظ رکھنا۔

پھراس کے بعدرسول خدانے فر مایا کہ اے جبرائیل ان کلمات کی تلاوت کرنے سے کیا تو اب حاصل ہوگا ؟ تو جبرائیل نے عرض کی اگذاگر آسان وزمین کے تمام ملائکہ اس دعا کا ثو اب بیان کرنے لگ جا ئیں تو روز قیامت کے سورج کے طلوع ہونے تک اس کے ایک جز کا بھی تو اب ہر گزییا ن نہیں کرسکیں گے۔

للذا الكربنده "يا من اظهر الجميل و ستر القبيح" كى تلاوت كرتا ہے تو الله تعالى اس پراپنا سابير حت كرتے ہوئے اس كے گنا ہوں كولوگوں سے چھپاليتا ہے۔اور آخرت ميں اسے بخش ديتا ہے۔اور دنيا و آخرت ميں ہزار طرح سے اسكى يرده ليژى كرتا ہے۔

اورای طرح جو شخص "یا من لھ یؤ ا خذ بالجو یو ہ ولھ یھتك الستو "كی تلاوت كرتا ہے تو خدا قیامت كے دن اس كا حساب نہیں لیتا۔اور جس دن سب كو فاش كیا جائے گااس كے راز وں كو فاش نہیں كیا جائے گا۔اور اس كے اعمال كوآشكار نہیں كیا جائےگا۔

اور جو محض " یا عظیم العفو " من ستا ہے۔خدااس کے گنا ہوں کومعاف فرمادیتا ہے جا ہے وہ سمندر کی جماگ کے برابر ہی کیوں نہ ہوں۔

اور جو شخص "یا حسن النجاوز" کی تلاوت کرتا ہے تو خدااس کے گنا ہوں سے درگز رکر دیتا ہے یہاں تک کہ شراب خوری، چوری اور دیگر دنیا وی مصائب ومشکلات اور خطر تاک جرائم سے درگز رکر دیتا ہے۔

اورجوبنده "يا واسع المغفرة" كى تلاوت كرتا بالله تعالى اس كيك رحت كسروروا زول كوكول ويتاب اوروه

رحمت خدا کے بحر میں غوطہ زن رہتا ہے یہاں تک کہاں دنیا ہے رخصت نہ ہوجائے۔

اور" يا با سط اليه بن بالرحمة" پڑھے سال پر ممت خداكى بارش ہوتى ہے۔

اور "یا صاحب کل نجوی و یا منتهی کل شکوی کی تلاوت کرنے والے کومصیبتوں میں

مبتلاء چخص کا اجرعطاء کرتا ہے ۔اور پریشان حال ومسکین وفقیراورمریض وصحت مند شخص کا اجراہے عطا کرتا ہے۔

اور" ياعظيم المن "ر صف عضدا قيامت كون است برقتم كي آرزول عنوازتا ب

اور جو خص "يا مبتد ما "بالنعم قبل استحقاقها "براهتا ب خداا سابی نعمات کاشکراد اکرنے والوں کے عدد برابر اواب عطاکرتا ہے۔

اور جو محض "یا ربنا و یاسیدنا" کی تلاوت کرتا ہے تو خدا اپنے ملا نکہ کو گواہ بنا کراس کے تمام گنا ہوں کو معانی کردیتا ہے۔اور ملا نکہ کو گواہ بنا کر کہتا ہے کہ اے ملا نکہ گواہ ربنا کہ میں نے اسے زمین وآ تمان اور جنت وجہنم میں مخلوق کے عدد کے برابر ،اور سوری ، چا ند ،ستاروں بارش کے قطروں ، ورختوں ،عرش وکری غرضیکہ بوری کا نئات کے بر ابر ،اور سوری ، چا ند ،ستاروں بارش کے قطروں ، ورختوں ،عرش وکری غرضیکہ بوری کا نئات کے بر ابر اجرعطافر مایا ہے۔ اور جو مخص '' یا مولانا'' کی تلاوت کرتا ہے خداوند ذوالجلال اس کے دل کوایمان سے بھر دیتا ہے۔

اور جو "یا غیایة ر غبته "کی تلاوت کرتا ہے الله تعالی قیامت کے دن اسے اپنی رغبت اور مخلوق کی رغبتوں کے برابر اس کی آرزؤں کو پورا کرتا ہے۔

اور جو شخص "اسائلك يها السلمه ان لا تشهوه حملقى بالناد" كى تلاوت كرتا ہے تو خدا وند ذو الجلال اله على ملائكہ كو خاطب ہوكر فرما تا ہے كہ اے ميرے ملائكہ كواہ رہنا ميرے اس بندہ نے مجھ سے جہنم ہے آزادى و چھكارہ كا مطالبہ كيا ہے تو ميں نے اسے، اس كے والدين ،اس كے بھائيوں غرضيكه اس كے خاندان كے تمام افراداور پڑسيوں كو جہم سے آزاد كر د يا ہے ۔ اور ايك برار آدميوں كيلئے اس كى شفاعت كو بروز قيامت قبول كروں گا۔ اور انہيں جہنم كى آگ سے بناہ دوں گا۔ يو برائيل جہنم كى آگ سے بناہ دوں گا۔ يو جرائيل نے عرض كى كہ اس وعاكم تقين كو تعليم دو۔ اور اسے منافقين كو تعليم نددينا۔ چونكه اس وعاكے پڑھنے والے كى وعامتجاب ہوتى ہے۔ اور بيدعا بيت معمور (خاند كعبہ ) كے گرد طواف كرتے وقت پڑھى جاتى ہے۔

آخر میں مصنف علام اپنے لیے دعا کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ!

الی اس کتاب کے ذریعہ مجھے اور دیگر قارئین کو فائدہ حاصل کرنے کی تو فیق عطا فر ما اور اسے میرے لیے اور قارئین کیلئے اخروی نجات کا ذریعہ قرار دے۔اور عذاب آخرت سے محفوظ رہنے کیلئے اسلحہ قرار دے۔

اوراس کے ذرایعہ ہرمشکل ومصیبت سے نجات دے۔

والحمدلله رب العالمين و صلى الله على سيدنا محمد واله الطاهر ين\_

مترجم بھی دست دعا بلند کیے ہوئے ہے کہ خداوند ذوالجلال بحق محر والدالطبین میرے لیے بید ذخیرہ آخرت قرار دے۔ اور قارئین کواس سے استفادہ کرنے کی تو فیق عطا فرمائے ۔انہ ولی التو فیق۔

and the second of the control of the second of the second

وصلى الله على محمد خا تم النبيين واله الطيبين الطاهر ين\_

بهم الله الرحمٰن الرحيم انتساب

میں اپنی اس مخضر کاوش کو

منجئی بشریت، ہادی برحق، ھادم اینئیۃ، الشرک والکفر والنفاق، مہدی دوراں، منتظرز مان حضرت امام مہدی عجل اللہ تعالی فرجہ الشریف وسھل اللہ مخرجہ کی ذات والا صفات کے نام کرتا ہوں اور اسے اپنے لیے دنیا و آخرت میں باعث شرف سجھتا ہوں ۔

احقر العباد سيدضياء الحن نقوى الجفي محرم الحرام <u>١٣٢٨</u> ه

## سیاس شامه

یدانتهائی ناشکرگزاری ہوگی کدان احباب کاشکریداداند کیا جائے جنہوں نے اس کتاب کو منظر عام پر لانے میں ہم سے دامے درمے شخنے تعاون فرمایا خداوند تعالی ان کی توفیقات میں اضافہ فرمائے۔ہم خصوصی طور پر

> مولانا سیدحسن رضا صاحب مولانا جعفرعلی صاحب مولانا ظفرعلی صاحب

کے انتہائی مشکور ہیں جنہوں نے اپنے قیمتی وقت سے کھات نکال کر اس کتاب کی نشر و اشاعت میں معاونت فرمائی۔

قارئين سے استدعا ہے كد!

جمله مومنين مرحومين ، مومنات مرحومات كيليم بالخصوص!

سید معصوم علی شاہ (مرحوم) سیوا سادات سید کریم شاہ (مرحوم) مدینہ سیداں
سید احمد علی شاہ (مرحوم) سیوا سادات سید سردار شاہ کریم شاہی (مرحوم) مدینہ سیداں
زوار مشاق احمد ملانہ (مرحوم) گرھ مہاراجہ ڈاکٹر غلام ہائی جشید (مرحوم)
نور دین ملانہ (مرحوم)
کے جن کے ایصال ثواب کیلئے میہ کتاب شائع کی گئی ہے سورة فاتحہ تلاوت فرما کیں۔شکریہ!