

# عاوت وتماز

استادشهيد مرتضى مطهري

رجہ سعید حیدر زیدی



# فهرست

| ۵   | عرصي ناشر                        |
|-----|----------------------------------|
| 4   |                                  |
| Λ   |                                  |
|     | ز اېډاورصوفی نمالوگ              |
| 15" | دین کے بارے میں ایک غلط تصور<br> |
| 14  | علىّ ا يك جامع الصفات تهستى      |
| ř+  | مر دِمسلمان کی بعض نمایاں صفات   |
| ra  | معنویات کوخفیف نه بیجهجئے        |
| ra  | عبادت و نماز(۲)                  |
| ry  | عبادت اورتر بيت                  |
| ٣٨  | ایمان کی تا ثیر                  |
| ٣٣  | عصمت اورا بمان                   |
|     | اسلام ٔ دنیااور آخرت کا جامع     |
|     | خدا کی کبریائی                   |
|     | اہل خانہ کے حوالے ہے ذیبے داری   |

# عرض ناشر

زیرنظررساله عباوت اورنماز کے موضوع پراستاد شہید مرتضی مطہری کی دوتقاریر کا مجموعہ ہے۔ یہ تقاریر ۱۳۳۳ اور ۲۴ رمضان المبارک ۴۳۰ اصوکو حسینیہ ارشاد تہران میں کی گئیں۔ ان تقاریر میں شہید مطہری نے اسلام میں عبادات ومعنویات کی اجمیت پر روشنی ڈالی ہے خداوند عالم پر ایمان اور عبادات کے تربیتی اثرات پر گفتگو کی ہے اور فقط انہی میں ڈوب کے رہ جانے اپانہیں ایمان اور عبادات کے تربیتی اثرات پر گفتگو کی ہے اور فقط انہی میں ڈوب کے رہ جانے کی انہیں کے مسرنظر انداز کردیے کی نفی کرتے ہوئے اسلام کے ایک جامع اور دنیا و آخرت دونوں کی کامیا بی اور فلاح کے طالب دین ہونے کی وکالت کی ہے۔

تقریراور تحریرا پنے خیالات دوسروں تک پہنچانے کے دو ذرائع ہیں۔ان ہیں ہے ہر ایک کا اپناعلیحدہ انداز اور مخصوص اثر ہوا کرتا ہے۔مقررا پنی حرکات وسکنات اور چشم وابروکی جبنش کے ذریعے بھی پیغام دیتا ہے جبکہ تحریراس مہولت ہے محروم ہوتی ہے۔لہذا کسی تقریر کو اسکی پوری تا ثیر کے ساتھ قلم بند کرناممکن نہیں۔زیر نظر تقاریر کا ترجمہ کرتے ہوئے کوشش کی گئی ہے کہ انکا تقریر کی انداز بھی محفوظ رہے اور ان ہیں کی جانے والی گفتگو بھی تحریر کی صورت میں پوری پوری پہنچ جائے۔ہم اس کوشش میں سے حد تک کا میاب رہے اس ہے ہمیں قارئین مطلع کریں گئے۔

امید ہے ہماری دوسری مطبوعات کی طرح بیمختصر کتا بچہ بھی قارئین ہے سند قبولیت پائے گا۔





#### بسم الله الرحمن الرحيم

يا آيُها الذَّيْنَ المَنُوا ا ذُكُو وااللهُ `ذِكُرًا كَثِيْرًا ٥ وَسَبِحُوهُ بُكُو قَ وَ آصِينُلاً (سورة احزاب٣٣- آيت ٢٠٠١) ''ايمان والو! كثرت كے ساتھ الله كا ذكر كيا كرواور صبح وشام اسكى تنبيح كيا ''ايمان والو! كثرت كے ساتھ الله كا ذكر كيا كرواور صبح وشام اسكى تنبيح كيا كرو۔''

### نماز کی اہمیت

ہم اپ فرہبی مضامین میں بعض ایس چیزیں بھی دیکھتے ہیں جو پچھا ذہان میں عبادت کے موضوع پر سوالات پیدا کرتی ہیں۔ مثلاً نماز کے بارے میں ہم سے کہا جاتا ہے کہ پنجم ہراسلام نے فرمایا ہے یا ائمہ کا طہاڑ (۱) کا فرمان ہے کہ :اَلْسَصَّلُولُۃ عُدَمو دُ اللّٰدَینِ (نماز دین کا ستون ہے۔ وسائل الشیعہ -جس سے سے سے ۱۳ سے ۱۳ سے ۱۳ سے اللّٰدینِ (نماز دین کا ستون ہے۔ وسائل الشیعہ -جس سے سے سے طنا بینی اگر ہم وین کوایک نصب شدہ خیمہ سمجھیں ،جس میں اس کی چا در بھی ہے طنا ب بھی وکھڑ اکیا ہوا ہے 'و نما زاس نصب شدہ خیمے کے ستون کی ما نند ہے۔ کو گھڑ اکیا ہوا ہے' تو نما زاس نصب شدہ خیمے کے ستون کی ما نند ہے۔

(۱) کیونکہ بیچیز پیغیبر کے کلمات میں بھی پائی جاتی ہے اور ائمۂ اطہار علیہم السلام کے فرمودات میں بھی موجود ہے حدیث نبوی میں 'جوخو درسول کریمؓ نے قال ہو گی ہے' خاص طور پرای بات کی بالکل ای طرح وضاحت کی گئی ہے' جس طرح ہم نے آپ کی خدمت میں عرض کیا ہے۔

نماز کے بارے میں روایت ہے: إِنَّ فَیِلَتُ قِبُلَ مَاسوِیها وَانُ رُدَّتُ رُد مَّاسوِیها وَانُ رُدَّتُ رُد مَّاسواها ۔ مرادیہ ہے کہ انسان کے تمام اعمال کی قبولیت نماز کے قبول ہونے ہے مشروط ہے۔ یعنی اگرانسان کوئی نیک عمل انجام دے لیکن نماز نہ پڑھے یا نماز پڑھے تو سہی لیکن درست نہ پڑھے الیمی نماز پڑھے جو بارگا و الہی میں قبول نہ کی جائے 'مستر دکر دی جائے ۔ انسان ۔ تو ایسی صورت میں اسکے دوسرے تمام نیک اعمال بھی مستر دکر دیئے جا کیں گے۔ انسان کے تمام نیک اعمال کی قبولیت سے وابستہ ہے۔

ایک اور حدیث میں ہے: اَلے طَّلُواۃُ قُرُبَان کُلِّ تَقِی (نماز ہر مُتقی کے لئے وسیلہ َ تقرب ہے۔ نہج البلاغہ - کلمات قصار ۱۳۲) ۔ ای طرح ایک اور حدیث میں ہے کہ شیطان اس وقت تک مومن ہے دوراوراس ہے ناراض رہتا ہے جب تک وہ اپنی نماز کی حفاظت اور یا بندی کرتا ہے۔

احادیث و روایات میں کثرت کے ساتھ اس طرح کی باتیں ملتی ہیں' حتیٰ خود آیاتِقرآنی سے اس مفہوم بعنی نماز کی غیر معمولی اہمیت کواخذ کیا جاسکتا ہے۔

اس بارے میں اٹھنے والا ایک سوال جوگاہ بگاہ بچھلوگوں کی زبان پر آتا ہے'وہ سے کہ نماز کی اہمیت کے بارے میں اس قدرزیادہ احادیث میں سے بچھا حادیث تو ضرور جعلی ہوں گی' درست نہ ہوں گی' سچیج اور معتبر نہ ہوں گی' پیغیبر" یاا ٹمہ ُ اطہاڑ کا کلام نہ ہوں گی ؟ ان احادیث کوشاید اس دور میں وضع کیا گیا ہوگا جس میں عالم اسلام میں زاہداور عبادت گزارا فراد کی کثر تہ ہوگئ تھی' بیاس دور کی ساختہ ہوں گی جب (اسلامی دنیا) میں زہدوعبادت کا بازارگرم تھا' بالخصوص دوسری اور تیسری صدی ہجری میں جبکہ زاہد مسلک اور عبادت میں حدے گزر جانے والے افراد ظاہر ہوئے تھے' جو کم وہیش رہبا تیت اختیار کر

کے تھے۔

# زابداورصوفی نمالوگ

ہم دیکھتے ہیں کہ جس وقت ہے دنیائے اسلام میں تصوف نے جنم لیا'اسی دور سے السے افراد پیدا ہو گئے تھے جو دیگر اسلامی فرائض و واجبات کو بھلا کر اپنی ساری طاقتیں صرف عبادت اور نماز میں صرف کرتے تھے۔

مثلا ہم حضرت علیٰ کے اصحاب میں رہیج بن خشیم نامی ایک شخص کو پاتے ہیں' یہ وہی معروف خواجہ رہیج ہیں جن سے منسوب ایک قبر مشہدِ مقدس میں ہے۔ اب میں یہ بات معروف خواجہ رہیج ہیں جن سے منسوب ایک قبر مشہدِ مقدس میں ہے۔ اب میں یہ بات یعین سے نہیں کہ یہ قبر انہی کی ہے یا نہیں' مجھے اس بارے میں خاطر خواہ معلومات نہیں ۔ البتۃ اس بارے میں شک نہیں کہ یہ' زھادِ شمانیہ ''یعنی دنیائے اسلام کے آٹھ معروف زاہدوں میں ہے ایک شار کئے جاتے ہیں۔

رہیج بن خشیم کے زبد وعبادت کا بیالم تھا کہ اپنی عمر کے آخری دور میں (۱) انہوں نے اپنی قبر کھودی اور وقا فو قنا جا کے اس قبر میں لیٹ جایا کرتے اور اپنے آپ کو وعظ وضیحت کرتے ۔ قبر میں لیٹ کرا ہے آپ کر اپنی کہا بیٹھنا کہ آخر کا رشہیں یہیں آنا ہے۔

جب انہیں اطلاع ملی کہ لوگوں نے فرزند رسول حسین ابن علیٰ کوشہید کردیا ہے تو انہوں نے اس اندو ہناک واقعے پراظہارِ افسوس کے طور پرصرف اتنا کہا کہ:''وائے ہو

ا - رئیج' حضرت علی کے بعد امام حسین کی شبادت کے زمانے تک حیات رہے میہ تقریباً ۲۰ سال پر محیط عرصہ ہے ۔ لیتان بول میں لکھا ہے کہ پورے ۲۰ مال اس کو صد ہے ۔ کتابوں میں لکھا ہے کہ پورے ۲۰ سال ان کا کام فقط اور فقط عبادت تھا اور اس عرصے میں انہوں نے کوئی دنیاوی بات زبان سے ادانہ کی ۔

اس امت پرجس نے اپنے پیغمبر کے فرزند کوشہید کیا۔' اور یہ (اس ہیں سال کے عرصے میں) ذکر اللّٰ ی اور دعاومنا جات کے سواان کی زبان سے ادا ہونے والا واحد جملہ تھا۔ کہتے ہیں کہ بعد میں انہوں نے استغفار کیا اور پشیمان ہوئے کہ آخر کیوں میں یہ چند کلمات زبان پرلایا جوذ کرخدانہ تھے۔

یکی رئیج بن ختیم امیر المومنین حضرت علی کے دورِخلافت میں مضرت کی سیاہ میں شامل تھے۔ایک روز امیر المومنین کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا: یہ اَمیہ و اَلُهُ مُو مِنِینَ اَنّا شَکَکُنا فِی هلذَا الْقِتال (۱)۔اے امیر المومنین! ہمیں اس جنگ کے بارے میں شک ہے۔ہمیں خدشہ ہے کہ کہیں یہ جنگ غیر شرعی نہ ہو۔ ( کیوں؟ کس وجہ بارے میں شک ہے۔ہمیں خدشہ ہے کہ کہیں یہ جنگ غیر شرعی نہ ہو۔ ( کیوں؟ کس وجہ بارے میں شک ہے۔ہم اہل قبلہ (مسلمانوں) کے خلاف برسر پیکار ہیں ہم ایسے لوگوں کے خلاف تین ( کلمہ ) پڑھتے ہیں ہماری ہی طرح نمازادا کرتے ہیں ہماری ہی مانند شہادتین ( کلمہ ) پڑھتے ہیں ہماری ہی طرح نمازادا کرتے ہیں ہماری ہی مثل روبہ قبلہ کھڑے ہوئے ہیں۔

رئیج' امیر المومنین حضرت علی کے شیعہ تھے اس لئے ان سے جدا بھی نہیں ہونا چا ہے نہیں ہونا چا ہے۔ جو چا ہے نہیں المومنین! برائے کرم میر سے بیر دکوئی ایسا کام کیجئے جو شک وشبہ سے پاک ہو۔ مجھے کسی ایسی جگہ کسی ایسی ڈیوٹی پر بھیج دیجئے جس میں شک نہ ہو۔

امیرالمومنین نے جبان کی بیرحالت دیکھی تو فر مایا: بہت اچھا'ا گرتم شک میں مبتلا ہوتو میں تمہیں ایک دوسری جگہ جھیج دیتا ہوں ۔

معلوم نہیں خودانہوں نے اس جگہ جانے کی درخواست کی یا خودامیر المومنین ہی نے فیصلہ کر کے انہیں مملکتِ اسلامی کی سرحدوں میں سے ایک سرحد پر بھیج دیا' وہاں بھی وہ

ا- ان كے ''انا'' كہنے ہے پتا چلتا ہے كہوہ كئى لوگوں كے نمائندے كى حثیت ہے آئے تھے۔

ہاں کی حیثیت سے تعینات تھے' لیکن یہ ایک الیمی سرحد تھی کہ اگر اتفاق سے وہاں جنگ اورخونریزی کی نوبت آتی بھی تو دوسری طرف کفاریابت پرست ہوتے ' غیر مسلم ہوتے ۔ جی ہاں' یہ تھا اس زمانے کے زہاداور عبادت گزارا فراد کا ایک نمونہ۔

ایباز مدوعبادت کس کام کا؟

مسی کا م کانہیں ۔

ایک ایا شخص جو حضرت علی جیسی شخصیت کے لشکر میں شامل ہو ۔ لیکن علی کی دکھائی ہوئی راہ 'اورعلی کے فرمانِ جہاد کے بارے میں شک وشیح کا شکار ہو' یہ خیال اسکے ذبن میں آئے کہ آپ کا یہ فرمان' یہ تھکم درست بھی ہے یا نہیں؟ اس موقع پروہ احتیاط پر عمل کرے ' احتیاط پر بنار کھے ۔ اسی طرح جیسے آج پھھلوگ کہتے ہیں کہ ہم کیوں مشکوک روزہ رکھیں؟ آپ و کیھتے ہیں کہ لوگوں کے درمیان یہ بات بہت عام ہے' وہ کتے ہیں کہ ہم کیوں ایسا روزہ رکھیں جس میں شک ہے' یہ بھی کوئی عمل ہوا؟ کیوں ایسی جگہ جنگ کریں جہاں شک ہو؟ جہاں رکھے جانے والے روزے میں شک نہ ہو جہاں شک ہو؟

اس بات کی کیاا ہمیت ہے؟

اسلام بصیرت کا تقاضا کرتا ہے۔ عمل بھی طلب کرتا ہے بصیرت بھی ۔ بیٹخص (خواجہ ربّع ) بصیرت کے حامل نہ تھے۔ انہوں نے معاویہ اور یزید جیسے ظالم کے دور میں زندگی بسر کی ۔ دورِ معاویہ جس میں دین خدا میں تبدیلیاں کی گئیں اس میں بدعتیں ایجاد کی گئیں ۔ یزید جو تاریخ اسلام کے بھیا نک ترین جرائم کا مرتکب ہوا' اور پنجبر اسلام کی تمام تر کوشٹوں اور مختوں پر پانی بھیرد ہے کے در بے ہوا۔ لیکن ایسے دور میں بیصا حب (خواجہ ربیع ) گوشہ شینی اختیار کر کے شب وروز مسلسل نماز میں مشغول رہتے ہیں' ذکر الہی کے سوا کوئی کلمہ ان کی زبان سے ادانہیں ہوتا اور اگر حسین ابن علی کی شہادت پرا ظہارتا سف کے لئے ایک جملہ ان کی زبان سے نکل بھی جاتا ہے تو بعد میں این اسے اس عمل پر پشیمان ہوتے

میں کہتے ہیں کہ بیتو دینوی بات ہوگئ میں نے اس کی بجائے سبحان الله الحمد لله ' کیوں نہ کہا؟ اسکی جگہ یا حمی یا قیوم کیوں نہ کہا؟ الله اکبر اور لاحول و لا قوة الا بالله کیوں نہ پڑھا؟

یے طرزِعمل اسلامی تعلیمات ہے موافق نہیں۔ لایُسوَی السجاهِ لُ اِلاَ مُفُو طاً اَوُ مُسفَسوَّ طاً (جاہل کونہ پاؤ گے مگریا حدے بڑھا ہوا اوریا اس سے بہت بیجھے ۔ نہج البلاغہ-کلمات قصار ۲۶)۔ جاہل یا تو بہت آ گے بڑھ جاتا ہے یا بہت بیجھے رہ جاتا ہے۔

## دین کے بارے میں ایک غلط تصور

ایک گروه کا کبنا ہے کہ: الصّلواۃ عَمُودُ الدّین (نمازدین کا ستون ہے) والی بات کسی بھی طرح اسلامی تعلیمات ہے موافق نہیں۔ یونکہ دین اسلام تو سب چیزوں سے زیادہ اجتماعی مسائل کو اہمیت دینا ہے۔ اسلام تو اِنَّ اللهُ یَامُرُ بِالْعَدْلِ وَ اِلاَ حُسَانِ (۱) کا دین ہے۔ اسلام تو لَقَدُ اَرُسَلُنا رُسُلَنا بِالْبَیّنَات وَ اَنُوزُلْنَا مَعَهُمُ الْکِتابَ وَ اللهِ یَنْ اَنْ لَیْ اَنْ اَللهٔ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ا - بے شک اللّٰہ عدل واحسان کا تخلم دیتا ہے ۔ سور وُتحل ۱۶ - آیت ۹۰ ۔

۲- بے شک ہم نے اپنے رسولوں کو واضح ولائل کے ساتھ بھیجا ہے اور ان کے ساتھ کتا ب اور میزان کو نازل کیا ہے' تا کہ لوگ انصاف کے ساتھ قیام کریں ۔ سور ۂ حدید ے 8- آیت ۲۵۔

۳ - تم بہترین امت ہو جسے اوگوں کے لئے منظر عام پر لایا گیا ہے۔ تم اُوگوں کو نیکیوں کا حکم دیتے ہو اور برائیوں سے روکتے ہو۔ سورۂ آل عمران ۳ - آیت ۱۱۰۔

ایک ایبادین جو مذکورہ مسائل کو اتنی اہمیت دیتا ہے' کیے ممکن ہے کہ وہ عبادت کے لئے اتنی زیادہ اہمیت کا قائل ہو؟ نہیں' دین اسلام میں عبادت کے مسئلے کو اتنی زیادہ اہمیت کا حاصل نہیں ۔ ہمیں اسلام کی اخلاقی اور اجتماعی تعلیمات کے نفاذ کے لئے کوشش کرنی عبادت ہے عبادت ہے کارلوگوں کا مشغلہ ہے ۔ جنہیں کوئی اہم ترین کا م نہ ہووہ نماز پڑھیں' وہ عبادت کریں ۔ لیکن ایک ایساشخص جس کے سامنے اہم ترین کا م ہوں اسکے لئے لازم نہیں کہ وہ عبادت بحالائے ۔

یے بھی ایک غلط فکر ہے اور انتہائی انتہائی خطرنا ک۔اسلام کواس طرح سمجھنا جا ہے' جبیبا کہ وہ ہے۔

میرے ان عرائض کی وجہ یہ ہے کہ ان چیزوں کو میں اپنے معاشرے میں ایک پیاری کی صورت میں محسوس کر رہا ہوں۔ انتہائی افسوس کی بات ہے کہ اس وقت ہمارے معاشرے میں جولوگ اسلام کا نعرہ بلند کر رہے ہیں ان میں ہے اکثر (البتہ سب کونہیں کہتا) دوگروہوں ہے تعلق رکھتے ہیں۔ ایک گروہ رہج بن ختیم جیسے طرز فکر کا حامل ہے خواجہ رہج کی طرح سوچتا ہے۔ ایسے لوگوں کے نزدیک ''اسلام'' ذکرو دعا کرنے' نوافل پڑھ لینے' زیارات پر جانے اور زیارت عاشورہ کی قرآئت کا نام ہے۔ ایسے افراد کے بڑدیک اسلام کے معنی مفاتیح اور زاد المعاد ہے (دعاؤں کی دومعروف کتا ہیں)۔ ان کا پورا کا پورا اسلام مفاتیح الجنان میں سمٹ آیا ہے۔ اسکے سواان کے نزدیک کسی اور چیز کا وجود بی نہیں' میلوگ بر کھتے ہیں۔ انہیں دنیا ہے کوئی سروکار بی فہیں' مسائل حیات ہے کوئی غرض ہی نہیں' اسلام کی اجتماعی تعلیما ہے ہے کوئی مطلب نہیں۔ اسلامی اصول وارکان ہے کوئی لگاؤنہیں' اسلامی تربیت ہے کوئی واسط نہیں۔ انہیں سر ہے کسی بھی چیز ہے مطلب نہیں۔ انہیں سر ہے کسی بھی چیز ہے مطلب نہیں۔

ان لوگوں کی تفریط کے رومل میں ایک افراطی طبقہ پیدا ہوا ہے۔ پیرطبقہ اِسلام کے

اجتماعی مسائل کواہمیت دیتا ہے'ان کے بارے میں حساسیت کااظہار بھی کرتا ہے۔اس پہلو سے بیلوگ قابل قدر ہیں۔لیکن انہی لوگوں میں سے پچھ کوبعض اوقات میں دیکھتا ہوں کہ مثلاً مستطیع ہونے کے باوجود جج کونہیں جاتے۔ یشخص جو واقعاً مسلمانوں سے' حقیقتا اسلام سے لگا و رکھتا ہے' اسکا دل اسلام کے لئے دھڑ کتا ہے' لیکن مستطیع ہوتے ہوئے ہمی جج کو نہیں جا تا' اس کی نظر میں جج کی کوئی اہمیت ہی نہیں' تقلید ضروری ہے لیکن اسے اہمیت نہیں دیتا۔ حالانکہ تقلید ایک معقول بات ہے۔

#### تقلید کے کہتے ہیں؟

کہا جاتا ہے کہ یا تو آپ نماز روزہ جیسی چیزوں کے مسائل کو (مصادر شرع ہے)

براوِ راست خودا خذ سیجئے ۔ یعنی اس میدان میں اس قدر ماہر ہو جائے کہ اس مہارت کے

بل ہوتے پرخودا سنباط کر سکیں ۔ یا پھر یہ کہا حتیا ط پڑمل کیجئے 'جوا یک خاصاد شوار کام ہے۔

یا پھرا یک ماہر جامع الشرائط عادل شخص کا انتخاب سیجئے اور جس طرح ایک ماہر طبیب سے

رجوع کر کے اسکے بتائے ہوئے پڑمل کرتے ہیں اس طرح اس کی رائے پڑمل سیجئے ۔

انسان بغیر تقلید کے رہ ہی نہیں سکتا ۔ یعنی اگر وہ تقلید نہ کرے تو اپنے آپ کو بہت زیادہ
مشکل میں ڈال لیتا ہے۔

ای طرح بعض لوگ روز ہے کواہمیت نہیں ویتے ۔ اگر کسی سفر کی وجہ سے ان کا روز ہ قضا ہو جائے تو اس قضا کوا دانہیں کرتے ۔ بیلوگ بھی اپنے آپ کوایک کامل مسلمان ہمجھتے ہیں ۔ وہ اوّل الذکر گروہ بھی خود کو کامل مسلمان ہمجھتا ہے 'جبکہ نہ بیکامل مسلمان ہیں نہ وہ ۔ دین اسلام نُوْمِنُ بِبَعُضِ وَ یَکُفُورُ بِبَعْضِ (۱) ہے اتفاق نہیں کرتا ۔ بیہیں ہوسکتا کہ انسان اسلامی عبادات کوتو اینائے لیکن اسکے معاشر تی اور اخلا تی قوانین کونہ لے '

ا - ہم بعض چیزوں پرائمان لائمیں گے اور بعض چیزوں کا انکار کریں گے ۔سور ۽ نسام - آیت • ۵ا۔

ا سکے امر بالمعروف اور نہی عن المئکر کواختیار نہ کرے ۔اور پیجی نہیں ہوسکتا کہا نسان امر بالمعروف اور نہی عن المئکر کو لے لے'اورا سلامی عبادات کوجھوڑ دے۔

قرآن مجید جہاں کہیں بھی اقیہ مو الصلاۃ کہتا ہے اسکے فور ابعد آتو الزکاۃ کہتا ہے۔ اگر اقدام السطلاۃ کہتا ہے تو اسکے بعد آتی النزکاۃ کہتا ہے۔ جب یقیہ مون الصلاۃ کہتا ہے تو اسکے بعد یو تون الزکاۃ کہتا ہے۔ یقیمون الصلاۃ کا تعلق بندے اور خدا کے درمیان رشتے سے اور یو تون النزکا۔ قاربط بندگانِ خدا کے آئیں کے تعلقات سے ہے۔

جس طرح ایک مردِمسلمان کواپنے اور اپنے رب کے درمیان ایک مستقل اور مسلمال رابطے کی ضرورت ہے ای طرح اسکے لئے ضروری ہے کہ اپنے اور اپنے معاشرے کے درمیان بھی ایک مستقل اور مسلمل رابطہ قائم رکھے۔

بغیر عبادت کے 'بغیر ذکر الہی کے 'بغیر یا دِ خدا کے 'بغیر مناجات کے 'بغیر حضور قلب کے 'بغیر عبادت کے 'بغیر دون سے 'بغیر نماز کے 'بغیر نماز کے 'بغیر روز ہے کے ایک اسلامی معاشر ہ تشکیل نہیں یا سکتا 'حتیٰ خو دانسان بھی سالم نہیں روسکتا۔

ای طرح بغیرا یک سالم معاشرے کے 'بغیرا یک سالم ماحول کے 'بغیرا مر بالمعروف کے 'بغیر نہی عن المنکر کے 'بغیر مسلمانوں سے پیار ومحبت کے اور بغیر دوسروں کی مد داوران کے ساتھ تعاون کے انسان ایک اچھاعبادت گزار بندہ نہیں بن سکتا۔

# علىّ ايك جامع الصفات ہستى

آ پ اگر حضرت علی ابن ابی طالب کی حیات پر ایک سرسری می نگاہ بھی ڈ الیس تو پتا چل جاتا ہے کہ آپ ایک عابد بلکہ دنیا کے اولین در ہے کے عابد ہیں۔ یہاں تک کہ آپ کی عبادت تمام عالم میں ضرب المثل بن جاتی ہے۔عبادت بھی ایس کہ فقط خم وراست ہونا نہیں' ( بے روح رکوع و جودنہیں ) بلکہ ایسی عبادت جو اول ہے آخر تک جذبات ہے' ولولے ہے' عشق ہے' گریہ وزاری ہے لبریز ہے۔

حضرت علی کی شہادت کے بعد''ضرار''نامی ایک شخص کی معاویہ سے ملا قات ہوتی ہے۔ معاویہ کومعلوم تھا کہ''ضرار'' حضرت علی تکے اصحاب میں سے ہیں۔ چنانچے فر مائش کی : تم علی کے ساتھ ہوا کرتے تھے' میر سے سامنے ان کے فضائل بیان کرو۔ خود معاویہ اچھی طرح حضرت علی تسے واقف تھے۔ لیکن اسکے باوجودوہ دوسروں سے ان کے بارے میں سننا پیند کرتے تھے کیونکہ وہ دل کی گہرائیوں سے حضرت علی کی عظمت کے قائل تھے' حالانکہ یہی تھے جنہوں نے حضرت علی کی عظمت کے قائل تھے' حالانکہ یہی تھے جنہوں نے حضرت علی کے خلاف تلوار تک اٹھائی تھی۔

ا نسان ایسا بی موجود ہے!!وہ علیؓ کے عقید تمند بھی تھے' لیکن اس کے باوجود انہوں نے حضرت علیؓ کے خلاف نالپندیدہ اقد امات میں کوئی کسرنہیں چھوڑی تھی ۔

''ضرار' نے معاویہ کے سامنے اپنا ایک مشاہدہ فقل کیا۔ کہا: میں نے ایک رات علی ' کومحرا بِعبادت میں دیکھا: یَتَمَلْمَلُ تَمَلُمَلُ السَّلَيم وَیَبُکی بَکاءَ الْمَحزینِ۔ یعنی آ پُمحرا بِعبادت میں خوف خدا ہے' ایک ایسے شخص کی مائند تر پر ہے تھے جے سانپ نے کاٹ لیا ہو غم واندوہ میں ڈو بے ہوئے ایک انسان کی مائند گریہ وزاری میں مشغول نے کاٹ لیا ہو غم واندوہ میں ڈو بے ہوئے ایک انسان کی مائند گریہ وزاری میں مشغول سے مرد آ ہیں مجر نے تھے' آتش جہنم ہے لرزاں آ ہ آ ہ کرتے تھے۔ مولائے کا کنات کی یہ کیفیت من کرمعا و یہ گی آئسورواں ہوگئے۔

ای طرح جب حضرت علی کی شہادت کے بعد ایک موقع پر معاویہ اور عدی بن حاتم کی ملا قات ہوئی تو معاویہ نے عدی بن حاتم کو حضرت علی کے خلاف بھڑ کا نا چاہا۔عدی سے کہا: این الطوفات ؟ طریف' طرفہ اور طارف کیا ہوئے؟

ا - حضرت عدی بن حاتم کے تین فرزند تھے' جن کے نام طریف' طرفہ اور (بقیہ حاشیہ اگلے صفحے پر )

حضرت عدی بن حاتم نے جواب دیا: وہ سب صفین میں علی کی رکاب میں شہید ہو گئے۔

معاویہ نے کہا:علی نے تیرے ساتھ ناانصافی کی'ا پنے بچوں حسن حسین کوتو پیچھے رکھااور تیرے بچوں کو آ گے کر کے موت کے منھ میں دھکیل دیا۔

حضرت عدی بن حاتم نے جواب دیا: حقیقت تو یہ ہے کہ میں نے علیٰ کے ساتھ ناانصافیٰ کی ۔اگر میں انصاف کر تا تو آج میں زندہ اور علیٰ زیر خاک نہ ہوتے ۔

معاویہ نے جب اپنانشا نہ خطا جاتے دیکھا تو عدی ہے کہا: اے عدی! میرادل چاہتا ہے کہ معاویہ نے جب اپنانشا نہ خطا جاتے دیکھا تو عدی ہے کہ مجھے علی کے بارے میں کچھ بناؤ۔ عدی بن حاتم نے تفصیل کے ساتھ حضرت علی کے اوصاف بیان کئے ۔وہ کہتے ہیں کہ آخر میں' میں نے دیکھا کہ معاویہ زار و قطار رور ہے ہیں ۔ اسکے بعدانہوں نے آسین ہے اپنے آنسوصاف کئے اور کہا: افسوس کہ زمانہ علیٰ کی مانندانیان جننے ہے یا نجھ ہے۔

د کھیے حقیقت کیے جلوہ گر ہوتی ہے؟

یہ تو تھی حضرت علیٰ کی عبادت' لیکن کیاعلیٰ صرف اہل محرا ب تھے' محرا ب کے سوا کہیں اور نظر نہ آتے تھے؟

جم حضرت علیٰ کی زندگی کے ایک اور رخ کا جائز ہ لیتے ہیں (اور وہ آپ کی حیات اجتماعی سے تعلق رکھتا ہے ) آپ ہر لحاظ سے ایک اجتماعی ترین فرد تھے' ضرورت مندوں' ہے کسوں' مسکینوں اور لا جاروں کے حالات سے واقف ترین فرد تھے۔خلیفہ ہونے کے

(بقیہ پیچیلے صفحے کا حاشیہ ) طارف تھے۔ ان کے ان تینوں فرزندوں نے حضرت ملی کی رکاب میں جنگ کرتے ہوئے جام شبادت نوش کیا تھا۔ معاویہ عدی بن حاتم کے جذبات بحڑ کا نا چاہتے تھے۔البذاان کے زخمول پرنمک پاشی کی تا کہ ان کے مخصصے حضرت ملی کے خلاف ایک لفظ ہی نکلواسکیس۔

باوجود آپ دن کے وقت اپنا درہ لیمنی کوڑا کا ندھے پر اٹکائے ' بنفس نفیس لوگوں کے درمیان گشت فرماتے تھے۔ جب تاجروں کے پاس جہنچتے تو فرماتے : اَلْمُ فَلَّهُ اَلْمُ مُنْ جَور (۱) ۔ جاؤ پہلے تجارت کے ممائل سیکھو 'اسکے شرعی احکام کی تعلیم حاصل کرو' اسکے بعد آ کے تجارت کرنا۔ حرام خرید و فروخت نہ کرو' سودی معاملہ نہ کرو۔

اگر کسی کوتا خیرے اپنے کام پرجاتے ویکھتے تو فرماتے۔ اُغدوا اِلٰی عِوَّ کُھے۔

ایک انتہائی عبادت گزار فرد ہونے کے ساتھ ساتھ آپ میں یہ خصوصیت بھی تھی۔

یبلی مرتبہ میں نے مذکورہ حدیث مرحوم آیت اللہ انتظامی بروجردیؒ کی زبانی سی تھی۔ ایک مرتبہ ایک گداگر' آقائے بروجردی کے بیباں آکے ان کے سر ہوگیا' اور پچھ طلب کرنے لگا۔ انہوں نے اس پرنگاہ ڈالی' دیکھا تو محسوس کیا کہ پیشخص محنت مزدوری کرسکتا ہے لیکن لگا۔ انہوں نے اس پرنگاہ ڈالی' دیکھا تو محسوس کیا کہ پیشخص محنت مزدوری کرسکتا ہے لیکن گداگری کو اس نے اپنا پیشہ بنالیا ہے۔ لہندا انہوں نے اے نصیحت کی اور بہت می دوسری باتوں کے ساتھ ساتھ حضرت علی کا یہ جملہ بھی فرمایا: کہا کہ امیر المومنین لوگوں ہے فرماتے بتھے: اُغہدوا اِلٰہی عِوَّ کُھُم (۲) علی الصبح اپنی عزت وشرف کی طرف روانہ ہوا کرو۔ یعنی ایک عزین عزدوری اور حصول روزگار کی طرف جایا کرو۔ انسان اس وقت عزین وسر بلند ہے جب وہ خود کماتا ہو' اپنی معاش کا بندو بست خود کرتا ہو۔ محنت مزدوری عزت کے شرافت ہے۔

ا ہے کہتے ہیں حقیقی مثالی مسلمان \_

آ پ عبادت کے میدان میں سر فہرست عبادت گزار ہیں ۔ جب قضاوت کی مند پرجلوہ افروز ہوتے ہیں تو ایک عادل قاضی ہیں' ذرہ برابر بے انصافی نہیں کرتے ۔ جب

۲ – وسائل الشيعه \_ ج ۱۲ \_ص ۴ \_ ح ۱۰ \_

میدانِ جنگ کا رخ کرتے ہیں تو ایک بہا در سپاہی اور شجاع سپاہ سالار ہیں' ایک اول درجے کے کما نڈر ہیں' خود فرماتے ہیں: میں نے ابتدائے شباب ہی ہے جنگ کی ہے' جنگ کا تجربہ رکھتا ہوں۔ اور جب آپ خطابت کی کری پرتشریف فرما ہوتے ہیں تو اوّل درجے کے معلم درجے کے خطیب ہیں۔ جب تدریس کی ذھے داری سنجا لتے ہیں تو اول درجے کے معلم ومدرس ہیں۔

ہرا یک فضیلت میں آ پ کا یہی حال ہے۔ یہ ہیں اسلام کانمونۂ کامل۔

اسلام کی صورت نُوْمِنُ بِبَعُضٍ وَ نَکُفُرُ بِبَعُضٍ کوقبول نہیں کرتا۔ لہذا ہم پہیں کہہ سکتے کہ ہم اسلام کے اس ایک پہلو کو تو ما نیں گے لیکن اس کے اس دوسرے پہلو کا انکار کریں گے۔ دنیائے اسلام میں پیدا ہونے والے انحراف کا نقطۂ آغازیہی ہے۔ اگر ہم اسلام کے سی ایک پہلو کو لے لیں لیکن اسکے دوسرے پہلووں کو چھوڑ دیں تو اس طرح ہر چیز میں خرا تی اور بگاڑ پیدا کر بیٹھیں گے۔

جس طرح گزشتہ ادوار میں ہمار ہے بہت سے زاہد پیشہ افراد کی روش غلط تھی 'ایسے لوگوں کی روش غلط تھی 'و عاؤں کی لوگوں کی روش غلط تھی جو پورے اسلام کو مثلاً مفاتیح البحنان میں منحصر سمجھتے ہیں' ( دعاؤں کی ایک کتاب ) بیاض میں محدود کر دیتے ہیں' ای طرح ایسے لوگوں کی روش بھی غلط ہے جو دعا'عبادت' نوافل اور فرائض کو یکسر چھوڑ ہیڑھتے ہیں اور اسلام کے صرف اجتماعی مسائل کے بارے میں توجہ جا ہے ہیں۔

# مردِمسلمان کی بعض نمایاں صفات

سورة مبارك 'انا فتحنا' 'ميں ارشاد الله ب: مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ وَ الَّذِيْنَ مَعَه آشِدَّ آءُ عَلَى الْكُفَّادِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمُ (مُحَداللَّه كے رسول بيں اور جولوگ ان كے ساتھ بيں وہ گفار كے ليے شخت ترين اور آپس ميں انتہائي مبر بان بيں ۔سورة فتح ۴۸ -

آيت ٢٩)

اس آیت میں ایک اسلامی معاشرے کی تصویر کشی کی گئی ہے۔ سب سے پہلے جس مسئلے کا ذکر کیا گیا ہے وہ پینمبر کی معیت اور ان پرائیمان ہے'ا سکے بعد الشداء علی الکفار یعنی ہے گانوں کے مقابلے میں سخت ترین' قوی اور طاقتور ہونے کا ذکر ہے۔
الکفاریعنی ہے گانوں کے مقابلے میں سخت ترین' قوی اور طاقتور ہونے کا ذکر ہے۔
پس وہ خٹک مقدس نما لوگ جو مسجد میں ڈیرہ جمائے رہتے ہیں' ہزاروں کی تعداد میں ہونے کے باجو دصرف ایک سپاہی کی لاکار پر دم سادھ لیتے ہیں اور چوں بھی نہیں میں ہونے کے باجو دصرف ایک سپاہی کی لاکار پر دم سادھ لیتے ہیں اور چوں بھی نہیں کرتے' وہ مسلمان نہیں۔

قرآن کریم نے مسلمان کی ایک خصوصیت 'بلکہ اولین خصوصیت یہ بیان کی ہے کہ وہ دشمن کے بالمقابل سخت 'پائیدار اور ثابت قدم ہوتا ہے۔ اسلام ست اور کمزور مسلمان کو پیند نہیں کرتا: وَ لاَ تَهِنُوْ اوَ لَا تَدْ فَرْ نُو ا وَ اَنْتُهُمُ اللَّا عُلُونَ اِنْ کُنْتُمُ مُّوْمِنِیْنَ (خبردارستی نہ کرنا مصائب پرمحزون نہ ہونا 'اگرتم صاحب ایمان ہوتو سر بلندی تمہارے ہی لئے ہے۔ سورہ آل عمران ۳ – آیت ۱۳۹)۔

اسلام میں سستی اور کمزوری کی کوئی گنجائش نہیں۔ ویل ڈیورنٹ کتاب'' تاریخ تدن'' میں کہتا ہے: اسلام کی مانند' کسی اور دین نے اپنے ماننے والوں گوقوت و طاقت کے حصول کی دعوت نہیں دی۔

گردن ڈالے رکھنا' گوشہ کب سے رال ٹیکنا' گریبان (collar) کا ایک طرف ڈ ھلکا ہونا'ا سکا گندہ ہونا' خود کوغریب ولا چار ظاہر کرنا' زمین پر پیر گھییٹ کر چلنا' عباسر پر ڈال لینا' یہ سب چیزیں اسلامی تعلیمات کے برعکس میں ۔ یوں بی بلا وجہ آبیں بھرنا اسلام کے خلاف ہے۔

وَ اَمَّا بِنِعُمَةِ رَبِّكَ فَحَدَ ث (اوراتِ پروردگار کی نعمتوں کو مسلسل بیان کرتے رہنا۔سورۂ صلحٰی ۹۳ – آیت ۱۱) خدانے آپ کوصحت دی ہے' جسمانی سلامتی دی ہے' قوت عطا کی ہے' طاقت و
توانائی سے نوازا ہے۔ آپ اپنی کمرسید بھی رکھ سکتے ہیں تو کیوں بلا وجدا ہے جھکاتے ہیں؟
آپ اپنی گردن سید بھی رکھ سکتے ہیں' کیوں بغیر کسی وجہ کے اسے ایک جانب اٹکائے رکھتے
ہیں؟ کیوں بے وجہ آہ و نالہ بلند کرتے ہیں؟ آہ و نالہ تو انسان تکلیف کی حالت میں بلند کرتا ،
ہیں؟ کیوں بے وجہ آہ و نالہ بلند کرتے ہیں؟ آہ و نالہ تو انسان تکلیف کی حالت میں بلند کرتا ،
ہیں؟ میون نے آپ کوکسی ورواور تکلیف میں مبتلانہیں کیا ہے' تو پھر کیوں آپ آہیں بھرتے
ہیں؟ بیتو نعمات اللی کا کفران ہے۔ کیا علی بھی اسی طرح راستہ چلتے تھے جسے ہم اور آپ
چلتے ہیں؟ کیا علی اسی طرح عباسر پرڈالتے تھے اور اسی طرح طیز بھے طیخے ہوئے
راستہ طے کرتے تھے؟ (۱)۔ ان چیزوں کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔

اشداء عملی الکفار لیمنی ہے گانوں کے مقابل شخت ترین کیے اور مضبوط 'جیسے سد سکندری۔

(ایک مردِمسلم کو) صلقهٔ یارال میں مسلمانوں کے ساتھ کس طرح ہونا چاہئے؟ د حسماء بینھم یعنی آپس میں مہر بان گہرے دوست (ایک دوسرے کے ساتھ ریشم کی طرح نرم ہونا جاہئے)۔

(اسکے برخلاف) جب ہم اپنے بعض مقدس نمالوگوں سے ملتے ہیں'ان کے یہاں جاتے ہیں تو جو چیز ہمیں ان میں نظر نہیں آتی وہ یہی اخلاص اور مہر بانی ہے۔ ہمیشہ ان کی شور یوں پر بل پڑے رہتے ہیں' بداخلاق اور ترش رو ہیں ۔ کسی کے ساتھ گرم جوشی سے پیش نہیں آتے' کسی سے بنس کے نہیں ملتے' دنیا کے ہرانسان پراحسان رکھتے ہیں ۔ ایسے لوگ مسلمان نہیں' پہلوگ خودکوا سلام سے وابستہ ظاہر کرتے ہیں ۔ بہتھی (ایک مسلمان میں یائی جانے والی) دوسری خصوصیت ۔

ا - شہیدمطہری نے ان سطور میں اپنے دور کے بعض ملما نماا فراد کی تصویریشی کی ہے ( مترجم )

#### کیا یمی کافی ہے؟

کیا مسلمان ہونے کے لئے یہی کافی ہے کہ انسان کفار کے ساتھ تختی ہے پیش آئے اور اہل اسلام ہے مہر بانی اور پیارومجت کا برتاؤ کرے؟۔۔۔۔ بی نہیں: تَسو اہُم رُ گُعاً سُسجَّداً یَّبُتَغُونَ فَضُلاً مِّنَ اللهِ وَ دِ ضُو اناً (تم انہیں ویکھو گے کہ بارگا واحدیت میں سر جھکائے ہوئے تجدہ ریز ہیں اور اپنے پروردگار ہے فضل و کرم اور اسکی خوشنودی کے طلبگار ہیں۔سورۂ فتح ۴۸۔ آیت ۲۹)

وہ شخص جو ہے گانوں کیلئے سخت دل اور اپنوں کے لئے مشفق ومہر بان ہے'ای فردکو جب محراب عبادت میں مشغول پاؤ جب محراب عبادت میں دیکھو گے تو رکوع وجود' دعا وعبادت اور مناجات میں مشغول پاؤ گے۔ رکعاً و سجداً اسکی عبادت ہے۔ یہ تعون فضلا من الله و رضوانا اسکی دعا ہے۔

سینما کھنم فینی و مجو ہیں میں آئیو السّنجو در اسجدوں کی کثرت کی وجہ سے ان کے چبروں پرنشان پائے جاتے ہیں )۔ بیاوگ اسنے زیادہ عبادت گزار ہیں کہ عبادت کے چبروں پرنشان پائے جاتے ہیں )۔ بیاوگ اسنے زیادہ عبادت گزار ہیں کہ عبادت کے آثار 'تقویٰ کے آثار خدا پرسی کے آثار ان کے چبروں سے عیاں ہیں۔ ان کود کھنے والا ہر شخص ان کے وجود میں خدا کی معرفت اور خدا کی یاد کا نظارہ کرتا ہے' اور انہیں دیکھ کریا ہے۔

شایدرسول کریم بی ہے منفول ایک حدیث میں ہے کہ حضرت عیسی کے حوار یوں

نے ان سے سوال کیا: یہا روح اللہ! من نُحالِس ؟ (اے روح اللہ! ہم کس فتم کے لوگوں کے ساتھ میل جول رکھیں؟)۔ حضرت عیسیٰ نے فر مایا: مَن یُذَکِو کُمُ الله وَوْیَته وَیَو عَبْکُمُ فَیِ الْخَیْرِ عَمْلُه (ا) (ایسے شخص کے وَیَو یَد عَبْکُمُ فی الْخَیْرِ عَمْلُه (ا) (ایسے شخص کے ساتھ میل جول رکھو جے دکھ کر خداکی یاد میں ڈوب جاؤ) اسکی شکل وصورت پڑا سکے ساتھ میل جول رکھو جے دکھو علاوہ ازایں یے زید فی علمکم منطقہ (جبوہ بات کرے تو اسکی باتوں سے استفادہ کرو اسکی گفتگو تہمارے علم میں اضافہ کرے) بوغد کے فی النحیر عمله (اسکا کردارد کھ کر تہمارے اندر بھی نیک کا موں کا شوق بیدا ہو)۔

آ گے چل کرآیت کہتی ہے: ذالک مَشَلُهُ مَ فِی الْتُورَةُ وَ مَشَلُهُ مُ فِی الْتَورَةُ وَ مَشَلُهُ مُ فِی الْاِنْجِیُلِ کَوَرُعِ آخُورَ جَ شَطُاه فَالْ رَه فَالْسَتْ خُلطَ فَاسْتَوی علی سُوقِه الْلِانْجِیُلِ کَورُرُعِ آخُورَ جَ شَطُاه وَالْ رَه وَ فَاسْتَ خُلطَ فَاسْتَوی علی سُوقِه یُغجِبُ الزُّرَّاعُ لِیَغِینُظ بِهِمُ الْکُفَا ر ( یکی ان کی مثال توریت میں ہاور یکی ان کی صفت انجیل میں ہے۔ جیسے کوئی کھیتی ہوجو پہلے سوئی نکا لے بھرا سے مضبوط بنائے ' بھروہ موفی ہوجو کے سور گھڑی ہوجائے کہ کا شتکاروں کوخوش کرنے گئے تاکہ موفی ہوجائے اور پھرا ہے جی کفار کوجلا یا جائے۔ سور ہُ فَتَح ۸۸ ۔ آیت ۲۹)

توریت وانجیل میں ان کی یہی صفت بیان کی گئی ہے' ایک ایسی ملت کے وجود میں آنے کی بات کی گئی ہے۔ اس انداز میں توصیف کی گئی ہے۔ اس انداز میں توصیف کی گئی ہے۔ ان کی مثال ایک زراعت کی مثال ہے' گندم کے ایک دانے کی مانند ہیں جسے زمین میں بویا جاتا ہے اور کیونکہ بیدا نہ زندہ ہوتا ہے اس لئے ایک باریک پی کی صورت میں اپنا مرزمین سے باہر نکالتا ہے اور پھر آ ہتہ آ ہتہ وہ کیک سخت سے کی صورت اختیار کر لیتا

ا-اصولكا في - جسم كتاب فضل العالم ؛ باب مجالس العلما، وصحبتهم

ے'اس میں مضبوطی اور استحکام آجاتا ہے اور پھر رفتہ رفتہ ایک موٹی ڈالی بن جاتا ہے۔
اسکے بعد خود اپنے قدموں پر کھڑا ہو جاتا ہے۔ حالانکہ ابتدا میں وہ زمین پر پڑا ہوا ایک معمولی ساپتا تھا' جے ثبات واستحکام حاصل نہ تھا۔ بعد میں بیابیا پھلتا پھولتا ہے کہ انسان شناسی کے تمام ماہرین کو جبرت زدہ کردیتا ہے اور وہ فکر میں ڈوب جاتے ہیں کہ بیکسی پختہ اور شناندارقوم وجود میں آئی ہے۔ البتہ جبرت واستجاب کا باعث الی بی قوم ہو سکتی ہے جو الشداء علی الکفار بھی ہور حماء بینہم بھی ہواور رکعاً سجداً اور یبتغون فضلا من اللہ و رضوانا بھی ہو۔ اس میں بیتمام صفات یائی جاتی ہوں۔

اب بتائے ہم مسلمان اس قدرز وال وانحطاط کا شکار کیوں ہیں؟ اس قدر بد بخت اور ذلیل وخوار کیوں ہیں؟ بتائے ابن مذکورہ خصوصیات میں سے کونمی خصوصیت ہمارے اندرموجود ہے؟ اور ہم کیا تو قعات وابستہ کئے ہوئے ہیں؟

## معنويات كوخفيف نه بجھئے

ہمیں صد درصد اعتراف ہے کہ اسلام ایک اجتماعی دین ہے' اسکے احکام وفرامین اسکے اجتماعی میں صد درصد اعتراف ہے کہ اسلام ایک اجتماعی ہوئے کہ ہم اسکے اجتماعی ہونے کے عکاس ہیں ۔لیکن میہ حقیقت اس بات کا سبب نہیں ہوسکتی کہ ہم عبادت' دعا اور خدا سے ارتباط کو حقارت کی نگاہ سے دیکھنے لگیس' نماز کو ہے اہمیت سمجھیں ۔

نماز کوخفیف اورمعمولی سمجھنا بھی ایک گنا ہ ہے۔نماز نہ پڑھنا ایک بڑا گنا ہ ہے کیکن نماز پڑھنا مگرا سے خفیف سمجھنا'ا ہے ہے اہمیت قرار دینا بھی ایک گنا ہ ہے۔

ا مام جعفر صادق علیہ السلام کی وفات کے بعد (آپ کے ایک صحابی) ابو بصیر تعزیت کی غرض ہے ام حمیدہ کے بیہاں حاضر ہوئے ۔ ام حمیدہ رونے لگیں ۔ ابوبصیر'جو نا بینا تھے وہ بھی رونے لگے۔ اسکے بعدام حمیدہ نے ابوبصیر سے کہا: اے ابوبصیر! تم نہ تھ'تم نے اپنے امام کے آخر کھات کو نہ دیکھا'اس وقت ایک عجیب قصہ ہوا۔ امام قریب قریب مرب عالم عشی میں سے اس اثنا میں آپ نے اپنی آئکھوں کو کھولا اور فر مایا: میرے تمام نزو کی مالم عشی میں سے داروں کو بلا و' سب کو میرے سر ہانے جمع کرو۔ ہم نے امام کے حکم کی تعمیل کرتے ہوئے سب لوگوں کو اکھٹا کیا۔ جب سب لوگ جمع ہو گئے تو امام نے اسی عالم عشی میں' جبکہ آپنی حیات مبارک کے آخری کھات طے کررہ ہے تھے'اپنی آئکھوں کو کھولا'ار دگر دجمع ہونے والوں کی طرف رخ کیا اور صرف ایک جملہ ارشا وفر مایا: اِنَّ شَف عَدَف لا تَنالُ مُسْتَ خِفُّا بِالصَّلُوا قِ ﴿ ہماری شفاعت کی بھی صورت میں ان لوگوں کو نہ ملے گی جونما زکو معمولی ہمجھتے ہیں۔ وسائل الشیعہ۔ جس سے سے سے سے کا۔ حال)۔ امام نے صرف اتنا کہا اور جان' معمولی ہمجھتے ہیں۔ وسائل الشیعہ۔ جس سے سے سے اس کا۔ حال)۔ امام نے صرف اتنا کہا اور جان' عان آفرین کے سیر وکر دی۔

ا ما ٹم نے بینہیں فر مایا کہ ہماری شفاعت ان لوگوں کو نہ ملے گی جونما زنہیں پڑھتے۔ ان لوگوں کا معاملہ تو بالکل واضح (clear) ہے۔ بلکہ فر مایا کہ ایسے لوگ جونما زکوسبک اور معمولی سمجھتے ہیں' وہ ہماری شفاعت نہ یاسکیس گے۔

كون لوگ بين جونما زگوسبك اورمعمو لي سجھتے بين؟

نماز کومعمولی چیز اور بے اہمیت سمجھنے والے لوگ وہ ہیں جنہیں وقت اور فرصت میسر ہوتی ہے وہ اطمینان کے ساتھ ایک ایجھے طریقے سے نماز پڑھ سکتے ہیں' لیکن ایسانہیں کرتے ۔ ظہر عصر کی نماز اس وقت پڑھتے ہیں جب سورج غروب ہونے کو ہوتا ہے۔ جب و کیھتے ہیں کہ سورج ڈو ہے کو ہے تو بھا گم بھاگ وضو کرتے ہیں' جھٹ بیٹ نماز پڑھتے ہیں اور تیزی کے ساتھ تجدہ گاہ ایک طرف رکھ کراٹھ کھڑے ہوتا ہے نہ حضور قلب ۔ ایسا طرز ہیں جس کا نہ مقد مہ ہوتا ہے نہ موخرہ 'نہ جس میں اطمیان ہوتا ہے نہ حضور قلب ۔ ایسا طرز میل اختیار کرتے ہیں' جیسے نماز بھی دوسر ہے معمولی کا موں کی طرح کا ایک کام ہے۔ میں کی سے ہماز کو خفیف سمجھنا۔ ایسی نماز' اس نماز سے بہت زیادہ مختلف ہے جس کی

طرف انسان ذوق وشوق کے ساتھ جاتا ہے۔ جوں ہی ظہر کا اول وقت آتا ہے وہ مکمل اطمینان کے ساتھ جاکر وضوکرتا ہے' ایسا وضوجس میں تمام آداب کو ملحوظ رکھا گیا ہوتا ہے۔ اسکے بعد جانماز پر آکراذان واقامت کہتا ہے اور سکون اور دل جمعی کے ساتھ نماز پڑھتا ہے۔ سلام کہہ کرفور آئی کھڑ انہیں ہوجاتا۔ بلکہ اطمینان قلب کے ساتھ کچھ دیر تعقیبا ہے نماز پڑھتا ہے' ذکر خدا کرتا ہے۔۔۔ یہ اس بات کی علامت ہے کہ (اس گھر میں) اس کی نظر میں نمازکوا حرام حاصل ہے۔

ایسے نمازی جونماز کوخفیف قرار دیتے ہیں' یعنی حقیر اور معمولی سمجھتے ہیں' وہ فجر کی نماز عین طلوع آفتاب کے وقت ادا عین طلوع آفتاب کے وقت ادا کرتے ہیں' مغرب اور عشاء کی نماز انہیں رات کے چار گھنٹے گزرجانے کے بعد یاد آقی ہے۔ یہ لوگ برق رفتاری اور تیزی کے ساتھ نماز پڑھتے ہیں۔ تجربہ بتا تا ہے کہ ایسے لوگوں کے بیچے میں سے کھیں ہے۔ یہ کہ ایسے لوگوں کے بیچے میں سے کہ ایسے لوگوں کے بیچے میں سے کھیں ہے۔

آپار حقیق نمازگرار بننا چاہتے ہیں'اور یہ چاہتے ہیں کہ آپ کے بچ بھی نماز کے پابند بنیں تو آپ کو نماز کا احترام کرنا چاہئے۔ہم آپ سے صرف یہ تقاضانہیں کررہ کہ نماز پڑھئے' بلکہ اس سے بھی بڑھ کریہ چاہتے ہیں کہ نماز کا احترام کیجئے۔ اس مقصد کیلئے کہ نماز پڑھئے' بلکہ اس سے بھی بڑھ کریہ چاہتے کی ایک مخصوص جگہ بنائے (یہ مستحب بھی پہلے تو خود اپنے گئے گھر میں نماز پڑھنے کی ایک مخصوص جگہ بنائے (یہ مستحب بھی ہے)۔یعنی گھر میں ایک ایسی جگہ کا انتخاب کیجئے جو آپ کی عبادت گاہ ہو' مصلا نما ایک چیز اینے لئے بنائے۔

جیے پیغیبر نے نماز کے لئے ایک جبگہ عین کی ہوئی تھی اگر ممکن ہوتو آپ بھی ایک مرے نیادہ نہ ہوں تو خود کر سے کہ ماز پڑھے کی طور پر مقرر کر لیجئے ۔ اگر گھر میں کمرے زیادہ نہ ہوں تو خود ایٹ کمرے میں نماز کے لئے ایک خاص جبگہ عین کر لیجئے ۔ ایک پاک صاف جانماز وہاں رکھئے 'نماز کے لئے کھڑے ہونے ہے قبل اے بچھائے ۔ آپ کے یاس ایک مسواک بھی

#### ہو'ذکریٹ سے کے لئے تنہیج بھی ہو۔

جب وضو کررہے ہوں تو اسے بھی جلدی جلدی اور عجلت میں نہ سیجئے۔ ہم دعویٰ کرتے ہیں کہ ہم علی کے شیعہ ہیں۔ برا درعزیز! نام رکھ لینے سے علی کا شیعہ نہیں ہوا جا سکتا' جس شخص نے حضرت علی کے وضو کو بیان کیا ہے وہ کہتا ہے: علی ابن ابی طالب جب وضو کے لئے تشریف لاتے اور ہاتھوں کو پانی میں ڈالتے (وضو کا پہلامستحب عمل بیہ کہ انسان این دونوں ہاتھوں کو دھوئے) تو فر ماتے: بیسہ الله و بسالله اکسائه ہم اجع کہ نہی مِنَ الْمُتَطَهِّرِینَ (اللّٰہ کے نام اور اللّٰہ بی کے سہارے سے خدایا! مجھے تو بہ کرنے والوں میں قراردے مجھے یا کیزہ رہے والوں میں قراردے)

دودن پہلے ہم نے تو بہ کے موضوع پر گفتگو کرتے ہوئے عرض کیا تھا کہ تو بہ کے معنی خودکو پاکیزہ کرنا ہیں۔ پانی رمز طہارت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب علی پانی کا رخ کرتے ہیں تو ، تو بہ کو یا دکر کے اپنے ہاتھوں کو صاف کرتے ہوئے اپنی روح کی طہارت کی جانب متوجہ ہوئے ہم سے کہتے ہیں کہ جب اس پانی ، جب اس طہور ، جب اس مادے کا سامنا کرو جے خدانے پاکیزگی کا ذریعہ قرار دیا ہے ، جب اس مادے کی طرف جاؤا ور تمہاری زگاہ اس پر پڑے اور اپنی ہمی ہے وہ پاکیزگی روح کی پاکیزگی ہے اور وہ پانی ، تو بہ کا پاکیزگی ہمی ہے ایک اور پانی ہمی ہے وہ پاکیزگی روح کی پاکیزگی ہے اور وہ پانی ، تو بہ کا پاکیزگی ہمی ہے ، ایک اور پانی ہمی ہے ، وہ پاکیزگی روح کی پاکیزگی ہے اور وہ پانی ، تو بہ کا پاکیزگی ہے۔۔

کہتے ہیں کہ ہاتھوں کو دھونے کے بعد عَمَّیٰ اپنے چہرے پر پانی ڈالتے اور فرماتے: اللَّهُمَّ بَیَّضُ وَجُهِی یَوُمَ تَسُو دَفیه الْوُجُوهُ وَلاَ تُسَوَّدُ وَجُهی یَوُمَ تَبُیَض فیهِ الْوُجُوهُ وَلاَ تُسَوَّدُ وَجُهی یَوُمَ تَبُیَض فیهِ الْوُجُوهُ -

آ پ اپنے چبرے کو دھوتے ہیں آور حسب ظاہر صاف کرتے ہیں۔خوب! جب اپنے چبرے کو پانی سے دھوتے ہیں تو وہ سفید براق ہو جاتا ہے۔لیکن علیؓ اسی پراکتفانہیں کرتے' اسلام بھی اسی پراکتفا کا قائل ٹیں۔ بیٹمل درست ہے اور اس پرعمل بھی کرنا چاہئے لیکن ایک اور پاکیز گی کے ساتھ اور ایک اور نورا نیت کے ہمراہ' چہرے پرایک اور سفیدی ہونی چاہئے۔فرماتے ہیں: خدایا میرے چہرے کواس دن روشن کر دینا جس دن چہرے سیاہ ہوجائیں (روز قیامت) اور اس دن چہرے کوسیاہ نہ کرنا جس دن چہرے روشن ہوجائیں۔

اس کے بعددا کیں ہاتھ پر پانی ڈال کے فرماتے ہیں: اَللَّهُ مَّ اَعْطِنی کِتابی بِیَسِواً وَخدایا!

بِیہ مِیسنی و اَلْحُکُلَد فی الْجَنَانِ بِیسَادِی وَ حَاسِبُنی حِسَاباً یسواً (خدایا!
قیامت میں میرانامہ ا نمال میرے دائے ہاتھ میں وینا (کیونکہ کامیاب اور نجات یا فتہ لوگوں کا نامہ اعمال ان کے دائے ہاتھ میں ویا جائے گا) اور جنت مجھے آسانی سے عنایت فرما وینا 'اور حیاب میں بھی آسانی فرمانا )۔اس طرح آپ آخرت کے حیاب کو یا د کرتے ہیں۔

اس کے بعد بائیں ہاتھ پر پانی ڈالنے ہوئے فرمانے ہیں: اَللَّهُ مَ لا تَعُطِنی کِتابی بِشِمالی وَ لا من وَ راءِ ظَهْری و لا تَجْعلُها مَغَلُولَة إلیٰ عُنُقی کِتابی بِشِمالی وَ لا من وَ راءِ ظَهْری و لا تَجْعلُها مَغَلُولَة إلیٰ عُنُقی وَ اَعُو ذُہِکَ مِنُ مُقطَعاتِ النِيران (خدایا! میرے نامہُ اعمال کو بائیں ہتھ میں یا پشت کی طرف ہے نہ دینا۔ ( کچھلوگول کا نامہُ اعمال انہیں پیچھے ہے پکڑایا جائے گا اور سی بھی ایک رمز ہے ) اور نہ میرے باتھوں کو میری گردن ہے باندھ دینا۔ میں جہنم کی آگ کے قطعات ہے تیری پناہ جا ہتا ہوں)

کہتے ہیں: اسکے بعد آپ نے سرکامسے کرتے ہوئے فرمایا: اَلسَلَهُ مَّ عَشَنَدی بِو مُحَدِی فَر مایا: اَلسَلَهُ مَّ عَشَنَدی بِو مُحَدِی وَ بَو کَاتِیک (خدایا! مجھے اپنی رحمت اور برکتوں میں ڈبود ہے)

پھر آپ نے پیرکامسے کرتے ہوئے فرمایا: السَّهُ مَّ ثَبَّتُ قَدَمی عَلَیٰ الصَّو اطِ

یَوْمَ نَتَوْلُ فِیہِ الْاَقُدَامُ (خدایا! میر ان قدموں کوصراط پراس دن ثابت رکھنا جس

دن سارے قدم پھسل رہے ہوں گے ) وَ اجُعَلْ سَعُیبی فیما یَو ضِبکَ عَنّبی (میرے عَمَل اور کدو کا وش کوان کا مول میں قرار دینا جو تجھے راضی کرسکیس )

اییا وضوجواس قدرعشق واشتیاق اور توجہ واہتمام کے ساتھ کیا جائے گا'وہ (بارگا ہِ الٰہی میں )ایک علیحدہ ہی انداز سے قبول کیا جائے گا'اور وہ وضو جو ہم اور آپ کرتے ہیں اسکی قبولیت کسی اور طرح کی ہوگی۔

پی نماز کومعمولی نہیں سمجھنا چاہے' سبک نہیں شارکرنا چاہے۔ ایبا نہ ہو کہ انبان دورانِ نماز صرف اسکے واجبات کی ادائیگی پراکتفا کی کوشش کر ہے۔ (اور جب کوئی اسے اس جانب متوجہ کر ہے تو کہے کہ ) آؤ'دیکھیں' مرجع تقلید کا فتو کی کیا ہے' کیاوہ کہتے ہیں کہ (دوسری اور تیسری رکعت میں) تین مرتبہ سبحان الله' و الحمد الله' و لا الله الا الله' و الله اکہو کہنا چاہے' یا اسے ایک ہی مرتبہ کہنا کافی قرار دیتے ہیں؟

جی ہاں (درست ہے کہ ) مجہدفتویٰ دیتے ہیں کہ اے ایک ہی مرتبہ کہنا کافی ہے۔ البتہ ساتھ ہی ہی بھی کہتے ہیں کہ احتیاطِ مستحب سے ہے کہ اے تین مرتبہ کہا جائے۔ لہذا ہمیں یہ بین کہنا چاہئے کہ جب مجہد نے ایک مرتبہ کہنا کافی قرار دیا ہے تو ہم بھی صرف ایک ہی مرتبہ کہیں گے۔ یہ دراصل نمازے جی جرانا ہے۔ ہمیں ایسا ہونا چاہئے کہ اگر مجہد ایک ہی مرتبہ کہیں گے۔ یہ دراصل نمازے جی جرانا ہے۔ ہمیں ایسا ہونا چا ہے کہ اگر مجہد ایک مرتبہ کہنا واجب قرار دے اور مزید دومرتبہ کہنا مستحب سمجھے تو ہم بہتر سمجھتے ہوئے اس مستحب کو بھی انجام دیں ہے۔

روز ہے کو بھی معمولی اور خفیف نہیں بنادینا جا ہے ۔بعض لوگوں کا روزہ رکھنے کا ایک خاص انداز ہے (یہ میں از راہ مذاق کہدر ہاہوں) کہ نعوذ باللّٰدا گر میں خدا کی جگہ ہوں تو کسی صورت ان کا بیروزہ قبول نہ کروں ۔

میں ایسے لوگوں کو جانتا ہوں جو ماہِ رمضان میں رات بھرنہیں سوتے ۔ البتة ان کی بیہ شب بیداری عبادت کی غرض سے نہیں ہوتی بلکہ اس لئے جاگتے ہیں کہ ان کی نیندیوری نہ ہو سکے۔ صبح تک جائے پینے اور سگریٹ نوشی میں وقت کز ارتے ہیں۔ صبح طلوع ہونے کے بعد اول وقت نماز فجر پڑھ کے سوجاتے ہیں اور (سارے دن سوکر)اُسُ وقت بیدار ہوتے ہیں جب ظہر اور عصر کی نماز کی ادا میگی کا انتہائی قلیل وقت باقی رہ جاتا ہے۔ اور پھر برق رفتاری سے بینمازیں پڑھنے کے بعد افطار کے سامنے آ بیٹھتے ہیں۔

آ خربیک قشم کاروز ہے؟

انسان رات بھرصرف اس لئے نہ سوئے کہ دن میں روز ہ رکھ کر سوتا رہے' تا کہ روز بے کی بختی اور مشقت محسوس نہ کر ہے۔

کیا بیروز ہے کومعمولی سمجھنانہیں؟

میرے خیال میں تو بیروزے کو گالی دینے کے مترادف ہے 'یعنی بیتو زبانِ حال سے بیکہنا ہے کہا ہے روزے! میں تجھ سے اس قدرنفرت کرتا ہوں کہ تیرا چبرہ نہیں دیکھنا چا ہتا!!

ہم مج کرتے ہیں لیکن حقارت کے ساتھ' روز ہ رکھتے ہیں لیکن معمولی بنا کے' نماز پڑھتے ہیں لیکن سبک کرکے'اذان کہتے ہیں لیکن بے حیثیت انداز میں ۔

د یکھئے'ہم اذان کو کیے بے حیثیت کرتے ہیں؟

موذن کا''صیّت''یعنی خوش آواز ہونامستحب ہے۔ای طرح جیسے قر آن مجید کی قرائت کے لئے تجوید یعنی حروف قر آن کی خوبصورتی کے ساتھ ادائیگی' خوبصورت آواز میں قر آن پڑھنا سنت ہے' جوروح پر بھی بہت زیادہ اثر انداز ہوتا ہے۔ای طرح اذان میں بھی مستحب ہیہ ہے کہ موذن' صیّت ''یعنی خوش آواز ہو'اس انداز سے اذان کیے کہ سننے والوں پر وجد طاری کرد ہے' ان میں خداکی یا دتازہ کرد ہے۔

بہت سے افرادخوش آ واز ہیں اورا جھے انداز میں اذان کہہ سکتے ہیں ۔لیکن اگران سے کہا جائے کہ جناب آ گے بڑھئے' آج آپ اذان کہہ دیجئے تو وہ تیار نہیں ہوتے ۔ کیوں؟ اس لئے کہ وہ اے اپنی شان کے خلاف مجھتے ہیں ۔ دل ہی دل میں کہتے ہیں کہ کیا میں اس قد رحقیر شخص ہوں کہ موذن بنوں؟

جناب! موذن ہونے پرتو آپ کوفخر کرنا چاہئے' علی ابن ابی طالب موذن سے۔
جس دور میں آپ خلیفہ سے اس دور میں بھی اذان کہا کرتے سے ۔موذن ہونے کواپنی
تو ہین سمجھنا' یا موذن ہونے کو کسی خاص طبقے سے وابستہ قرار دینا اور بیہ کہنا کہ میں جو
اشراف و عما کدین میں سے ہول' رجال و شخصیات میں میرا شار ہوتا ہے' میں اذان
دول؟۔۔۔۔ بیسب با تیں اذان کی تحقیر کرنا اور اسے حقیر سمجھنا ہیں۔

پس ہمیں کسی بھی صورت میں عبادات کی تحقیر نہیں کرنی چاہئے۔ہمیں ایک کامل اور جامع مسلمان ہونا چاہئے۔اسلام کی حیثیت اور قدر وقیمت اسکی جامعیت میں ہے۔ نہ تو ہمارا کر داریہ ہو کہ صرف عبادات سے چیکے رہیں' اسکے سواتمام چیز وں کوترک کر دیں اور نہ ہی ہمیں دورِ حاضر میں پیدا ہونے والے ان لوگوں کی مانند ہونا چاہئے جنہیں اسلام کی صرف اسکا می نظر آتی ہیں اور عبادات کی تحقیر کرنے کی گیں۔

انشاء الله آئندہ شب جب ہم ای بحث کے تسلسل میں عرائض پیش کریں گو تو دوسرے تمام اسلامی فرائض کی نظر سے عبادت کی اہمیت پر گفتگو کریں گے ۔اور واضح کریں گے کہ خود عبادت خدا کے تقرب کا ایک رکن اور مرکب (سواری) ہونے کے علاوہ 'نیز علاوہ اس کے کہ' وَ اَقِیمِ الصَّلُو قِ لِنِهِ کُو یُ '(۱) نما زکا مقصد یا دِخدااورتقر بِ الٰہی نیز علاوہ اس کے کہ' وَ اَقِیمِ الصَّلُو قِ لِنِهِ کُو یُ '(۱) نما زکا مقصد یا دِخدااورتقر بِ الٰہی ہے اور خدا کا تقرب اور اس سے نز و کی خودا تنا بڑا مقصد ہے کہ اسے اپنے سے بڑھ کرکسی اور مقصد کی ضرورت نہیں (خود یہی اعلی ترین مقصد ہے) ۔ ان سب با تو ں سے قطع نظر اگر ہم عبادت کی تحقیر کریں تو دوسر ہے تمام فرائض کی ادا نیگی ہے بھی رہ جا کیں گے ۔عبادت

ا-اورمیری یا د کے لئے نماز قائم کرو۔ سورۂ طبہ ۲- آیت ۱۳۔

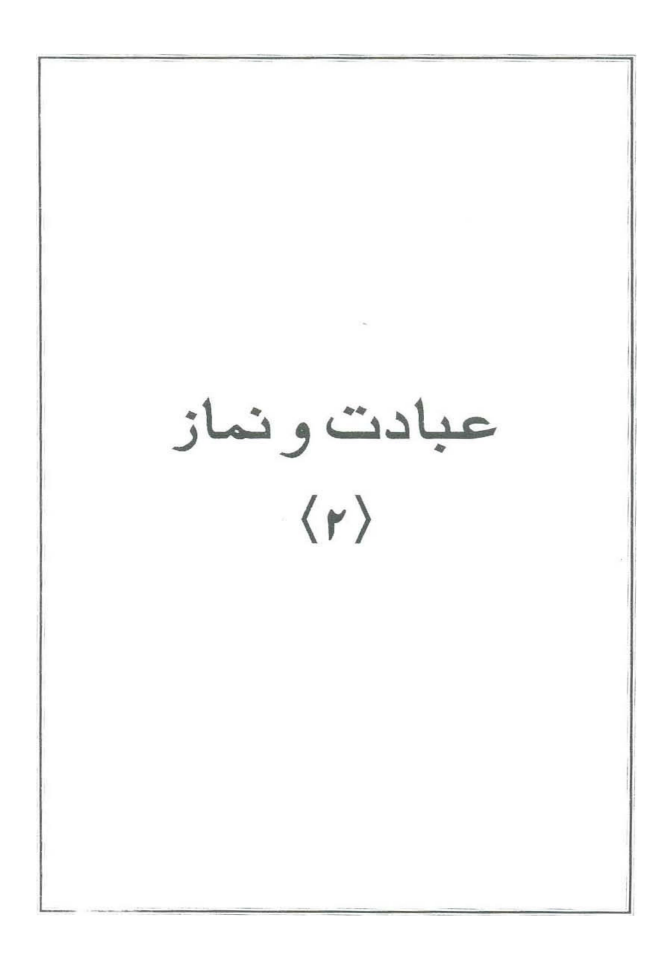
تمام دوسرے اسلامی احکام وفرامین کی قو ہُ مجربیا وران کے اجرا کی ضامن ہے۔ یہیں پرہم اپنے عرائض ختم کرتے ہیں۔

خدایا! تخجے تیری درگاہ کے عبادت گزار بندوں کے حق کا واسط 'ان صاحبانِ قرآن کے صدقے 'اپنے پاکیزہ اور مخلص مناجات کرنے والوں کے صدقے 'ہم سب کوحقیقی عبادت گزاروں میں قرار دے۔

بارِ النہا! ہمیں دین اسلام کی جامعیت ہے آشنا فرما اور ہمیں ایک جامع مسلمان بنادے۔

پروردگار! ہم سب کوخلوصِ نیت کی تو فیق کرا مت فر ما۔ الہی !انمحتر م شبول میں ہمارے گنا ہوں کو بخش د ہے' ہمارے مرحو مین کی مغرفت

"رَحِمَ اللهُ قَرَأَ اللهَاتِحَةَ مَعَ الصَّلَوَات"



#### بسم الله الوحمن الوحيم

"إِنَّ الصَّلواقَ تَنُهلى عَنِ الْفَحُشَآءِ وَ الْمُنْكَرِ ط وَلَذِكُرُ اللهِ الْكَبَرُ " اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِ

'' بے شک نماز ہر برائی اور بدکاری ہے رو کنے والی ہے اور اللہ کا ذکر بہت بڑی شے ہے۔'' (سور مُعنکبوت ۲۹ – آیت ۴۵)

#### عبادت اورتربیت

اسلام میں عبادات اصل اور بنیادی حامل ہونے کے ساتھ ساتھ اسکی تربیتی اسکیم کا حصہ بھی ہیں۔ اس بات کی وضاحت یوں کی جاسکتی ہے کہ: عبادات کے اصل اور بنیاد کے حامل ہونے کے معنی یہ ہیں کہ دوسرے ہر پہلو سے قطع نظر 'انسانی زندگی کے مسائل سے قطع نظر خود عبادت مقاصد خلقت میں ہے۔

"وُمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُوْنِ ـ "

''اور میں نے جنات اور انسان کو صرف اپنی عبادت کے لئے پیدا کیا ہے۔'' (سورہُ ذاریات ۵۱ – آیت ۵۱)

عبادت انسال کے حقیقی کمال اورتقر ب الہی کا ایک وسیلہ ہے۔

الی چیز جوخود انسان کے کمال کا مظہر' اورخود بدف اور غایت ہے اسکے لئے

ضروری نہیں کہ وہ کسی دوسری چیز کا مقدمہ اور وسیلہ ہو۔ لیکن اسکے باو جود' عبادات اس اصالت کی حامل ہونے کے ساتھ ساتھ دوسری چیز کا مقدمہ بھی ہیں۔ یعنی جیسا کہ ہم نے عرض کیا (عبادات) اسلام کی تربیتی کرنا چاہتا ہے' وہ اس مقصد کے لئے جو وسائل اختیار کرتا ہے ان کھاظ سے افراد کی تربیت کرنا چاہتا ہے' وہ اس مقصد کے لئے جو وسائل اختیار کرتا ہوان میں سے ایک وسیلہ انسان کے اخلاق اور روح پر ہر میں سے ایک وسیلہ عبادت ہے اور اتفاق سے بیہ وسیلہ انسان کے اخلاق اور روح پر ہر کہ وسیلہ سے دیا دہ اثر انداز ہوتا ہے۔ ایسا کس طرح ہے؟ ہم آئندہ سطور میں اس کی وضاحت کریں گے۔

اخلاقی مسائل کامحور''ایثاروفداکاری''اوراپنے فائدے اور مفادکویس پشت رکھنا ہے۔ جس طرح''حمیدہ'' یعنی پرخوری ہے اجتنا ب'جسمانی سلامتی کا ایک اصول ہے' جو (جسمانی صحت ہے متعلق) تمام خوبیوں کی اساس اور بنیا د ہے' ای طرح اخلاق میں بھی ایک چیز ہے' جو تمام اخلاقی مسائل کی اصلِ اساس ہے' اور وہ ہے اپنی ذات ہے گزرجانا' ایک چیز ہے' جو تمام اخلاقی مسائل کی اصلِ اساس ہے' اور وہ ہے اپنی ذات ہے گزرجانا' اپنی ذات کو بھلا دینا''(انا نیت' کی اسیری سے آزاد ہوجانا اور'' میں'' کورٹرک کر دینا۔ اجتماعی مسائل میں عدالت کا اصول تمام اصولوں کی ماں ہے۔ عدالت' یعنی دوسرے افراد کے حق کو کموظر کھنا'ان کے حقوق کی رعایت کرنا۔

وہ مشکل جس سے انسانیت اخلاقی مسائل میں بھی دوجار ہے اور اجتماعی مسائل میں بھی اس کا سامنا کررہی ہے وہ ان اصولوں کورو بیمل لانے کا مسکہ ہے۔ یعنی کوئی بھی شخص ایسانہیں جواخلاق سے ناواقف ہو'یا اس بات کاعلم ندرگھتا ہو کہ عدالت کس درجہ ضروری ہے۔ لیکن مشکل اس وقت بیش آتی ہے جب ان اصولوں پرعمل کا مرحلہ آتا ہے۔ جس وقت انسان کسی اخلاقی اصول کی پابندی کرنا چاہتا ہے تو اسے نظر آتا ہے کہ اسکا مفاد اور منفعت ایک طرف ہے اور اس اخلاقی اصول کی پابندی دوسری طرف ۔ وہ دیکھتا ہے کہ راست گوئی ایک طرف ہے اور منفعت اور فائدہ دوسری طرف ۔ یا تو وہ جھوٹ

بولے خیانت کرے اور نفع حاصل کرلے یا پھر سچے بولے امانت داری کا ثبوت دے اور اپنے منافع کو پس پشت ڈال دے۔ یہ وہ مقام ہے جہاں ہم دیکھتے ہیں کہ عدل واخلاق کا دم بھرنے والا انسان بھی عمل کے موقع پراخلاق اور عدالت کی مخالف راہ اختیار کرتا ہے۔ ایمان کی تا ثبیر

جوچیزاخلاق اورعدالت کی پشت پناہ اور صانت ہے' اور جواگرانسان میں پیدا ہو جائے تو انسان با آسانی اخلاق اور عدالت کے رائے پر قدم بڑھا سکتا ہے اور اپنے نفع اور مفاد سے دستبر دار ہوسکتا ہے' وہ صرف'' ایمان' ہے۔

البية كونساا يمان؟ جي مإل ُ خودعدالت برايمان ُ خوداخلاق برايمان \_

ا نسان میں عدالت پرا یک مقدس امر کے طور پر ٔ اخلاق پرا یک مقدس امر کے طور پر ایمان کب پیدا ہوتا ہے؟

(پیابمان) اس وقت (پیدا ہوتا ہے) جب وہ تقدس کی اصل واساس یعنی'' خدا'' پرائمان رکھتا ہو۔للہذا انسان عملاً اتنا ہی عدالت کا پابند ہوتا ہے جتنا خدا کا معتقد ہوتا ہے' عملاً اتنا ہی اخلاق کا پابند ہوتا ہے جتنا خدا پرائمان رکھتا ہے۔

ہمارے دور کی مشکل یہی ہے کہ (لوگ) سمجھتے ہیں کہ'' علم'' کافی ہے۔ یعنی بیا خلاق اور عادل ہونے کیلئے ہماراعدالت اور اخلاق سے واقف ہونا اور ان کاعلم رکھنا ہی کافی ہے۔ لیکن تجربے نے بتایا ہے کہ اگر علم سے ایمان کا رشتہ ٹو ٹا ہموا ہو' تو بیعدالت اور اخلاق کے لئے نہ صرف مفید نہیں' بلکہ مضر بھی ہے۔ اور'' سائی'' کے اس قول کے مصداق ہو جاتا ہے کہ: چود زد با جراغ آید گزیدہ تربرد کالا (جب چور جراغ کے ہمراہ آتا ہے تو احجی طرح چن چن کے مال لے جاتا ہے)

لیکن اگرا بمان بیدا ہو جائے' آو اخلاق اور عدالت میں استحکام آجا تا ہے۔ مذہبی

ا یمان کے بغیرا خلاق اور عدالت ایسے ہی ہے جیسے بغیر ضمانت کے کرنسی نوٹوں کا جاری کر دینا۔ جب مذہبی ایمان آجا تا ہے تو اخلاق اور عدالت بھی آجاتے ہیں ۔

یہیں پہنچ کر ہمیں نظر آتا ہے کہ اسلام نے خدا کی پرستش اور عبادت کو اخلاق اور عدالت سے جدا ایک علیحدہ مسئلہ قرار نہیں دیا ہے۔ یعنی جس عبادت کا اسلام حکم دیتا ہے۔ اسکی حیاشنی اخلاق اور عدالت کو قرار دیتا ہے۔ یا بیہ کہیں کہ جس عدالت اور اخلاق کو تجویز کرتا ہے 'اسکی حیاشنی عبادت کو قرار دیتا ہے کیونکہ اسکے بغیر بیمکن نہیں ۔

ایک مثال عرض کرتا ہوں: آپ کو کہاں 'اور دنیا میں پائے جانے والے مکا تیب و ادیان میں سے کس محتب اور دین میں یہ بات نظر آتی ہے کہایک مجرم خود اپنے قدموں سے چل کر آئے اور اپنے آپ کو سزا کے لئے بیش کرے؟ مجرم تو ہمیشہ سزا سے بچنے کی کوشش کرتا ہے۔ وہ واحد قدرت جو مجرم کوخود اپنے قدموں پر چلا کے اور اپنے اراد بے اور اختیار سے سزاکی طرف لاتی ہے وہ ''ایمان' کی طافت ہے' اسکے سواکوئی اور چیز ایسانہیں کر سکتی ۔

جب ہم اسلام کے ابتدائی دور پرنظرڈ التے ہیں تو ہمیں ایسی بکشر ت مثالیس نظر آتی ہیں۔ البتہ جب ہم میہ کہتے ہیں کہ اسلام کے ابتدائی دور میں تو اس سے مراد بینہیں ہے کہ اس ابتدائی دور کے سواکسی اور دور میں ایسی مثالیں نہیں ملتیں نہیں 'صدرِ اسلام کے علاوہ دوسر سے ادوار میں بھی' لوگوں میں پائے جانے والے ایمان کے تناسب سے ایسی مثالیس موجود ہیں۔

اسلام نے مجرم کے لئے سزاؤں کا تعین کیا ہے۔ مثلاً شراب نوشی کے مرتکب فرد ' زنا کا راور چور کے لئے سزائیں معین کی ہیں۔ دوسری طرف اسلام میں ایک اصول ہے اوروہ یہ ہے کہ اَکْ حُدُو د تَدُرَ أَبِالشَّبْهَاتِ یعنی حدود معمولی شہے پر دفع ہوجاتے ہیں۔ اسلام قاضی اور حاکم کو اس بات کا پابند نہیں کرتا کہ وہ مجرم کو تلاش کرنے کے لئے جاسوی کریں' تجس کریں۔ بلکہ مجرم کے دل میں ایک طاقت ڈالتا ہے جس کے اڑ ہے وہ خود اپنے آپ کو ہزا کے لئے پیش کرتا ہے۔ پنجمبراسلام کے زمانے میں'امیرالمومنین کے دور میں کثرت کے ساتھ ایسا تبواکرتا تھا کہ لوگ خود پنجمبریا امام کی خدمت میں حاضر ہوتے اور عرض کرتے کہ یا رسول اللہ (یا امیر المومنین) ہم فلاں جرم کے مرتکب ہوئے ہیں' ہمیں میزاد ہجئے۔ ہم آلودہ ہیں' ہمیں یاک کرد ہجئے۔

بیعدیث جے ہم اب پیش کررہے ہیں'' کافی'' میں ہے (فروع کافی - جے ہے۔ ص ۱۲۵)

ا يك عورت امير المومنين كي خدمت ميں حاضر ہوئي اور كہا: اے امير المومنين! ميں

نے زنائے محصنہ کا ارتکاب کیا ہے 'میں شادی شدہ ہوں' شوہر کی غیر موجودگی میں زنا کی مرتکب ہوئی ہوں اور اسکے نتیج میں حاملہ ہوگئ ہوں ۔'' طَلَّھُرُنی '' مجھے پاک کرد ہیجئے' میں آلودہ ہوں ۔ امام نے فرمایا: ایک مرتبہ کا اقرار کا فی نہیں' چار مرتبہ اقرار کرنا ضروری ہے (۱) پھر یہ کہ اگر ایک شادی شدہ عورت زنا کی مرتکب ہوتو اسے'' رجم' ' یعنی سنگسار کیا جائے گا۔ میں اگر تمہمیں سنگسار کرنے کا حکم دوں گا تو اس بچے کا کیا ہے گا جو تمہار ہے گا میں ہے کہ وقت ہم سنگسار کرنے ہے گا جو تمہار ہے گا وہ ہے کہ بعد آنا' ہم اس بچے کی میں ہے جہیں سنگسار نہیں کر سکتے ہے جاؤ' بچے کی پیدائش کے بعد آنا' ہم اس بچے کی وجہ ہے تمہیں سنگسار نہیں کر سکتے ۔ یہ ن کروہ عورت چلی گئی۔

چند ماہ بعد دیکھتے ہیں کہ وبی عورت چلی آرہی ہے' ایک بچہ بھی اس کی گود میں ہے۔ کہتی ہے۔ کہتی ہے۔ المحسو السمو مسنین طہر نسی اے امیرالمومنین! مجھے پاک کر دیجئے ۔ بولی' میراعذریہ بچہ تھا'اب یہ دنیا میں آچکا ہے (یہ دوسراا قرار تھا) ۔ امیرالمومنین نے فر مایا: اب اس موقع پراگر ہم مجھے سنگسار کردیں تو اس بچکا کیا قصور ہے؟ ابھی اسے مال کی ضرورت ہے' اسے مال کا دودھ چاہئے' یہ مال کی دکھے بھال اور گہداشت کا طالب ہے۔ فی الحال جاؤ' ابھی اس بچ کوتمہاری ضرورت ہے۔ وہ عورت دل شکتہ اور رنجیدہ حالت لئے لوٹ گئی۔

ایک دوسال بعدوہ عورت دوبارہ آئی 'بچہ بھی اسکے ساتھ تھااور آ کے کہنے لگی: یا امیسر المصومنین ! طہرنی ''اب میرا بچہ دود ھنہیں بیتیا'اے دودھ پلانے والی کی ضرورت نہیں رہی 'بڑا ہو گیا ہے۔ اب مجھے پاک کردیجئے ۔ فرمایا: نہیں' ابھی اس بچے کو مال کی ضرورت ہے۔ ابھی جاؤ۔ یہ ن کراس عورت نے بچے کا ہاتھ پکڑا' اب وہ روتی مال کی ضرورت ہے۔ ابھی جاؤ۔ یہ ن کراس عورت نے بچے کا ہاتھ پکڑا' اب وہ روتی

<sup>(</sup>۱) اسلام میں کسی صورت حتی قاضی تک کواس بات کی اجازت نبیں کہ وہ تجسس کرے یا بہانے سے اقرار لے بلکہ جب کوئی انسان اقر ارکرتا ہے تو قاضی ایک بہانے کے ذریعے اسکے اقر ارکومستر دکرتا ہے۔

جاتی تھی اور یہ کہتی جاتی تھی کہ: خدایا! یہ تیسری مرتبہ ہے کہ میں گناہ کی اس آلودگی ہے پاک ہونے کی غرض ہے تیرے (مقرر کردہ) امام کی خدمت میں آئی ہوں' خلیفہ مسلمین کے پاس آئی ہوں اوروہ ہیں کہ ہر مرتبہ ایک بہانہ کر کے مجھے واپس لوٹا دیتے ہیں۔ بارالبا امیں اس گندگی ہے چھٹکارا چاہتی ہوں' میں آئی ہوں کہ وہ مجھے سنگار کریں اور میں پاک ہو جاؤں۔ وہ یہ کہتی ہوئی جا رہی تھی کہ اتفا قا اس پر عمر و بن حریث کی نگاہ پڑگئی' یہ ایک منافق انسان تھا۔ اس نے عورت سے پوچھا: کیا ہوا؟ کیا معاملہ ہے؟ عورت نے پورا قصہ کہہ سنایا۔ عمر و بن حریث کی نگاہ پڑگئی' یہ ایسا کرو کہہ سنایا۔ عمر و بن حریث نے کہا: آؤ میر ہے ساتھ' میں تمہاا مسلم کی کرتا ہوں ۔ تم ایسا کرو کہ بچے میر ہے دوا کے کردو' میں اس کی کفالت قبول کرتا ہوں ۔ اسے یہ معلوم نہ تھا کہ بی اس عورت سے چوتھی مرتبہ اقر ارلینانہیں جا ہے۔

امام دیکھتے ہیں کہ وہ عورت اپنے بچے اور عمر و بن حریث کے ساتھ والیس چلی آرہی ہے۔ آپ کے نزد یک آتی ہے اور مجتی ہے: یا امیر المحومنین الطہون ی (اے امیر المومنین المجھے پاک کر دیجئے) میں نے زنا کیا ہے 'بچے کا مسئلہ بھی حل ہو گیا ہے 'اس شخص نے اسے پالنے بوسنے کی ذمے داری لے لی ہے اب آپ مجھے پاک کر دیجئے ۔۔۔
کتا ہے پالنے بوسنے کی ذمے داری لے لی ہے اب آپ مجھے پاک کر دیجئے ۔۔۔
کتا ہے ہیں کہ امیر المومنین کو معالمے کا یہاں تک پہنچنا بہت نا گوار گزرا۔

یہ ایمان اور مذہب کی طاقت ہے جوانسان کے شمیر کی گہرائیوں میں اثر انداز ہوکر اسے عدالت اور اخلاق کے سامنے جھکا دیتی ہے۔ عبادت اس لئے ہے تا کہ انسان کی ایمانی حیات کی تجدید ہو'ا سکا ایمان تازہ ہو'اس میں طراوت اور نشاط پیدا ہو'وہ قوت اور طاقت حاصل کرے۔

جتنا انسان کا ایمان زیادہ ہوگا'ا تنا ہی وہ خدا کوزیادہ یا در کھے گا'اور جتنا انسان کو خدا یا در سے گا اتنا ہی وہ گناہ کا کم مرتکب ہوگا۔ گناہ اور نافر مانی کرنے یا نہ کرنے کا دارو مدارعلم پرنہیں ہے'اسکا دارو مدارغفلت اور یاد پر ہے۔ جتنا انسان غافل ہوگا' یعنی اس نے

جتنا خدا کوفراموش کردیا ہوگا'ا تناہی زیادہ وہ گناہ کا ارتکاب کرے گااور جتنا زیادہ وہ خدا کو یا در کھے گا'اتن ہی اسکی نافر مانیاں کم ہوں گی۔

## عصمت اورا يمان

آپ نے سنا ہوا ہے کہ انبیاء اور ائمۃ معصوم ہوتے ہیں۔ اگر آپ سے پوچھا جائے کہ انبیاء اور ائمۃ معصوم ہونے کے کیامعنی ہیں؟ تو آپ اسکا جواب دیں گے کہ وہ کہی صورت میں گناہ کے مرتکب نہیں ہوتے۔

ٹھیک ہے۔ (عصمت کے) معنی یہی ہیں۔ لیکن اگر اسکے بعد آپ سے سوال کیا جائے کہ (یہ لوگ) کیوں گناہ نہیں کرتے؟ تو ممکن ہے آپ اس سوال کا دوطرح سے جواب دیں۔ ایک بیر کہ انبیا ٔ اورائمۂ اس وجہ سے معصوم ہیں اور گناہ نہیں کرتے کہ خداوند عالم ان کے ارتکا ہو گئاہ میں رکاوٹ ہے' اس نے انہیں بالجبر گناہ اور معصیت سے روکا مواہرے۔ یعنی جب بھی وہ گناہ کرنا چاہے ہیں' خدار کاوٹ کھڑی کردیتا ہے اوران کا راستہ روک دیتا ہے۔

اگر عصمت کے معنی بیہ ہیں تو بیہ (انبیاء اور اٹھۃ کے لئے ) کوئی فضیلت اور کمال نہیں۔ اگر میرے اور آپ کے ساتھ بھی اسی طرح ہونے گئے کہ جوں ہی ہم گناہ کرنا چاہیں خدا کی نافر مانی کرنا چاہیں تو ایک خارجی طاقت ہمارے رائے میں حائل ہو جائے مارے مانع و مزاحم ہو جائے اور ہمارے اور گناہ کے درمیان رکاہ ٹے بن جائے۔ ایسی صورت میں بحالت مجبوری ہم بھی گناہ ہے محفوظ رہیں گے۔

پس'الیی صورت میں انہیں (انبیّا اورائمَّیُو) ہم پر کیا فضیلت ہوئی ؟ اس صورت میں ان کے اور ہمارے درمیان صرف بیفرق ہوگا کہ وہ خدا کے ایسے بندے ہیں جنہیں اس نے خاص امتیاز دیا ہوا ہے' جب وہ خدا کی نافر مانی کرنا چاہتے ہیں تو خدا ان کے رائے میں حائل ہو جاتا ہے لیکن (ہمیں بیا متیاز حاصل نہیں) جب ہم نافر مانی کا ارادہ کرتے ہیں' تو خدا ہمارارا ستے نہیں روکتا۔

نہیں' یہ خیال غلط<sup>ون</sup>بمی پربنی ہے۔ان (انبیاءاورائمۂ ) کےمعصوم ہونے کےمعنی یہ نہیں ہیں کہوہ گناہ کرنا جا ہتے اور خداان کے مانع ہو جاتا ہے! ''

یس پھر حقیقت کیا ہے؟

عصمت کے معنی 'ایمان کے اعلیٰ ترین درجے پر فائز ہونا ہے۔ جتنا ایمان زیادہ ہو گا اتنا ہی انسان کو خدا زیادہ یا در ہے گا۔ مثلاً ایک بے ایمان انسان ایک روز گزار تا ہے ایک ہفتہ گزار تا ہے 'ایک مہینہ گزار تا ہے' جو چیز اسکے ذہن میں پھٹکتی تک نہیں 'وہ خدا ہے۔ ایسا شخص یکسر غافل ہے۔

بعض لوگوں کو بھی بھی خدایا د آتا ہے۔اس موقع پر انہیں خیال ہوتا ہے کہ ہماراا یک خدا ہے 'خدا ہمار سے سروں پر ہے اور وہ ہمیں دیکچر ہا ہے ۔لیکن خدا ای ایک لمجے کے لئے ان کے ذہن میں آتا ہے' اسکے بعد وہ اسے ایسے بھلا بیٹھتے ہیں جیسے سرے سے کسی خدا کا وجود ہی نہیں ۔

لیکن پچھافراد جن کا ایمان (مذکورہ بالالوگوں سے پچھ) زیادہ ہوتا ہے بہھی غفلت میں ہوتے ہیں 'کبھی غفلت میں ہوتے ہیں' کبھی بیدار۔ جب غافل ہوتے ہیں تو ان سے گناہ صادر ہوتے ہیں لیکن جب بیدار ہوتے ہیں تو اس بیداری کے نتیج میں ان سے گناہ صادر نہیں ہوتے ۔ کیونکہ جب وہ خدا کی جانب متوجہ ہوتے ہیں تو ان سے گناہ کے صدور کا امکان ختم ہو جاتا ہے۔ لایے زنسی المر سی و ہو مو من (کوئی حالتِ ایمان میں زنانہیں کرسکتا۔ وسائل الشیعہ - حس المر سی و ہو مو من (کوئی حالتِ ایمان میں زنانہیں کرسکتا۔ وسائل الشیعہ - حس المر سے میں ہے میں المر سے میں سے میں

جب انسان کی روح میں سچا ایمان موجود ہو اور وہ بیدار ہوتو گناہ میں مبتلانہیں ہوتا۔اباگرانسان کا ایمان کمال کی حدوں کوچھو لے' یہاں تک کہ وہ خدا کو ہمیشہ حاضر و ناظر سمجھنے گئے۔ یعنی خدا ہمیشہ اس کے دل میں موجود ہو' تو اس صورت میں وہ جمھی بھی عافل نہیں ہوتا' ہرعمل کی انجام دہی کے دوران خدا کی یا دا سکے ساتھ ساتھ ہوتی ہے۔ قرآن مجید کہتا ہے:

> " رِ جَالٌ لَا تُلْهِيهُ مِ تِجَارَةٌ وَ لا مَيْعٌ عَنُ ذِكُو اللهِ" " وه مردجنهيں كاروبارياخريدوفروخت ذكرِ خدا سے عافل نہيں كر على \_" ( سورة نور ۲۴ – آيت ٣٧)

(قرآن) یہ نہیں کہتا کہ وہ لوگ جو تجارت نہیں کرتے۔ اسلام لوگوں کو تجارت اور کاروبارے روکنے کے لئے نہیں آیا۔ یہ نہیں کہتا کہ تجارت نہ کرو۔ اسکے برعکس حوصلہ افزائی کرتا ہے کہ محنت کرو' کماؤ' کاروبار کرو' تجارت کرو۔ وہ لوگ جو خرید وفروخت کرتے ہیں' تجارت کرتے ہیں' کماتے ہیں' ملازمت کرتے ہیں لیکن ان سب چیزوں کے باوجود ایک کمھے کے لئے بھی خدا ہے غافل نہیں ہوتے۔ دکان کے کاؤنٹر پر کھڑے ہوتے ہیں' ایک کمھے کے لئے بھی خدا ہے غافل نہیں ہوتے ہیں' پولتے ہیں' پولتے ہیں اور مال حوالے کرتے ہیں لیکن جس چیز کووہ ایک کمھے کے لئے بھی فراموش نہیں کرتے وہ'' خدا'' ہے۔ خدا ہمیشہ ان کے ذہن میں رہتا ہے۔

اگر کوئی ہمیشہ بیدار ہو' ہمیشہ خدا اسکے ذہن میں ہو' تو قدرتی بات ہے کہ وہ بھی بھی گناہ کا مرتکب نہیں ہوگا۔ البتہ ہم ایس دائی بیداری معصومین کے سواکسی اور میں نہیں پاتے۔ (چنانچہ) معصومین یعنی وہ لوگ جوکسی بھی لمحے خدا کونہیں بھولتے۔

آپ کی خدمت میں ایک مثال عرض کرتا ہوں: کیا کبھی آپ کے ساتھ ایسا اتفاق ہوا ہے کہ (آپ نے جانے بوجھے) اپنا ہاتھ آگ میں ڈال دیا ہو'یا آگ میں کو دپڑے ہوں؟ اگر آپ کومعلوم نہ ہو' بے خبری میں ایسا ہوگیا ہوتو دوسری بات ہے۔ پوری زندگ میں ایک بار بھی ایسانہیں ہوتا کہ ہم میں سے کوئی اراد تا خود کو آگ میں جھونک دے۔البت ا گرجم خودکشی کرنا چاہیں تو (بات دوسری ہے)۔

ایسا کیوں ہے؟ ایساس کئے ہے کہ ہم بخو بی بیہ بات جانتے ہیں کہ آگ کا کام جلانا ہے ' یہ جانتے ہیں کہ اگر آگ کے بھڑ کتے شعلوں میں گر جائیں تو یقینا زندگی سے باتھ دھو بیٹھیں گے۔ ہم قطعی اور یقینی طور پراس بات کاعلم رکھتے ہیں اور جوں بی ہمیں آگ نظر آتی ہے بیعلم ہمارے ذہن میں حاضر ہو جاتا ہے اور ہم ایک لمجے کے لئے بھی اس سے نظر آتی ہے بیعلم ہمارے ذہن میں حاضر ہو جاتا ہے اور ہم ایک لمجے کے لئے بھی اس سے غافل نہیں ہوتے۔ لہذا ہم اپنے آپ کو آگ میں جھو نکنے سے معصوم ہیں۔ یعنی ہمیں حاصل بیعلم و یقین اور ایمان کہ آگ جلانے کی صلاحیت رکھتی ہے ' ہمیں آگ میں کود یہ نے بازر کھتے ہیں۔

جتنا ہم آگ کے جلانے کی صلاحیت پرایمان رکھتے ہیں'ا تنا ہی اولیائے خدا' گناہ کے جلانے کی صلاحیت پرایمان رکھتے ہیں ۔لہذاوہ معصوم ہوتے ہیں ( کسی گناہ کے قریب نہیں جاتے )۔

اب جبکہ معصوم کے معنی معلوم ہو چکے ہیں' تواس جملے کا مقصد بھی واضح ہو گیا ہوگا کہ ''عبادت اسلام کی تربیتی اسکیم کا حصہ ہے''۔عبادت اس لئے ہے کہا نسان کو تھوڑی تھوڑی ور یعد خدا کی یا د دلائی جائے اور انسان کو جتنا خدا یا د ہوگا اتنا ہی زیادہ وہ اخلاق' عدالت اور حقوق کا پابند ہوگا۔ بیا یک ہالکل واضح (clear) بات ہے۔

## اسلام ٔ د نیاا در آخرت کا جامع

اپ اپنی پوری توجہ اس موضوع پر مرکوز فر مائیے کہ اسلام میں دنیا اور آخرت کس طرح باہم ملے ہوئے ہیں۔ اسلام مسجیت کی طرح نہیں ہے۔ مسجیت میں دنیا اور آخرت کا حساب جدا جدا ہے۔ مسجیت کہتی ہے کہ دنیا اور آخرت دونوں علیحد ہ علیحد ہ عالم ہیں۔ (ان دونوں میں ہے کئی ایک کواختیار کیا جاسکتا ہے) یا یہ یا وہ لیکن اسلام میں ایسانہیں ہے۔اسلام آخرت کو دنیا کے ساتھ اور دنیا کو آخرت کے ہمراہ قرار دیتا ہے۔ مثلاً نماز ہی کولے لیجے 'ارکا خالص اخروی پہلویہ ہے کہ انسان خدا کو یا دکر ہے 'خوف خدار کھے۔ حضورِ قلب اور خدا کی جانب متوجہ ہونے کیلئے اس قدرادب آ داب کی ضرورت نہیں کہ انسان پہلے جاکے وضو کرے 'اپنے آپ کو دھوئے 'صاف کرے۔ کیا خدا سے ملاقات کے لئے وضواور پاکیز گی کوئی تا ثیررکھتی ہے؟ خدا کے حضور جانے کے لحاظ سے ملاقات کے لئے وضواور پاکیز گی کوئی تا ثیررکھتی ہے؟ خدا کے حضور جانے کے لحاظ سے اس بات کی کوئی تا ثیرنہیں کہ انسان کا منھ دھلا ہوا ہے یا نہیں 'لیکن خدا وند عالم فرما تا ہے: اِذَا قُدُمُتُمُ اِلَی الْمَرَافِقِ (۱) پھر اِسَکے بعد نماز پڑھو۔

دیکھا آپ نے (اسلام نے) صفائی کوعباوت کے ساتھ ملادیا ہے: وَإِنْ کُسنَتُهُمُ جُنْبًا فَاطَّهَا وُوْلا (۴) اور بہاں عباوت کے ساتھ یا کینزگی کا ذکر ہے۔

۱- ایمان والوارد به می خانز که کیا آخوق پلیان پیزیرون کوار کیفون کله بینی آخون کود موقد سورهٔ ما که مرد - آیت لار

٢- الاراكر جنارت كي مالت على يعق الشرور مورة ما تدوه - آنيت ١١

لبندا جب نماز پڑھنے والا کوئی شخص نماز پڑھنا چاہتا ہے تو پہلے بیدد کھتا ہے کہ یہ گھر جس میں میں ہوں اے میں نے کسی سے بالجبر تو نہیں ہتھیا یا؟ اگر جبراً قابض ہوں 'تو میری نماز باطل ہوگی۔ پس اگر وہ نماز پڑھنا چاہتا ہے تو مجبور ہے کہ پہلے اپنے لئے ایک ایسے گھر کا بندو بست کرے جواسکے لئے حلال ہو۔ یعنی اسکے اصل مالک سے خریدا ہوا ہو 'یا وہ (مالک) اسکے وہاں رہنے سے راضی ہو۔ وہ جس فرش پر کھڑا ہے 'اس کا مسئلہ بھی یہی ہے۔ اسکالباس بھی ایسا ہی ہونا چاہئے 'ختی اگر نا داروں کے حقوق ن خمس یاز کات (وغیرہ) بھی اس کے ذمے ہوں' تو انہیں بھی اداکر ہے۔ اگر اس نے انہیں ادا نہ کیا ہوگا' تو بھی اسکی نماز باطل ہوگی۔

ای طرح (اسلام) ہم ہے کہنا ہے اگر نماز پڑھنا چاہتے ہوتو تم سب کو کعبہ کی طرف رخ کر کے کھڑے ہونا ہوگا۔ کعبہ کہاں ہے؟ وہ اولین معبد جود نیا میں خداکی پرستش کے لئے بنایا گیا' کہاں واقع ہے؟ : إِنَّ اَوَّ لَ بَیْتُ وَ صَّلَ لِلنَّاسِ لَلَّذِی بِبَگَهَ مُبْسِرَ کے لئے بنایا گیا ہے وہ مکہ میں ہے' مُبْسِرَ کے اللَّ بنایا گیا ہے وہ مکہ میں ہے' مُبارک ہے۔ سورہ آل عمران ۳ - آیت ۹۱) ۔ تم سب پراس اولین معبد اور محبد کی سمت مبارک ہے ۔ سورہ آل عمران ۳ - آیت ۹۱) ۔ تم سب پراس اولین معبد اور محبد کی سمت مبارک ہے ۔ سورہ آل عمران ہے خدا کے ظیم پنجمبر ابراہیم اور ان کے فرزند اساعیل نے تعمیر کیا ہے۔

سوال یہ ہے کہ ہم کعبہ کی طرف رخ کر کے کیوں کھڑے ہوں؟ کیا وہاں خدا ہے؟
کیا خدا (معاذ اللہ) خانۂ کعبہ کے اندر ہے؟ قرآن مجید جویہ کہتا ہے کہ: فَایُنہَمَا تُو لُوُا
فَشَمَّ وَ جُے اللّٰهِ (١) مِنْ جہاں کہیں رخ کر کے کھڑے ہوجاؤ وہیں خدا ہے ہم جہاں کہیں رخ کر کے کھڑے ہوجاؤ وہیں خدا ہے کہ ویا یا کیس طرف رخ کر کے کھڑے ہو۔ او پررخ کرویا

ا - لہذاتم جس جگہ بھی قبلے کارخ کرلو گے مجھوو ہیں خداموجود ہے ۔ سور ۂ بقر ہ ۲ – آیت ۱۱۵۔

ینچ' خدا کی طرف تمہارارخ ہوگا۔اور پنیمبر نے فر مایا ہے:اگر تمہیں ری ہے باندھ کرنیچ زمین کے ساتویں طبقے تک بھی لے جائیں تب بھی خدا کی طرف جاؤ گے۔مشرق کی طرف جاؤ' تب بھی خدا کی طرف جاؤ گے' مغرب کی طرف جاؤ' تب بھی خدا کی طرف جاؤ گے' یہاں جو بیٹھے ہوئے ہو'خدا کے ساتھ ہو۔خدا کی کوئی سمت نہیں۔

(اگرابیائے تو) پھرہم کعبہ کی طرف رخ کر کے کیوں کھڑ ہے ہوں؟

(اسلام) کہتا ہے کہ آپ عبادت کی انجام دہی کے دوران ایک اجماعی تعلیم و تربیت بھی حاصل سیجئے۔آپ سب کو ایک نقطۂ واحد کی طرف رخ کر کے کھڑے ہونا چاہئے'اگرابیا نہ ہوتو ایک شخص ایک طرف رخ کئے کھڑا ہوگا اور دوسرا دوسری طرف اور بیا تفرقے اور انتثار کی علامت ہے۔لیکن اگر تمام لوگ ایک نقطے کی جانب رخ کر کے کھڑے ہوں' تواسکا مطلب ہے کہ سب یکسو ہیں۔

گفت ہاتی ہے کول بھی خدا کو نہ تو نیند آتی ہے اور نہ بیداری کا اس سے کوئی تعلق ہے کیا خداطلوعین کے درمیان (معاذ اللہ) اپنامخصوص لباس پہن کرنماز قبول کرنے کے لئے تیار ہوکے بیٹھتا ہے؟۔۔۔ خدا کے لئے تو تمام ساعات اور تمام لمحات مساوی ہیں : لاَ تَسَاخُدُهُ سِنَةٌ وَ لاَ نَوُمٌ (۱) ۔ لہذا کیونکہ میں نے رات جاگ کرگز اری ہے بہت زور وں کی نیند آر ہی ہے کیوں نہ آ و ھے گھنٹے پہلے نماز پڑھلوں۔

نہیں جناب' وقت کی پابندی ضروری ہے۔ اپنے مقررہ وقت کے علاوہ کسی دوسرے وقت میں نماز نہیں پڑھی جا سکتی۔

کیا خدا کی نظر میں اس وقت یا اس وقت کے درمیان کوئی فرق ہے؟ نہیں'۔۔ہاں'
آپ کے لئے فرق ہے۔ نماز کے ذریعے آپ کی تربیت مقصود ہے' اگر آپ رات کو دو

بچ تک بھی بیدار رہے ہیں' تب بھی آپ کو طلوعین کے درمیان اٹھ کر نماز ادا کرنی
چاہئے۔ یہی حال ظہر اور عصر کی نمازوں کا ہے' (یہ بھی) قبل از وقت قبول نہیں' وقت
گزرنے کے بعد بھی قبول نہیں۔ مغرب اورعشا کی نمازوں میں بھی ایسا ہی ہے۔

بعض لوگ کہتے ہیں کہ نماز تو عبادت ہے' خدا پرتی ہے' بھلاخدا پرتی کو ان معاملات سے کیاسروکار؟

نہیں جناب' اسلام میں خدا پرتی ان مسائل سے مربوط ہے۔اسلام عبادت و پرستش اور دوسرے مسائل کے درمیان تفریق کا قائل نہیں۔

(ممکن ہے کوئی کہے کہ) میں نماز پڑھتا ہوں' لیکن نماز کے دوران گریہ بھی کرنا چاہتا ہوں۔ میں مصیبت میں مبتلا ہوں' پریشانی کا شکار ہوں' چاہتا ہوں کہ نماز کے درمیان کچھآنسو بہالوں۔ یا کوئی بات میرے ذہن میں آجائے' کوئی چیز دیکھوں اور بنس پڑوں

ا – اے نه نیندآتی ہےاور نه اونگھ \_سور وَ بقر ۲۵ – آیت ۲۵۵ \_

(اگرایبا کروں) تو کوئی حرج نہیں ہونا جا ہے۔

نہیں جناب'ایسانہیں ہے۔ نمازاحساسات کو ضبط کرنے کا مظہر ہے' حالت نماز میں جب آ پالیک نقطے کی سمت متوجہ ہوں تو اس نقطے کی سمت متوجہ رہنا چاہئے۔ نہ دائیں' نہ بائیں' نہ چیجھے' حتی اپنا سرادھرادھر گھمانے کا بھی حق نہیں' ایک چوکس (Alert) حالت میں کھڑے ہونا چاہئے۔

کیا نماز میں ہنسااوررویا جا سکتا ہے؟

نما ز کے دوران کھانے پینے کا حکم کیا ہے؟

یکھلوگ کہتے ہیں کہ ان میں ہے کوئی بھی چیز عبادت کی روح ہے متصادم نہیں۔ خدا کو یا دکرر ہے ہیں ساتھ ساتھ بنسی آربی ہے 'ہنستا چاہتے ہیں۔رونا آر ہاہے'رونا چاہتے ہیں۔ یا دورانِ نما زکوئی چیز کھانا چاہتے ہیں۔

نہیں جناب آپ کواس تھوڑی کی مدت کے لئے مثق کرنی چاہئے تا کہاس دوران آپ کواپنے پیٹ پر کنٹرول ہو'اپنی ہنسی پر کنٹرول ہو'اپنے رونے پر کنٹرول ہو'اپنی بے ظمی پر کنٹرول ہو۔ بیا جمّاعی مسائل میں سے ہے' لیکن عبادت ہے۔ کیونکہ اسلام میں عبادت' تربیتی اسکیم کاایک حصہ ہے' اس اصول کی رعایت کئے بغیر مقبول نہیں۔

کیاسکون کے ساتھ جم کے کھڑے ہونا جا ہے؟

بعض کہتے ہیں کہ عجیب بات ہے!!! میں نماز کی حالت میں حمد اور سورے کی تلاوت کرتے ہوئے اسکی تمام شرا نطاکولمحوظ رکھتا ہوں لیکن اگرا ہے جسم کو حرکت دوں ایک پیر اٹھا کر دوسرے پیر پر رکھاوں اپنے آپ کو دائیں بائیں جنبش دوں تو کہا جاتا ہے کہ تمہاری بینماز باطل ہے۔ رکوع یا جود میں بھی اگرا ہے آپ کو ہلاؤں جلاؤں اپنے پیروں یا باتھوں کو حرکت دوں تو کہتے ہیں کہ تمہاری بینماز باطل ہے۔ ( کہتے ہیں ) آ رام اور سکون کے ساتھ نماز پڑھو۔ یعنی جب کھڑے ہوا ورائلدا کبر کہنا چا ہوتو جب تک تمہارا بدن

ساکت نہ ہوجائے اس وقت تک اللہ اکبر نہ کہو۔ اگر بلتے ہوئے اللہ اکبر کہا تو نماز باطل ہو گی ۔ پہلے سکون سے کھڑے ہوئی پھر اللہ اکبر کہو۔ اسکے بعد اگر بلنا ہوتو ہلولیکن بلتے وقت کوئی حرف زبان سے ادا نہ کرو 'کوئی ذکر نہ کرو۔ اگر بالفرض تنہارے پاؤں میں درد ہو' یا تنہارے کسی اور عضو میں تکلیف ہوتو خاموش ہوجاؤ' پرسکون ہوجاؤ جب ٹھبر جاؤ تو پھر ذکر شروع کرو بسسم اللہ السر حسن السر حیم 'السحہ للہ رب العالمين کہو۔ اگر نماز کے درمیان تنہارے پاؤں میں تکلیف ہو' تو تھبر جاؤ' خاموش ہوجاؤ' اسکے بعد دوبارہ وہیں سے شروع کرو۔ (نماز) سکون اور اطمینان کے ساتھ ہوئی چا ہے ۔ اس دوران قبہاری روح بھی پر میکون ہوا ور تمہار اجسم بھی۔

آتے ہیں نماز کے دوسرے حصوں کی طرف۔

نماز خداکی جانب توجہ کا نام ہے۔ غیر خداکی جانب توجہ شرک ہے۔ لیکن اس کے باوجودہم سے کہا گیا ہے کہ نماز میں کہو: اَلسَّلامُ عَلَیْنا وَ عَلیٰ عِبادِ اللهِ الصَّالِحینَ ' باوجودہم سے کہا گیا ہے کہ نماز میں کہو: اَلسَّلامُ عَلَیْنا وَ عَلیٰ عِبادِ اللهِ الصَّالِحینَ ' (ہم پر اور تمام صالح بندگانِ خدا پر ہمارا سلام ہو)۔ اس طرح ہم خدا کے تمام صالح اور نیک بندوں سے بچہتی ' موافقت اور صلح وصفا کا اعلان کرتے ہیں۔ آج کی اصطلاح میں تمام اچھے لوگوں کے ساتھ مل جل کے باہمی محبت اور سلامتی کے ساتھ رہنے کا اعلان کرتے ہیں۔ مان ہیں کہتم کسی صالح بند ہ خدا سے دشمنی اور عداوت نہیں رکھتے۔ کیونکہ اگر ہم کسی صالح اور نیک انبیان سے دشمنی اور عداوت رکھتے ہوں تو (اسکے معنی سے کیونکہ اگر ہم کسی صالح اور نیک نہیں۔

کے اور کے خیال میں: اکستلام عَکینا وَ عَلیٰ عِبادِ اللهِ الصَّالِحین کہنا بھی عبادت کی روح' (جو ہارگاہِ الہی میں حضورِ قلب کا اظہار ہے) ہے کوئی ربطنہیں رکھتا لیکن حقیقت سے ہے کہ اسلام میں عبادت کی روح اور جسم تربیتی مسائل ہے گند ھے ہوئے ہیں۔ نماز پروردگار ہے قرب کی سواری ہونے کے ساتھ ساتھ' تربیت کا محتب و مدرسہ

بھی ہے۔معنوی اور روحانی مسائل کے لحاظ سے انسان جتنا اپنے آپ کو اور دوسروں کو فراموش کر ہے بہتر ہے کیکن اجتماعی نکتۂ نظر سے دوسروں کوفر اموش نہ کرنا لا زم اورضروری ہے۔

سورہ حمد (۱) جونماز کالاز می جزیے اس میں ہم کہتے ہیں: ایساک اعبد و ایساک میں میں میں میں کہتے ہیں: ایساک نسکوئی ایساک فدایا ہم صرف تیری پرستش کرتے ہیں، صرف تھے ہی سے مددوا ستعانت طلب کرتے ہیں۔ یعنی کہتے ہیں: خدایا! میں تنہانہیں ہوں میں دوسر میں مسلمانوں کے ساتھ ہوں۔ ایسان کے ساتھ ہوں۔ ایسان کی معاش سے سے ایمان وابسکی اور ایسان کی معاش سے ایمان وابسکی ایسان کی معاش سے ایمان وابسکی ایسان کی معاش سے ایمان وابسکی اور ایسان کی معاش سے ایمان وابسکی ایسان کی معاش سے ایمان وابسکی وابسکی ایسان کی معاش سے ایمان وابسکی ایسان کی معاش سے ایمان وابسکی وابسکی ایسان کی معاش سے ایمان وابسکی وابسکی وابسکی ایسان کی معاش سے ایمان وابسکی وابسکی وابسکی وابسکی وابسکی وابسکی معاش سے ایمان وابسکی و ایمان وابس کی وابسکی و ایمان وابسکی و ای

اس طرح انسان عبادت کی حالت میں اسلامی معاشرے سے اپنی وابستگی اور پیوشگی کا اظہار کرتا ہے۔ کہتا ہے: خدایا میں ایک فردنہیں ہوں' ایک نہیں ہوں' میں عضوہوں' کل کا ایک جز اور ایک بدن کا حصہ۔''ہم'' ہوں'' میں' نہیں ہوں۔ دنیائے اسلام میں '' میں' نہیں یا یا جا تا ''ہم'' یا یا جا تا ہے۔

ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں' صرف تجھ سے مدد کے خواستگار ہیں۔

خدا کی کبریائی

نماز کے دوسرے حصے بھی ای طرح ہیں' ان میں سے ہرایک اپنی جگہ ایک درس ہے' تذکر اور یا د دہانی ہے۔

۱- برنماز میں سورۂ حمد پڑھنا ضروری ہے۔ لا صلو۔ قالا بفاتحة الکتاب (بغیر سورہُ فاتحہ کے نماز در سے نہیں)۔ دوسرے سورے کی جگہ پڑھی سورے کا انتخاب کیا جاسکتا ہے کیکن سورہ محمد پڑھنالازم

مثلًا آپ''الله اکبر'' کے لفظ پرغور کیجئے۔

آخروہ کونسا انسان ہے جو کسی عظیم شے کا سامنا ہونے پر اس سے مرعوب نہ ہو؟
انسان میں خوف پایا جاتا ہے۔۔۔ جب وہ کسی پہاڑ کے سامنے کھڑا ہوتا ہے یا اسکی چوٹی پر کھڑ ہوکر پنچے نگاہ ڈالتا ہے 'تو اس پرخوف طاری ہو جاتا ہے ۔۔۔ مندر کی بچری ہوئی موجیس دیکھ کرخوفز دہ ہوجاتا ہے ۔ جب کسی صاحب قدرت و ہیبت ہستی کو دیکھتا ہے 'دید ہو جاہ وحثم کی مالک کسی ہستی کا سامنا کرتا ہے 'یا اسکی خدمت میں جاتا ہے 'تو ممکن ہے اسکے حواس باختہ ہو جا کیں' اسکی زبان میں لکنت آجائے۔

اییا کیوں ہوتا ہے؟ ۔۔اس لئے کہ وہ اس کی عظمت و ہیبت سے مرعوب ہو جاتا ہے۔ بیانسان کے لئے ایک طبیعی بات ہے۔

لیکن اللہ اکبر کہنے والاشخص ایساشخص جوا ہے آپ کوخدا کی کبریائی کی تلقین کرتا ہے ' اسے کسی چیز یا کسی جستی کی عظمت مرعوب نہیں کرتی ۔ کیوں؟ کیونکہ'' اللہ اکبر' یعنی ہر چیز سے بڑی بلکہ ہرتو صیف سے بڑی ذات' ذات اقد سِ الٰہی ہے ' یعنی اس بات کا اظہار کہ میں خدا کوعظیم مجھتا ہوں' اور جب میں خدا کوعظیم مجھتا ہوں تو اسکے معنی یہ ہیں کہ میر ہے سامنے اس کا نئات کی تمام اشیاحقیر ہیں ۔ اللہ اکبر کا الفظ انسان کوشخصیت عطا کرتا ہے ' انسان کی روح کو ہزرگی اور بلندی عطا کرتا ہے۔

اس مقام پرآپ کے لئے ایک وضاحت عرض ہے:

چھوٹا اور بڑا ہوٹا ایک نسبی (Relative) امر ہے۔مثلاً آپ حضرات جواس

ہال میں تشریف فرما ہیں' اگر یہاں آنے سے پہلے' اس سے ایک چھوٹے ہال میں (مثلاً اس سے ایک چھوٹے ہال میں (مثلاً اس سے ایک تہائی چھوٹے ہال میں) بیٹھے ہوئے تھے' توبہ ہال آپ کو بہت برامحسوس ہوگا' لیکن اگر اسکے برعکس' پہلے آپ ایک ایسے ہال میں بیٹھے ہوں جواس ہال سے تین گناہ برنا تھا تو جب وہاں سے یہاں آئیں گے تو آپ کوبہ ہال بہت چھوٹا معلوم دے گا۔

انسان جب بہمی مختلف چیزوں کی جھوٹائی اور بڑائی کا موازنہ کرتا ہے تو ان میں جھوٹی دکھائی وینے والی چیزوں کو جھوٹا اور بڑی نظر آنے والی چیزوں کو بڑا قرار دیتا ہے۔ لہذا ایسے افراد جو اپنچ پرور دگار کی عظمت و بزرگ سے آشنا ہیں اور اسکی عظمت کومحسوس کرتے ہیں' ان کی نظر میں خدا کے سواہر چیز حقیر اور چھوٹی ہے' بڑی نہیں ہو سکتی ۔ سعدی نے بوستان میں بہت عالی بات کی ہے:

بر عارفان جز خدا نیج نبیت رہ عقل جز بیج در پیج نبیت سعدیٰ کہتے ہیں: اہل عرفان 'خدا کے سواکسی چیز کی حیثیت کے قائل نہیں' وہ کہتے ہیں کہ کسی اور چیز کا سرے سے وجو دہی نہیں ۔

'' وحدت الوجود'' کے ایک معنی یہی ہیں کہ جب عارف کے سامنے خدا کی عظمت اور بزرگی واضح ہو جاتی تو وہ کسی بھی صورت میں پنہیں کہہسکتا کہ اسکے سواکسی اور چیز کا بھی وجود ہے۔وہ کہتا ہے کہ اگر'' وہ'' وجود ہے تو'' اس'' کے سواجو کچھ ہے وہ عدم ہے۔سعدی نے بھی وجود کے یہی معنی بیان کئے ہیں۔ بعد میں کہتے ہیں:

توان گفتن این باحقایق شناس ولی خردہ گیرنڈ اہل قیاس حقیقت شناس لوگ جانتے ہیں کہ میں کیا کہہ رہا ہوں' لیکن وہ لوگ جو (ان کے خیال میں) اہل قیاس ہیں وہ ان پر نکتہ چینی کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ وحدت الوجود کس شے کا نام ہے؟

که پس آسان و زمین چیستند بی آدم ودیو وددگیستند

اگر خدا کے سواکسی اور چیز کا و جو دنہیں' تو پھر زمین کیا ہے؟ آ سان کیا ہے؟ بنی آ دم کیا ہے؟ دیواور دو کیا ہے؟

پندیده پرسیدی ای هوشمند جو ابت بگویم درایت پیند که خورشید و دریا و کوه و فلک پری و آدمیزادو دیو و ملک همه برچه بستنداز آن کمترند که باستیش نام بستی برند

کہتے ہیں میں جب بیہ کہتا ہوں کہ خدا کے سوا کچھا ورنہیں ہے تو اسکا مطلب بینہیں ہوتا کہ آسان وزبین انسان اور فرشتے کسی بھی شے کا وجو دنہیں ۔تم کہتے ہو کہ میں دوسری اشیا کے وجود کا منکر ہو گیا ہوں'نہیں' ایسانہیں ہے بلکہ اس (خدا) کی عظمت کو جان لینے کے بعد میں اسکے سواجس چیز کو بھی دیکھتا ہوں اسے ہستی قرار دینے سے خود کو عاجز پاتا ہوں۔

کہ جای کہ دریا ست من جیستم گرادہت تھا کہ من نیستم جب آپ' اللہ اکبر' کہتے ہیں تو اگر اپنی روح اور دل کی گہرائی ہے کہیں گے تو خدا کی عظمت آپ کے سامنے مجسم ہو جائے گی۔اگر آپ کے دل میں خدا کی عظمت و بزرگی پیدا ہو جائے تو پھر آپ کی نظر میں کسی اور کا عظمت و بزرگی کا حامل ہونا محال ہوگا' محال ہے کہ آپ کسی اور سے خوف کھا تیں' کسی اور کے سامنے خضوع وخشوع کا اظہار کریں۔

یمی وہ پیز ہے جس کی بنیاد پر کہا جاتا ہے کہ خدا کی بندگی انسان کو آزادی عطا کرتی ہے۔اگر انسان خدا کی عظمت اور بزرگی کو جان لے' تو اسکا بندہ بن جاتا ہے اور خدا کی بندگی کالاز مہ خدا کے سواہر کسی سے آزادی ہے:

نشوی بنده تانگردی حر نتوان کرد بظرف پرراپر چند گوئی که بندگ چه بود بندگ جز شکندگی نبود خداگی بندگ فیبر خداگی بندگی ہے آزادی کے مترادف ہے۔ کیونکہ خداکی عظمت اور ہزرگ گے ادراک کا لازمہ فیبر خداکی حقارت اورا سکے بے قیمت ہونے کا ادراک ہے۔ اور جب انسان فیبر خداکو خواوہ وکوئی بھی ہو حقیراور معمولی سمجھنے لگے تو محال ہے کہ جانتے ہو جھتے کسی حقیر کی بندگی کوانسان غلطِ عظیم سمجھتا ہے۔

نماز کے دوسرے اذکار جیسے سبحان الله 'الحمد لله 'سبحان ربی العظیم و بحمدہ سبحان ربی الاعلیٰ و بحمدہ اور تشہدو غیرہ 'ہرایک میں ایک رمزاور راز پوشیدہ ہے۔

ایک شخص نے حضرت علی ہے سوال کیا: ہم (نماز کی ہر رکعت میں) دومر تبہ تجدہ کیوں کرتے ہیں؟ جس طرح ایک مرتبہ رکوع کرتے ہیں ای طرح ایک مرتبہ تجدہ کر لیں!!!؟

البت آپ جانے ہیں کہ تجدے میں اُرکوع سے زیادہ خضوع وخشوع اور عاجزی وانسان کا اظہار پایا جاتا ہے۔ کیونکہ تجدے میں انسان اپنے عزیز ترین عضو (انسان کا عزیز ترین عضوسر ہے 'جس میں انسان کا مغز ہوتا ہے اور سرمیں بھی عزیز ترین نقطہ پیشانی ہے ) کوعبود یت اور بندگی کے اظہار کے طور پر بیت ترین چیز یعنی خاک پررکھتا ہے۔ اپنی بیشانی خاک پر رگھتا ہے۔ اپنی بیشانی خاک پر رگھتا ہے۔ اپنی بیشانی خاک پر رگھتا ہے۔ اپنی بیشانی خاک پر رگڑتا ہے اور اس طرح اپنے پروردگار کے سامنے اپنے معمولی اور حقیر بیشانی خاک بر رگڑتا ہے۔ اور اس طرح اپنے پروردگار کے سامنے اپنے معمولی اور حقیر بیشانی خاک بر رگڑتا ہے۔

اس شخص نے کہا: ہم نماز کی ہررگعت میں دومر تبہ مجدہ کیوں کرتے ہیں' خاک میں گیا خصوصیت یائی جاتی ہے؟

امیر المومنین نے (اسکے جواب میں) یہ آیت پڑھی: مِنْهَا خَلَقُنَا کُمْ وَ فِیْهَا نُعِیْدَ کُمْ وَ فِیْهَا نُعِیْدَ کُمْ وَ مِنْهَا نُعُو کُمْ قَارَةً الْحُوی (ای زمین ہے ہم نے تہمیں پیدا کیا ہے اور ای میں پلٹا کے لے جائیں گے اور پھر دوبارہ ای سے زکالیں گے۔ سورہ ط ۲۰- آیت

۵۵)۔اور پھر فرمایا: پہلی مرتبہ سجدے میں سرر کھ کر جب او پراٹھاتے ہوتو اسکا مطلب اس بات کا اظہار ہے کہ: مِنْهَا خَلَقُنَا کُم '(ہم سب خاک ہے خلق ہوئے ہیں)' ہمارے اس پورے پیکر کی بنیاد خاک ہے' ہم جو پچھ بھی ہیں وہ اس خاک ہے وجود میں آئے ہیں۔ بجب دوسری مرتبہ اپنا سرخاک پرر کھتے ہوتو تنہبارے ذہن میں بیہ ہونا چا ہے کہ ایک دن شہبیں مرکر خاک میں واپس جانا ہے۔ اور جب دوبارہ خاک سے اپنا سراٹھاتے ہوتو تنہبارے ذہن میں ہونا چا ہے کہ ایک مرتبہ پھراس خاک سے اٹھائے جاؤگے۔

## اہل خانہ کے حوالے سے ذیے داری

ایک اور نکتے کا ذکر کر کے اپنے عرائض فتم کروں گا:

میرا دل بہت چاہتا ہے کہ نماز جودین کا ستون ہے' ہم اسکی اہمیت کو جان لیں' سمجھ لیں ۔ سب جانتے ہیں کہ ہم اپنے اہل خاند کی نماز کے ذمے دار ہیں ۔ یعنی اپنے بیوی بچول کی نماز کے ذمے دار ہیں ۔ ہم میں سے ہر فرد خود اپنی نماز کا بھی ذمے دار ہیں اورا پنے ابل خاند کی نماز ول کا بھی۔ اورا پنے ابل خاند کی نماز ول کا بھی' یعنی اپنے بیوی بچول کی نماز ول کا بھی۔

پینمبراسلام سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو خطاب کیا گیا ہے: وَ أَهُوْ اَهُا لَکَ بِالصَّلُو وَ وَ اَهُوْ اَهُا لَکَ بِالصَّلُو وَ وَ اَهُوْ اَهُا لَکَ بِالصَّلُو وَ وَ اَهُوْ عَلَیْهَا ( ا ) ۔ اے پینمبر آا ہے: اہل خانہ کونماز کی تاکید سیجیج اور خود بھی نماز کے بارے میں صابر رہے ۔ بیر ( عَلَم ) صرف پینمبر سے مخصوص نہیں ہے بلکہ ہم سب اس بارے میں فرے دار ہیں ۔ میں فرے دار ہیں ۔

بچوں ( کونماز کاعادی بنانے کے لئے ان ) کے ساتھ کیا کرنا چاہئے؟ اس سلسلے میں بچوں کو بچینے ہی ہے نماز کی مثق کرانی جاہئے ۔ شریعت کا حکم ہے کہ

ا - اورا پنے اہل گونماز کا حکم ویں اوراس پرصبر کریں ۔ سور ؤ طب ۲۰ - آیت ۳۲ ا ۔

بچوں کوسات سال کی عمر سے نماز کی مثق کراؤ۔ ظاہر ہے کہ سات سالہ بچہ سے طور ہے نماز نہیں پڑھ سکتا۔ البتہ وہ نماز کی حرکات وسکنات ادا کر سکتا ہے' اسی عمر سے نماز کا عادی ہوسکتا ہے۔ (خواہ لڑکا ہویالڑکی)۔ یعنی جوں ہی بچہ پرائمری کلاسوں میں آئے تو اسے اسکول میں نماز سکھانی جا ہے ۔ البتہ ایک بات پر توجہ رہے' اور میں نماز سکھانی جا ہے ۔ البتہ ایک بات پر توجہ رہے' اور وہ یہ کہ بچے کو بالجبر اور زبردی نماز سکھانا' اسے اس طرح نماز پر آمادہ کرنا' متیجہ خیز نہیں ہوتا۔

کوشش کیجئے کہ آ پ کے بچے ابتداء ہی ہے شوق اور رغبت کے ساتھ نما زیڑھیں ۔ آ پ ان کے اندرنماز سے لگاؤ پیدا کریں' جس طرح بھی ممکن ہو بچوں کے لئے شوق کے اسباب فراہم کریں تا کہ وہ ذوق وشوق ہے نماز پڑھیں ۔اس سلسلے میں ان کی زیادہ ہے زياده حوصله افزائي سيجيز أنهين انعام ديجيز الن سيمية كالظهار يجيئ بهال تلب كدوه -- Berzett 2000 100 - 130 2000 100 - 100 经过度的现在形式,是其上式的水上是 وَكُولَ الْوَاقِينَ فِي اللَّهِ فِي ال びえているこうとくないほよいはさんこのかのだいとして EUEMERTE BULL'OU MUSTER LIFTEL SON いずりじょうりこ じんおしたけとりしし ノング よるものしょう -- - Joy manger to hear in Joy Joy and a first hard SENSONYELUNIOFONOSUFELLEWERTH

آ پ آ قاؤں کے سے انداز میں انہیں حکم دیں ڈرائیں 'دھمکا کیں' ان کے سر پرسوار ہو جائیں نہیں' بلکہ ہراس ذریعے ہے استفادہ کیجئے جس کے بارے میں آ پہمجھتے ہوں کہ آپ کے بچوں کو نماز کی جانب راغب کرنے اورانہیں اس کا شوق دلانے کے سلسلے میں مفیدوا قع ہوگا۔

ہمیں اپنے بچوں کے ساتھ مجد جانے کا اہتمام کرنا چاہے' تا کہ وہ مساجداور عبادت گاہوں ہے آ شنا ہوں۔ خود ہم لوگ جوا پنے بچپنے ہی ہے مساجداور معابد ہے آ شنا ہوں۔ خود ہم لوگ جوا پنے بچپنے ہی ہمارے بچے سات برس کی عمر سے نظاب آ ج کے ان حالات میں کس قدر مبحد جاتے ہیں؟ ہمارے بچے سات برس کی عمر ہا اسکول جاتے ہیں اسکول کے بعد کالج اور پھر یو نیورٹی لیکن بھی انہوں نے مبحد میں قدم نہیں رکھا ہوتا' ایسی صورت میں کیا وہ مبحد جا نیں گے؟ جی ہاں! یہ بچے لاز ما مبحد ہور مہمیں رکھا ہوتا' ایسی صورت میں کیا آ ب بی بیعدر پنٹی کر سکتے ہیں کہ مساجد کے حالات دور رہیں گیا ہے۔ اس صورت ال میں کیا آ ب بیعدر پنٹی کر سکتے ہیں کہ مساجد کے جالات ایسی کی مساجد اور میں بی کو اسلال ایسی ہماری نے بچول کو ان جو لیفند کی مقام پنٹم نہیں موجاتا۔ اپنی مساجد کی اصلات بھی جاری نے موال کی دوران کی دوران کی مقام پنٹم نہیں موجاتا۔ اپنی مساجد کی اصلات بھی جاری نے موال کی دوران کی دوران

قرآن كريم المناحب كريب المن الله يم أو عذاب ويا يا ريا مه الآوان على بيا بال كان منا المسلك كرم في سفر ( كريج له من الرائم من بيايا ع) فالوالغ فك مِن الشَّمَالَيْنَ وَلَمْ فك نَطِّعِمُ الْمِسْكِينَ ( ١٩٥١ ( يُمن يُرُح عَلَيْهِ مِنَ کوکھا نائبیں کھلاتے تھے ) وَ کُنَّا نَحُوْ صُ مَعَ الْحُاۤ نِضِیْنَ (لغوباتوں کی جگہ پرجاتے تھے۔ سور وَ مدرُ ٤٣٠ ۔ آیت ۴۳ تا ۴۵) جہاں کہیں بھی دین مخالف باتیں کی جاتی تھیں' وہاں جا کرانہیں شخے تھے'یا خودایس باتیں کرتے تھے۔اور بیاس کا متیجہ ہے۔

یبال سے سمجھ لیجئے کہ اسلام میں نماز کو اس قدر اہمیت کیوں حاصل ہے؟ کیوں پیغمبرا سلام نے فر مایا ہے کہ نماز اس خیمے کا ستون ہے؟ اسکی وجہ ریہ ہے کہ اگر نماز قائم ہواور اسکا صحیح صحیح اجراء ہوتو ہر چیز ٹھیک ہوجائے۔

حضرت علی نے اپنی آخری وصیتوں میں جنہیں آپ نے بارہا سنا ہوگا اور جواللہ اللہ ہے شہری آپ نے بارہا سنا ہوگا اور جواللہ اللہ ہے شروع ہوتی ہیں (بیوصیتیں کرنے کے چند بی لمحے بعد آپ نے جان جان آفرین کے سپر دکر دی تھی )۔ انہی وصیتوں میں آپ نے نماز کے بارے میں فرمایا: اللہ اللہ اللہ بالے سکا قائمہ اللہ عمو کہ دینگم (نماز کے بارے میں اللہ ہے ڈرنا کیونکہ وہ تہا رہ وین کا ستون ہے۔ نہج البلاغہ کتو ہے ہے)

روز ماشورا کے بارے میں آپ نے سنا ہوگا اور جانتے ہوں گے کہ زیادہ تر شہادتیں ظہری نماز کے بعدواقع ہوئیں۔ یعنی ظہر کے وفت تک حضرت امام حسین کے اکثر اصحاب نمام بنی باشم اور خودامام حسین ( جوسب ہے آخر میں شہید ہوئے ) زندہ تھے۔ ظہر سے پہلے امام حسین کے فقط تمیں اسحاب دشن کی طرف ہے ہونے والی ایک تیرانداز کی میں شہید ہوئے قالی ایک تیرانداز کی میں شہید ہوئے قالی ایک تیرانداز کی میں شہید ہوئے قالی ایک تیرانداز کی میں شہید ہوئے تک بقید حیات میں شہید ہوئے وقت تک بقید حیات میں شہید ہوئے اور سے افراد ظہر کے وقت تک بقید حیات میں شہید ہوئے۔

اصحابِ اما مرحلتین میں ہے ایک شخص کو خیال آیا کہ ظہر کی نماز کی ادائی کا اول وقت آیا پہنچا ہے۔ وہ امام فی خدست میں حاضر ہوئے اور کہا ایا ابا عبداللہ! نماز کا وقت ہوا چاہتا ہے ہمارادل ہیا ہتا ہے کہ آپ کی افتد اٹن " شری نماز جماعت ادا کریں ۔ امام نے نظر اٹھا کر (آسان کی طرف ) و لیکھ اور لہ رکا وقت ہو کیجنے کی افسد ین کی ۔ ہے تیں کے نظر اٹھا کر (آسان کی طرف ) و لیکھ اور لہ رکا وقت ہو کیجنے کی افسد ین کی ۔ ہے تیں کے

فرمایا: ذَكُوْتَ الصَّلُواْ قَیا: ذَكُوْتَ الصَّلُواْ قَدَارُ' ذَكُوْتَ ' كَهَا بُولُومِعَىٰ بُول گَ كَتْهِين نَمَا زِیاد آئی 'اوراگر' ذَكُوْتَ ' ' كها بُولُومِعَیٰ کئے جائیں گے كہم نے بجھے نمازیاد دلائی ذَكُونَ الصَّلُواٰ قَبَعَلَك اللَّهُ مِنُ الْمُصَلِّينَ (تَم نِهُ نَمَازیاددلائی 'خدا تمهین نمازگزاروں میں سے قراردے)

تصور سیجئے کہ ایک ایباشخص جوسر بکف ہے' اپنی جان ہتھیلی پر رکھے ہے' ایسے مجاہد کے بارے میں اما ٹم دعا فر مار ہے ہیں کہ خدائمہیں نماز گزاروں میں ہے قرار دے۔ دیکھا آپ نے حقیقی نماز گزار کتناعظیم مقام رکھتا ہے۔

فرمایا: بال جم نماز پڑھیں گے اس جگہ میدان جنگ میں نماز پڑھیں گے۔
اس موقع پر ایسی نماز پڑھی گئی جے فقہ میں ''نماز خوف' کہا جاتا ہے۔ نماز خوف'
مسافر کی نماز کی ما نند چارر کعت کی بجائے دور کعت ہوتی ہے۔ یعنی انسان اگراپ وطن
مسافر کی نماز کی ما نند چار رکعت ہی پڑھنا چاہئے ۔ کیونکہ حالات ساز گارنہیں لبندا یہاں مختصر نماز
میں بھی ہوتو اسے دور کعت ہی پڑھنا چاہئے ۔ کیونکہ حالات ساز گارنہیں لبندا یہاں مختصر نماز
پڑھنی چاہئے' اس لئے کہ تمام افراد کے نماز میں مشغول ہوجانے کی وجہ سے دفاع کی
صور تحال خراب ہوجائے گی ۔ سیا ہیوں کا فرض ہے کہ اس نماز کے دوران آ دھے سیا ہی
دشمن کا مقابلہ کریں اور آ دیھے امام جماعت کی اقتداء میں نماز پڑھیں ۔ امام جماعت ایک
رکعت پڑھنے کے بعد گھبرتا ہے تا کہ مقتدی اپنی دوسری رکعت پڑھ لیں ۔ اسکے بعدوہ جا
کے اپنے دوسر سے ساتھیوں کی جگہ لے لیتے ہیں ۔ جبکہ امام اس طرح بیٹھ کریا گھڑ ہے ہوکر
ان کا انتظار کرتا ہے ۔ پھر دوسر سے سیا بی آتے ہیں اور امام کی دوسری رکعت کے ساتھ

ا مام حسین نے ای طرح نما زخوف ادا کی ۔ ایکن ما ٹم کوایک خاص صور تحال در پیش تھی ۔ کیونکہ آپ دشمن سے زیادہ فاصلے پر نہ تھے۔ لہٰذا آپ کی حفاظت کرنے والا گروہ آپ کے بالکل سامنے کھڑا ہوا تھا' جبکہ بے حیا اور بے شرم دشمن نے انہیں نماز تک سکون ے نہ پڑھے دی۔ آپ نماز میں مشغول تھے کہ دشمن نے تیرا ندازی شروع کر دی' آپ پردوشتم کی تیراندازی کی گئی' ان میں سے ایک زبان کی تیراندازی تھی۔ دشمن کے ایک سپاجی نے چیخ کر کہا: حسین! نماز نہ پڑھو' تمہاری نماز کا کوئی فائدہ نہیں' تم اپنے زمانے کے امام (بزید) کے باغی ہو' لہذا تمہاری نماز قبول نہ ہوگی (نعوذ باللہ)۔ جبکہ دوسری تیر اندازی معمول کے مطابق کمانوں سے چینکے جانے والے تیروں کی تھی۔ امام حسین کے وہ ساتھی جنہوں نے اسپنے آپ کواماتم کی ڈھال بنایا ہوا تھا ان میں سے ایک دواصحاب (تیر ساتھی جنہوں نے اسپنے آپ کواماتم کی ڈھال بنایا ہوا تھا ان میں سے ایک دواصحاب (تیر سینے کی وجہ سے ) خاک پر گر پڑے ۔ ان میں سے ایک سعید بن عبداللہ حنی اس وقت گر سے بہام حسین آپی نماز تمام کر چکے تھے ۔ وہ جانکنی کے عالم میں تھے کہ اماتم ان کے بہام حسین آپی نماز تمام کر چکے تھے ۔ وہ جانکنی کے عالم میں تھے کہ اماتم ان کے سر بانے کینے ۔ انہوں نے اماتم کو اپنے سر بانے دیکھرکرا یک بجیب جملہ کہا' عرض کیا: یہ سر بانے بین جب امام حسین آپی نماز تمام کو ایا عبداللہ! کیا میں نے وفا کی؟ )۔ یعنی اب اس حال سین جب ان کے دائن میں بیا ہو فیست (اے اباعبداللہ! کیا میں نے وفا کی؟ )۔ یعنی اب اس حال سین جب ان کی کہ ان کے ذبین میں بیا بات تھی کہ امام حسین کاحق اس قدر بلند وبالا ہے کہاس کی سین جب النے گئی کے لئے اپنی کہ انقذر فدا کاری بھی شاید کافی نہ ہو۔

صحرائے کر بلا میں ابوعبداللہ الحسین نے اس انداز سے نمازا دا کی۔

اباعبداللہ نے اس نماز میں تکبیر کبی و کرکیا سبحان اللہ کہا 'بحول اللہ وقوته اقوم واقعہ کہا 'رگوع وجود کئے۔ اس نماز کے دوتین گھنٹے بعدامام حسین کے لئے ایک دوسر کے انداز دوسری نماز پیش آئی دوسر ارکوع پیش آیا ' دوسر ہے جود پیش آئے ۔ ایک دوسر انداز ہے آئے نے ذکر کیا۔ آئے کا رکوع اس وقت ہوا جب ایک تیر آئے کے مقدس سینے میں انز ااور آئے اسے این پیش کی طرف سے نکالنے پرمجبور ہوئے۔

کیا آپ کو پتا ہے کہ اباعبداللہ کے جود کی کیا صورت تھی؟ آپ نے بیثانی پر عجد نہیں گئے آپ نے بیثانی پر عجد نہیں کئے کیونکہ آپ ہے اس ہو کر گھوڑے سے زبین پر گرے تھے کہذا آپ نے اپتادا ہتا رخسار کر بلاکی گرم ریت پررکھا۔

اس موقع پرابا عبد الله كاذكر تها: بسم الله و بالله و على مِلَة رسُولِ الله و و لا حَوْلَ وَلا حَوْلَ وَلا حَوْلَ وَلا قُوهَ إِلاَ بِاللهِ الله الله الله على مُحمّد و آلِهِ الطّاهِرينَ "

بسِمِكَ الْعَظِيمِ الْاعْظَمِ.

خدایا! ہماری عاقبت خیر فرما' ہم سب کواپنی عبادت' عبودیت اور بندگی کی توفیق کرامت فرما۔

خدایا! ہمیں حقیقی ٹماز گزاروں میں ہے قرار دیے ہم سب کی نیتوں کو خالص کر دے۔ہمیں شیاطین جن وانس کے شرہے محفوظ فرمائے

خدایا! ہم سب کے مرحوبین کی مغفرت فرما۔ رجم الله من قرآ ألفاتِحة مع الله من قرآ ألفاتِحة مع الله من الله من قرآ

